



The Library
SCHOOL OF THEOLOGY
AT CLAREMONT

WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE CLAREMONT, CALIFORNIA



Knuss 1901.

# Lehrbuch

ber

# Biblischen Theologie

des

# Renen Testaments

non

# D. Bernhard Weiß,

Birklicher Ober-Confiftorialrath und Brofeffor ber Theologie gu Berlin.

Sechste verbesserte Russage. 7. verlesserte aufl- 1903.

Berlin.

Verlag von Wilhelm Hert.
(Bessersche Buchhandlung.)
1895.

# Theology Library SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT California

Das Recht der Uebersetzung in fremde Sprachen wird vorbehalten.

# Borwort.

Es ift mir eine Freude, dies Buch, das im Jahre 1888 in so großer Auflage gedruckt war, daß ich meinte, damit den noch vorhandenen Bedarf beden zu können, nun boch noch einmal neu erscheinen laffen zu können. Wie daffelbe im Jahre 1868, wo es zuerst erschien, nur den Plan ausführte. den ich 1852 beim Antritt meiner akademischen Laufbahn für eine biblische Theologie des Neuen Testaments entworfen hatte, so will es auch heute nichts Anderes. Warum ich den Anforderungen, die oft an eine folche geftellt find und meinem Buch oft abichatige Beurtheilungen zugezogen haben, nicht habe entsprechen fonnen und wollen, ift in der Ginleitung flar genug gesagt; auch die neuesten Bearbeitungen derfelben von Benschlag und Nösgen haben mich nicht bavon zu überzeugen vermocht, daß mein Ziel und der Weg dazu unrichtige find. Ihnen liegt m. E. die alte Bermechslung ber biblifchen Theologie und biblifchen Dogmatif zum Grunde, bei welcher die Eintheilung nach den verschiedenen Lehrformen ziemlich bedeutungslos wird. Mir fommt es auch heute nur darauf an, die biblische Lehre, wie fie in den MIlichen Schriften vorliegt, flar und umfaffend in der ganzen Mannigfaltigkeit ihrer Lehrformen barzustellen. Daß dabei die geschichtliche Entwicklung berselben nicht zu ihrem Rechte fomme, ift ein Vorwurf, den ich ablehnen muß; daß ich sie zunächst aus unseren Quellen felbst zu versteben suche, halte ich für bas allein Richtige, ba bie angebliche Erläuterung aus ihrem zeitgeschichtlichen Borftellungsfreise vielfach von zweifelhaften Boraussetzungen ausgeht und mindestens aus einem Cirfelbeweise nicht herauskommt. Ich habe darum auch bei der neuen Auflage mich nur bemüht, die exegetische Unterlage aufs Neue überall aufs Sorgfältigfte nachzuprufen, refp. zu verbeffern, und die Darftellung in jeder Beziehung flarer und forretter auszugestalten. Es ftect mehr Arbeit in ihr. als eine oberflächliche Bergleichung erkennen läßt. benn bas Buch auch in diefer Geftalt ein fruchtbares Bibelftudium fördern, bem es ausschließlich auf bas ankommt, mas die Schrift wirklich lehrt, ohne Seitenblicke auf hiftorische ober dogmatische Sypothesen.

Meinem jungen Freunde, bem Cand. theol. 3. Kurth, sage ich für seine treue Beihülfe bei ber Korrettur, besonders bei dem neugestalteten Stellenregister, auch an diesem Orte meinen wärmsten und herzlichsten Dank.

Berlin, im Sommer 1895.

D. B. Weiß.

# Inhalt.

|                                                       | . 3 .                | successing in our ovolitude Shevingle of orenen Septiments.                                                                 | Geite             |  |  |
|-------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|--|
| တ် တ် တ်                                              | 1.<br>2.<br>3.<br>4. | Aufgabe der Wissenschaft Eintheilung und Anordnung Ouellenersorschung Wethode der Darstellung                               | 1<br>6<br>9<br>13 |  |  |
|                                                       | 5.<br>6.             | Der Ursprung der Wissenschaft                                                                                               | 16                |  |  |
|                                                       | 7.                   | Die alteren Arbeiten                                                                                                        | 19 22             |  |  |
|                                                       | 8.                   | Die Gulfsarbeiten                                                                                                           | 26                |  |  |
|                                                       |                      | Erster Theil.                                                                                                               |                   |  |  |
|                                                       |                      |                                                                                                                             |                   |  |  |
|                                                       |                      | Die Lehre Jesu nach der ältesten Neberlieferung.                                                                            |                   |  |  |
|                                                       |                      | Einleitung.                                                                                                                 |                   |  |  |
| S.                                                    | 9.                   | Leben und Lehre Jefu in ihrem Berhältniß zur biblischen Theologie                                                           | 32                |  |  |
| 8.                                                    | 11.                  | Die Quellen für die Darstellung der Lehre Jesu Kritische Boraussetzungen für die Benutzung der drei synoptischen Evangelien | 36                |  |  |
| §.                                                    | 12.                  | Die Borarbeiten                                                                                                             | 38<br>42          |  |  |
|                                                       |                      | Erftes Rapitel. Die Botfchaft vom Gottesreich.                                                                              | 12                |  |  |
| S.                                                    | 13.                  | Das Gottesreich und der Messias .                                                                                           | 46                |  |  |
| 8.                                                    | 14.                  | 209 Willestein und die Ennarichaft                                                                                          | 49                |  |  |
| 8.                                                    | 15.                  | 2008 Cottestend in jemer Bollendung                                                                                         | 52                |  |  |
|                                                       |                      | Zweites Rapitel. Das messianische Selbstzeugniff.                                                                           |                   |  |  |
|                                                       | 16.                  | Der Menicheniohn                                                                                                            | 54                |  |  |
|                                                       |                      | Der Mefalhte                                                                                                                | 57                |  |  |
| §.                                                    | 19.                  | Der Davidsohn und der erhöhte Messias                                                                                       | 60<br>64          |  |  |
| Drittes Rapitel. Die messianische Birksamkeit.        |                      |                                                                                                                             |                   |  |  |
| §.                                                    | 20.                  | Die neue Gottesoffenbarung                                                                                                  | 00                |  |  |
| 8.                                                    | 21.                  |                                                                                                                             | 68                |  |  |
| 8.                                                    | 22.                  | Die messianische Errettung                                                                                                  | 73                |  |  |
| 2.                                                    | 20,                  | Det Sieg noer oen Satan                                                                                                     | 76                |  |  |
| Biertes Kapitel. Die Gerechtigkeit des Gottesreiches. |                      |                                                                                                                             |                   |  |  |
| ~                                                     | 25.                  |                                                                                                                             | 79                |  |  |
| §.                                                    | 26.                  | Das größte Gebot<br>Die Gerechtigkeit als Gesinnung                                                                         | 83                |  |  |
| §.                                                    | 27.                  | Die Gerechtigkeit als Gesinnung<br>Anhang. Die urapostolische Anthropologie                                                 | 86                |  |  |
|                                                       |                      | Ounites Multicl. Die messionische Momainha                                                                                  | 03                |  |  |
| 800                                                   | 28.                  | ONE Promitions                                                                                                              | 0.9               |  |  |
| 3.                                                    | 30                   | 21e Mingerichaft                                                                                                            | 93<br>95          |  |  |
| S.                                                    | 31.                  | Die Auserwählten<br>Die Apostel und die Gemeinde                                                                            | 98                |  |  |
|                                                       |                      | The many of Continue                                                                                                        | 101               |  |  |
|                                                       |                      |                                                                                                                             |                   |  |  |

| Inhalt. |  | V |
|---------|--|---|
|         |  |   |

|                                                               | Secites Rapitel. Die meffianische Bollendung.                                          | Seite             |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|--|--|
| §. 32,<br>§. 33,<br>§. 34,                                    | Die Bergeltungslehre . Die Wieberkunft des Messias und das Gericht . Die Endvollendung | 105<br>108<br>112 |  |  |  |
|                                                               | 7                                                                                      | 110               |  |  |  |
|                                                               | Zweiter Cheil.                                                                         |                   |  |  |  |
|                                                               | Der urapostolische Lehrtropus in der vorpaulinischen Zeit.                             |                   |  |  |  |
|                                                               | Einleitung.                                                                            |                   |  |  |  |
| §. 36.                                                        | Die Reben der Apostelgeschichte                                                        | 117<br>119<br>123 |  |  |  |
|                                                               | Erster Abschnitt.                                                                      |                   |  |  |  |
|                                                               | Die Reden der Apostelgeschichte.                                                       |                   |  |  |  |
|                                                               | Erftes Rapitel. Die Berfündigung des Messias und der messianischen Be                  | t.                |  |  |  |
| §. 38.                                                        | Die Erfüllung ber Beiffagung im irdischen Leben Jesu                                   |                   |  |  |  |
| §. 39.<br>§. 40.                                              | Der Erhöhte Messias                                                                    | 130<br>133        |  |  |  |
|                                                               | 3weites Rapitel. Die Urgemeinde und die Beidenfrage.                                   |                   |  |  |  |
| §. 41.                                                        | Die Gemeinde und die Apostel                                                           | 136               |  |  |  |
| §. 43.                                                        | Die Gefammtbekehrung Järaels                                                           | 140<br>144        |  |  |  |
|                                                               | 3weiter Abidnitt.                                                                      |                   |  |  |  |
|                                                               | Der erfte Brief Betri.                                                                 |                   |  |  |  |
|                                                               | Drittes Rapitel. Der Beginn ber meffianischen Bollendung in der driftlichen Gemeinde.  |                   |  |  |  |
| §. 44.                                                        | Das auserwählte Geschlecht                                                             | 150               |  |  |  |
| §. 45.<br>§. 46.<br>§. 47.                                    |                                                                                        | 154<br>158<br>162 |  |  |  |
| 3                                                             | Biertes Rapitel. Der Messias und sein Berf.                                            |                   |  |  |  |
| §. 48.                                                        |                                                                                        | 165               |  |  |  |
| §. 49.                                                        | Der Messiasgeist                                                                       | 169<br>174        |  |  |  |
| §. 50.<br>§. 51.                                              | Die Auferstehung als Grund der Christenhoffnung                                        | 178               |  |  |  |
|                                                               | Dritter Abschnitt.                                                                     |                   |  |  |  |
|                                                               | Der Jacobusbrief.                                                                      |                   |  |  |  |
| Fünftes Rapitel. Das Chriftenthum als bas vollfommene Gefets. |                                                                                        |                   |  |  |  |
| §. 52.                                                        | Das Wort der Wahrheit                                                                  | 182               |  |  |  |
|                                                               | Die Rechtfertigung                                                                     | 186<br>190        |  |  |  |
|                                                               | Sedftes Rapitel. Die göttliche Forberung und bie göttliche Bergeltung.                 |                   |  |  |  |
| §. 55.                                                        | Die göttliche Forderung                                                                | 193               |  |  |  |
| §. 56.<br>§. 57.                                              | Die menschliche Stinde                                                                 | 196<br>199        |  |  |  |
|                                                               | Dritter Theil.                                                                         |                   |  |  |  |
| Der Paulinismus.                                              |                                                                                        |                   |  |  |  |
|                                                               | Einleitung.                                                                            |                   |  |  |  |
| 2 58                                                          | Day Montfel Marilys                                                                    | 201               |  |  |  |

| Criter Abschnitt.  Die älteste heidenapostolische Berklindigung Pauli.  Crites Kapitel. Das Evangelium als der Weg zur Errettung dem Gericht.  S. 61. Die Heisbegründung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |            | Quellen des Paulinismus                                                                                            | Seite<br>205<br>210      |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--|--|--|
| Die älteste heibenapostolische Berkindigung Pauli.  Grites Kapitel. Das Svangelium als der Weg zur Erretung dem Gericht.  5. 61. Die Heisbegründung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2.      | 00.        |                                                                                                                    |                          |  |  |  |
| Frites Kapitel. Das Evangelium als der Weg zur Errettung dem Gericht.  5. 61. Die Heidsbegründung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |            |                                                                                                                    |                          |  |  |  |
| \$ 61. Die Heilsbegründung \$ 62. Die Forderungen des Evangeliums \$ 63. Die paultniffge Appolatypie \$ 23. \$ 64. Die Barnse und die Hoptalappie \$ 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |            | Erftes Rapitel. Das Evangelium als ber Weg zur Errettung                                                           |                          |  |  |  |
| Die Lehre der vier großen Lehrs und Streitbriefe.  3weites Kapitel. Die allgemeine Sündhaftigteit.  § 65. Die menschliche und die göttliche Gerechtigseit 236  § 66. Die Ummöglichseit der eigenen Gerechtigseit 236  § 67. Die übedertreinig Damis und ihre Folgen 242  § 68. Die paulinische Anthropologie 247  Trittes Kapitel. Heidenthum und Judenthum.  § 69. Der Alfall des Heidenthums 266  § 70. Das Heidenthum und bie göttliche Kädagogif 266  § 71. Das Judenthum und bie göttliche Kädagogif 268  § 72. Das Gesenthum und bie Berheißung 268  Riertes Kapitel. Die Weissgung und die Erfüllung.  § 73. Die Weissgung der Schrift.  § 74. Der Gehrach des Alten Testaments 276  § 75. Die Zeit der Gnade 280  Fünstes Kapitel. Die Chrissologie.  § 76. Der Herr der Gnade 280  Fünstes Kapitel. Die Ehristologie.  § 77. Der Sohn Goties 289  § 78. Christus im Fleische  § 79. Der himmlische Ursprung 297  Echtes Kapitel. Die Erdschung und Rechtsertigung.  § 80. Die Hechtsertigung aus dem Glauben 316  § 81. Der Tod und die Auferschung Christi 323  Eichentes Kapitel. Das neue Leben.  § 84. Die Ausse 328  § 85. Das Herremmahl 36  § 86. Der Entwicklungsprozes des neuen Lebens 340  § 87. Die Freiheit om Gesetze  § 88. Die Tundschung und Berufung 354  § 88. Die Tundschung und Berufung 354  § 89. Das Evangesium und der Apostolat 358  § 99. Das Evangesium und bereipung 354  § 99. Die Berufung der Speiden 364  Pleuntes Kapitel. Die Prädestinationssehre.  § 89. Das Evangesium und berehvung 354  § 99. Die Berufung der Geiden 364  Pleuntes Kapitel. Die Lehre von der Gemeinde.  § 92. Die Gemeinde und die Guadengaden 378  § 93. Die Gemeinde und die Guadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Guadengaden 378  § 93. Die Gemeinde und die Guadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Guadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Guadengaden 378                                                                                                                                                                                                                              | 80000   | 62.<br>63. | Die Heilsbegründung                                                                                                | 214<br>219<br>223<br>227 |  |  |  |
| 3weites Kapitel. Die allgemeine Sündhaftigleit.  § 65. Die menschliche und die göttliche Gerechtigfeit 231  § 66. Die Ulmmöglichseit der eigenen Gerechtigfeit 242  § 68. Die paulinische Anthropologie 2447  Drittes Kapitel. Heidenthum und Judenthum.  § 69. Der Albfall des Heidenthums 266  § 70. Das Heidenthum und die göttliche Pädagogit 260  § 71. Das Judenthum und die göttliche Pädagogit 260  § 71. Das Judenthum und bie göttliche Pädagogit 268  Riertes Kapitel. Die Beissagung und die Erfüllung.  § 73. Die Beissagung der Schrift.  § 74. Der Gebrauch des Alten Testaments 276  § 75. Die Zeit der Gnade 280  Fünstes Kapitel. Die Christologie.  § 76. Der Herr der Herrlichseit 284  § 77. Der Sohn Gottes 292  § 78. Christus im Fleische 292  § 79. Der himmlische Ursprung 297  Schites Kapitel. Die Erlösung und Rechtsertigung.  § 80. Die Heissbedeutung des Todes Christi 303  § 81. Der Tod und die Anserflehung Christi 312  § 82. Die Rechtsetzigung aus dem Glauben 316  § 83. Die Taufe 323  Eiebentes Kapitel. Das neue Leben.  § 84. Die Taufe 328  § 85. Das Herrenmahl 366  § 86. Der Ernwählen, Die Prädestinationssehre.  § 88. Die Trussilung und Berufung 356  § 89. Das Genagelium und der Apostolat 358  § 99. Das Genagelium und der Apostolat 358  § 99. Das Genagelium und der Apostolat 358  § 99. Das Genagelium und berechtung Freiden 364  Plates Kapitel. Die Prädespen 364  Plates Kapitel. Die Brädespen 364  Plates Kapitel. Die Prädespen 368  Plate Gemeinde und die Gnadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Gnadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Gnadengaden 378  § 94. Die Gemeinde und die Gnadengaden 378                                                                                                                  |         |            | Zweiter Abschnitt.                                                                                                 |                          |  |  |  |
| §. 65. Die menschliche mnd die göttliche Gerechtigkeit §. 66. Die Ulumoglichkeit der eigenen Gerechtigkeit §. 67. Die Uleberterung Addams und ihre Folgen §. 68. Die paulinische Anthropologie §. 68. Die paulinische Anthropologie §. 69. Der Abfall des Heithermann und Judenthum.  §. 69. Der Abfall des Heithermann und Füdenthum §. 70. Das Heibenthum und die göttliche Pädagogit §. 70. Das Jedenthum und die göttliche Pädagogit §. 72. Das Geseh und die Berheißung §. 73. Die Weissgaung der Schrift §. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments §. 75. Die Weissgaung der Schrift §. 76. Die Jeit der Gnade Fünstes Kapitel. Die Christologie.  §. 76. Der Herr der Habe §. 77. Der Sohn Gottes §. 78. Christus im Fleische §. 79. Der simmtliche Ursprung Schiftes Kapitel. Die Erlösung und Rechtsertigung.  §. 80. Die Heilsbedeutung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auserheitung Christi §. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft Schentes Kapitel. Das neue Leben.  §. 84. Die Taufe §. 85. Das Herrenmahl §. 86. Der Gentwicklungsprozes des neuen Lebens §. 87. Die Teitscht dung und Berufung §. 88. Die Tweisschung und Berufung §. 89. Das Genagelium und ber Abostolat §. 90. Die Berufung und Beschenn §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 95. Das Gemein und die Guester der der der der der der d |         |            | Die Lehre der vier großen Lehr- und Streitbriefe.                                                                  |                          |  |  |  |
| 8. 66. Die Unmöglichseit ber eigenen Gerechtigkeit  8. 67. Die Uebertretung Adams und ihre Folgen  8. 68. Die paulinische Anthropologie  247  **Prittes Kapitel.** Heibenthum und Judenthum.**  8. 69. Der Abfall des Heibenthums  8. 70. Das Heibenthum und bie göttliche Pädagogif  8. 71. Das Judenthum und bie göttliche Pädagogif  8. 72. Das Geibenthum und bein Gefets  8. 72. Das Geibenthum und bein Gefets  **Prittes Kapitel.** Die Beissaug und die Erfüllung.**  8. 73. Die Beissaugn der Schrift  8. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments  9. 75. Die Beit der Gnade  **Pinstes Kapitel.** Die Christologie.**  8. 76. Der Hertes Kapitel.** Die Christologie.**  8. 76. Der Hertes Kapitel.** Die Christologie.**  8. 78. Christus im Fleische  8. 79. Der himmlische Ursprung  **Echftes Kapitel.** Die Erlösung und Rechtsertigung.**  8. 80. Die Heilsbebeutung des Todes Christi  8. 81. Der Tod und die Auserschung Christi  8. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben  8. 83. Die Kindschaft  **Siebentes Kapitel.** Das neue Leben.**  8. 84. Die Taufe  8. 85. Das Derremmahl  8. 86. Der Entwicklungsprozes des neuen Lebens  8. 84. Die Taufe  8. 85. Die Freiseit vom Gefetse  **Mates Kapitel.** Die Prädestinationssehre.**  8. 88. Die Erwählung und Berufung  8. 89. Das Grangelium und der Apostolat  8. 89. Die Berufung der Heiben 364  **Motes Kapitel.** Die Prädestinationssehre.**  8. 88. Die Erwählung und Berufung  8. 90. Die Berufung der Heiben 364  **Motes Kapitel.** Die Lehren Vermeinde.**  99. Das Grangelium und der Apostolat  99. Das Grangelium und der Apostolat  99. Das Gemeinberhischen 364  90. Die Berufung der Heiben 364  91. Die Berufung der Heiben 378  92. Die Gemeinberhischen 378  93. Die Gemeinberhischen 378  94. Die Gemeinberhischen 378  94. Die Gemeinberhischen 378                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |            | 3weites Rapitel. Die allgemeine Gundhaftigkeit.                                                                    |                          |  |  |  |
| Prittes Kapitel. Heibenthum und Judenthum.  §. 69. Der Abfall des Heibenthums §. 70. Das Heibenthum und bie göttliche Pädagogik §. 70. Das Judenthum und fein Geset §. 71. Das Geidenthum und bei göttliche Pädagogik §. 72. Das Gestenthum und bei Gestlich §. 72. Das Gestenthum und bein Gestlich §. 73. Die Beissagung der Schrift §. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments §. 75. Die Zeit der Gnade §. 75. Die Zeit der Gnade §. 75. Die Zeit der Gnade §. 76. Der herrstäcklel. Die Christologie.  §. 76. Der herr der herrstäckleit §. 77. Der Sohn Gottes §. 78. Christus im Fleische §. 78. Christus im Fleische §. 79. Der himmslische Ursprung §. 80. Die heilsbedentung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auserschehung Christi §. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft §. 83. Die Kindschaft §. 84. Die Tause §. 85. Das Herrennahl §. 86. Der Cutwicklungsprozes des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesethe §. 88. Die Freiheit vom Gesethe §. 88. Die Freiheit vom Gesethe §. 89. Das Svangelinm und Berufung §. 89. Das Svangelinm und Berufung §. 89. Das Svangelinm und Berufung §. 90. Die Berufung der Heiden §. 91. Die Berufung der Heiden §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeindepnschische und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeindepnschischen und die Gnadengaben und die Gnaden | \$ 65   | 66.<br>67. | Die Unmöglichkeit der eigenen Gerechtigkeit                                                                        | 236                      |  |  |  |
| §. 69. Der Abfall des Heibenthums §. 70. Das Heibenthum und die göttliche Pädagogik §. 71. Das Judenthum und bein Geset §. 72. Das Geset und die Berheißung  **Siertes Kapitel.** Die Beissagung und die Erfüslung.  **Siertes Kapitel.** Die Beissagung und die Erfüslung.  **Siertes Kapitel.** Die Ghristologie.  **Sinstes Kapitel.** Die Christologie.  **Sinstes Kapitel.** Die Christologie.  **Sinstes Kapitel.** Die Christologie.  **Siertes Kapitel.** Die Erfösung und Rechtsertigung.  **Siertes Kapitel.** Das neue Leben.  **Siertentes Kapitel.** Das neue Leben.  **Siertentes Kapitel.** Das neue Leben.  **Siertentes Kapitel.** Die Frädestinationssehre.  **Siertentes Kapitel.** Die Frädestinationssehre.  **Siertentes Kapitel.** Die Frädestinationssehre.  **Siertentes Kapitel.** Die Bernspolat  **Siertentende und der Apostolat  **Siertentende und der Apostolat  **Siertentende und der Eehrung Israels  **Peuntes Kapitel.** Die Lehre von der Gemeinde.  **Siertentende und die Gnadengaben  * |         |            |                                                                                                                    |                          |  |  |  |
| §. 73. Die Weissaung der Schrift §. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments §. 75. Die Zeit der Enade  Fünstes Kapitel. Die Christologie.  §. 76. Der herr der Herrlichsteit §. 77. Der Sohn Gottes §. 78. Chrisms im Fleische §. 79. Der himmlische Ursprung  Schstes Kapitel. Die Erlösung und Rechtsertigung.  §. 80. Die Heilsbedeutung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi §. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft  Siedentes Kapitel. Das neue Leben.  §. 84. Die Tause §. 85. Das Herremabl §. 86. Der Entwicklungsprozeß des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetz  **Mates Kapitel.** Die Prädestinationslehre.  §. 88. Die Ermählung und Berusung §. 89. Das Evangelium und der Apostolat §. 90. Die Berusung und Besehrung Israels §. 91. Die Berusung und Besehrung Israels  **Reuntes Kapitel.** Die Lehre von der Gemeinde.  **Beuntes Rapitel.** Die Gemeindepsischen der Gemeinde psischen der Gem | 80.00   | 70.<br>71. | Das Heibenthum und bie göttliche Pädagogik                                                                         | 256<br>260<br>264<br>268 |  |  |  |
| §. 73. Die Weissaung der Schrift §. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments §. 75. Die Zeit der Enade  Fünstes Kapitel. Die Christologie.  §. 76. Der herr der Herrlichsteit §. 77. Der Sohn Gottes §. 78. Chrisms im Fleische §. 79. Der himmlische Ursprung  Schstes Kapitel. Die Erlösung und Rechtsertigung.  §. 80. Die Heilsbedeutung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi §. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft  Siedentes Kapitel. Das neue Leben.  §. 84. Die Tause §. 85. Das Herremabl §. 86. Der Entwicklungsprozeß des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetz  **Mates Kapitel.** Die Prädestinationslehre.  §. 88. Die Ermählung und Berusung §. 89. Das Evangelium und der Apostolat §. 90. Die Berusung und Besehrung Israels §. 91. Die Berusung und Besehrung Israels  **Reuntes Kapitel.** Die Lehre von der Gemeinde.  **Beuntes Rapitel.** Die Gemeindepsischen der Gemeinde psischen der Gem |         |            | Biertes Rapitel. Die Beiffagung und die Erfüllung.                                                                 |                          |  |  |  |
| Fünftes Kapitel. Die Christologie.  §. 76. Der Herr der Herrlichkeit §. 77. Der Sohn Gottes §. 78. Christus im Fleische §. 78. Christus im Fleische §. 79. Der himmlische Ursprung §. 79. Der himmlische Ursprung  Sechstes Kapitel. Die Erlösung und Rechtsertigung. §. 80. Die Heilsbedeutung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi §. 82. Die Rechtsertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft §. 83. Die Kindschaft  Siebentes Kapitel. Das neue Leben. §. 84. Die Tause §. 85. Das herrenmahl §. 86. Der Entwicklungsprozes des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetze  **Mattes Kapitel.** Die Prädestinationslehre. §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Evangeslium und der Apostolat §. 90. Die Berufung der Heiden §. 91. Die Berufung der Heiden §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 95. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 96. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 97. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 98. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 99. Die Gemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | §.      | 74.        | Die Weifsagung der Schrift                                                                                         |                          |  |  |  |
| 5. 77. Der Sohn Gottes 5. 78. Chriftus im Fleische 5. 79. Der himmlische Ursprung 6. 79. Der himmlische Ursprung 70. Der himmlische Ursprung 70. Die Heilsbedeutung des Todes Christi 70. Die Heilsbedeutung des Todes Christi 70. Die Hechterstigung aus dem Glauben 70. Die Kechterstigung aus dem Glauben 70. Die Kindschaft 70. Die Gemeinde und die Gnadengaben 70. Die Glemeinde und die Gnadengaben 70. Die Glemeinde und die Gnadengaben 70. Die Glemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |            | Fünftes Rapitel. Die Christologie.                                                                                 |                          |  |  |  |
| Sechstes Kapitel. Die Erlösung und Rechtfertigung.  §. 80. Die Heilsbedeutung des Todes Christi §. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi §. 82. Die Rechtfertigung aus dem Glauben §. 83. Die Kindschaft §. 83. Die Kindschaft  Siebentes Kapitel. Das neue Leben.  §. 84. Die Tause §. 85. Das herrenmahl §. 86. Der Entwidsungsprozeß des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetze  Hates Kapitel. Die Prädestinationssehre.  §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Evangeskum und der Apostolat §. 90. Die Berufung der Heiben §. 91. Die Berstockung und Bekehrung Israels §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 95. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 96. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 97. Die Gemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | co: co: | 77.<br>78. | Der Sohn Gottes                                                                                                    |                          |  |  |  |
| \$. 80. Die Heilsbebeutung des Todes Christi \$. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi \$. 82. Die Rechtfertigung aus dem Glauben \$. 83. Die Kindschaft \$. 83. Die Kindschaft \$. 84. Die Taufe \$. 84. Die Taufe \$. 85. Das herrenmahl \$. 86. Der Entwicklungsprozeß des neuen Lebens \$. 87. Die Freiheit vom Gesetze  **Mates Kapitel.** Die Prädestinationslehre.  **S. 88. Die Erwählung und Berufung \$. 88. Die Erwählung und Berufung \$. 89. Das Evangelium und der Apostolat \$. 89. Die Berufung der Heiben \$. 91. Die Berstockung und Bekehrung Ikraels \$. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 94. Die Gemeinde und die Frankenschaftlicht die State State \$. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 97. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 98. Die Gemeinde und die Gnadengaben \$. 99. Die Glemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                         |         |            |                                                                                                                    |                          |  |  |  |
| Siebentes Kapitel. Das neue Leben.  §. 84. Die Taufe §. 85. Das Herrenmahl §. 86. Der Entwicklungsprozeß des neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetze  **Mhtes Kapitel.** Die Prädestinationssehre.  §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Evangelium und ber Apostolat §. 90. Die Berufung der Heiben §. 91. Die Bersfodung und Bekehrung Israels §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde psichticken §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 95. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 96. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 97. Die Gemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | es.     | 81.<br>82. | Die Heilsbedeutung des Todes Christi<br>Der Tod und die Auferstehung Christi<br>Die Rechtsertigung aus dem Glauben | 316                      |  |  |  |
| §. 84. Die Taufe §. 85. Das herrenmahl §. 86. Der Entwidsungsprozeß bes neuen Lebens §. 87. Die Freiheit vom Gesetse Haftes Kapitel. Die Prädestinationssehre. §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Edangesium und der Apostolat §. 90. Die Berufung der heiben §. 91. Die Berstodung und Bekehrung Ikraels §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Frankeit Sare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |            |                                                                                                                    |                          |  |  |  |
| **Hhtes Kapitel. Die Prädestinationssehre.  §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Evangesium und der Apostolat §. 90. Die Berufung der Heiden §. 91. Die Berufung und Bekehrung Israels §. 91. Die Berneinde und die Gnadengaben §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Todenschaften §. 94. Die Gemeinde und die Todenschaften §. 97. Die Gemeinde und die Todenschaften §. 98. Die G | 9.      | 85.<br>86. | Das Herrenmahl<br>Der Entwicklungsprozen bes neuen Johans                                                          | 336                      |  |  |  |
| §. 88. Die Erwählung und Berufung §. 89. Das Evangelium und ber Apostolat §. 90. Die Berufung der Heiben §. 91. Die Bersfrodung und Bekehrung Israels §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 93. Die Gemeindepssichten §. 94. Die Gemeinde und die Gnadengaben §. 94. Die Gemeinde und die Franklichten §. 95. Proposition und die Franklichten §. 96. Die Gemeinde und die Franklichten §. 97. Die Gemeinde und die Franklichten §. 98. Die Gemeinde und die Franklichten §. 98. Die Gemeinde und die Franklichten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5.      | 01,        |                                                                                                                    | 346                      |  |  |  |
| Reuntes Kapitel. Die Lehre von der Gemeinde.<br>§. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | §.      | 90.        | Die Erwählung und Berufung .  Das Evangelium und der Apostolat  Die Berufung der Heiden                            | 352<br>358<br>364<br>367 |  |  |  |
| 8. 93. Die Gemeinde und die Gnadengaben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |            | Reuntes Rapitel. Die Lehre non den Gemainde                                                                        | 901                      |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8.      | 94.        | Die Gemeinde und die Enadengaben Die Gemeindepflichten                                                             | 373<br>378<br>382<br>385 |  |  |  |

|          |                      | Inhalt.                                                       | VII                               |
|----------|----------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 60.60    | 98.                  | Die Errettung und das Leben                                   | Seite<br>390<br>394<br>398<br>402 |
|          |                      | Dritter Abschnitt.                                            |                                   |
|          | D                    | ie Fortbildung bes Paulinismus in den Gefangenschaftsbriefen. |                                   |
|          |                      | Elftes Rapitel. Die paulinische Grundlage.                    |                                   |
| §.       | 101.                 | Die Rechtfertigungssehre                                      | 407<br>414<br>419                 |
|          |                      | 3wölftes Rapitel. Die fortgebilbeten Lehren.                  |                                   |
| 80.00    | 105.                 | Das heilswerk in seiner kosmischen Bedeutung                  | 423<br>428<br>434<br>438          |
|          |                      | Bierter Abschnitt.                                            |                                   |
|          |                      | Die Lehrweise der Bastoralbriese.                             |                                   |
|          |                      | Preizehntes Kapitel. Das Christenthum als Lehre.              |                                   |
| 600 600  | 108.<br>109.         | Die gefunde Lehre Der Paulinismus der Pastoralbriefe          | 444<br>448<br>455<br>460          |
|          |                      | Dierter Theil.                                                |                                   |
|          | 3                    | der urapostolische Lehrtropus in der nachpaulinischen Zeit.   |                                   |
|          |                      | Einleitung.                                                   |                                   |
| S.<br>S. | 112.<br>113.         | Der Hebräerbrief                                              | 464<br>468<br>470<br>473          |
|          |                      | Erster Abschnitt.                                             |                                   |
|          |                      | Der Hebräerbrief.                                             |                                   |
|          |                      | Erftes Rapitel. Der alte und ber neue Bunb.                   |                                   |
| §.       | 115.<br>116.<br>117. | Die Unvollsommenheit des alten Bundes                         | 477<br>482<br>486                 |
|          |                      | 3weites Rapitel. Der hobepriefter bes neuen Bundes.           |                                   |
| S.       | 119.                 | Der messianische Hohepriester                                 | 489<br>495<br>500                 |
|          |                      | Drittes Rapitel. Das Opfer des neuen Bundes.                  | F 0.4                             |
| §.       | 121.<br>122.<br>123. | Die Nothwendigkeit des Opfertodes Christi                     | 504<br>507<br>511                 |
|          |                      | Biertes Rapitel. Guter und Pflichten bes neuen Bundes.        |                                   |
| §.       | 125.                 | Die Neutestamentliche Bundespflicht                           | 515<br>520<br>524                 |

|                    | Zweiter Aofaniti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                    | Der zweite Brief Petri und der Judasbrief.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
|                    | Fünftes Rapitel. Die Christenhoffnung und das driftliche Tugendstreben. 😹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | eito       |
| §. 127.            | Der Gegenstand ber driftlichen Erkenntniß 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 29         |
| §. 128.            | Das christliche Tugenostreben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 32         |
| §. 129.            | Die Weltkataftrophe und die Heilsvollendung 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 36         |
|                    | Dritter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
|                    | Die johanneische Apokalypse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
|                    | Sechstes Rapitel. Das apokalyptische Zukunftsbild.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| §. 130.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 40         |
| §. 131.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 44         |
| §. 132.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 49         |
|                    | Siebentes Rapitel. Der Kampf der Gegenwart.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
|                    | Gott und sein Widersacher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| §. 134.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 57         |
| 9, 155,            | Die Heiligen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 61         |
|                    | Vierter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
|                    | Die geschichtlichen Bücher.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
|                    | Achtes Rapitel. Der Messias der Juden und das Beil der Beidenwelt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| §. 136.            | Die judendriftlichen Evangelien 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 666        |
| §. 137.            | Die Lucasschriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 72         |
| §, 138,<br>8 120   | Christologisches, Eschatologisches, Angelologisches                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 76         |
| 9. 100.            | Der Paulinismus des Lucas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 82         |
|                    | Fünfter Cheil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                    | Die johanneische Theologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
|                    | Einleitung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| §, 140.            | Show the transfer of the state | 87         |
| §. 141.            | Charafter der johanneischen Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 90         |
| §. 142.            | (A)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 94         |
|                    | Erstes Kapitel. Die Christologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| §. 143.            | Die Sendung des eingeborenen Sohnes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 98         |
| §. 144.            | Der himmlische Ursprung des Menschensohnes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 02         |
| §. 145.            | Die Sendung des eingeborenen Sohnes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 07         |
|                    | Zweites Napitel. Das Heil in Christo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| §. 146.            | Chriftus das Leben der Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 315        |
| §. 147.            | Christias das Licht der Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 319        |
| 9. 140.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 323        |
| 0 440              | Drittes Kapitel. Die Heilsaneignung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| §. 149.<br>§. 150. | Der Glaube und die Gemeinschaft mit Christo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 327        |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 332        |
| 0. 101.            | Surren per Seporte Molites                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 337        |
| 8 150              | Viertes Kapitel. Die geschichtliche Berwirklichung bes Heiles.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| §. 152.<br>§. 153. | Die vorbereitende Gottesoffenbarung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 342        |
| §. 154.            | Die City on a service | 348        |
|                    | Sünites Conital Die Gelegen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 352        |
| 8, 155             | Fünftes Kapitel. Die heilsvollendung. Der Paraflet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| §. 156.            | Die Gemeinschaft ber Währbigen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| §. 157.            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 661<br>365 |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |

# Einleitung

in die

# Biblische Theologie des Menen Testaments.

#### §. 1. Aufgabe der Biffenichaft.

Die biblische Theologie des Neuen Testaments ist die wissenschaftliche Darstellung der im Neuen Testamente enthaltenen religiösen Vorstellungen und Lehren. a) Dieselbe setzt voraus, daß durch die Neutestamentliche Sinsleitung und durch die Dogmatik die spezifische geschichtliche Bedeutung und der normative Charakter der im Neuen Testamente vereinigten Schristen erwiesen ist. b) Sie hat die individuell und geschichtlich bedingte Mannigsfaltiskeit der Neutestamentlichen Lehrsormen darzustellen, deren Sinheit in den heilsgeschichtlichen Thatsachen der in Christo erschienenen Gottesoffensbarung liegt. c) Sie unterscheidet sich von der biblischen Dogmatik dadurch, daß diese der in der heiligen Schrift beurkundeten Wahrheit einen allsgemein gültigen systematischen Lehrausdruck zu geben sucht. d)

a) Der Name der biblischen Theologie kann zunächst denjenigen Theil der theologischen Wissenschaft bezeichnen, welcher es speziell mit der Bibel gu thun hat. Er ift aber in neuerer Zeit üblich geworden zur Bezeich= nung derjenigen Disziplin, welche es mit der Darftellung der in der Bibel enthaltenen Theologie zu thun hat. Diese Darstellung muß sich natürlich ebenso auf das Alte wie auf das Neue Testament erftrecken. Es ergiebt fich aber aus der richtigen Bestimmung über Wesen und Aufgabe unferer Disziplin von felbit, daß biefe beiden nur gefondert behandelt merden fönnen. Wir haben es hier ausschließlich mit der Allichen Theologie au thun. Unter Theologie ist bei dieser Anwendung des Namens nicht die Lehre von Gott als folche zu verftehen, fondern die Gefammtheit derjenigen Vorstellungen und Lehren, welche sich auf das Berhältniß des Menschen gu Gott beziehen. Dahin gehören nicht blog die religiöfen Borftellungen im engeren Sinne; vielmehr, da auch die sittlichen Fragen im N. T. überall aus dem religiöfen Gefichtspunkte behandelt werden, darf bie ATliche Theologie nichts von dem ausschließen, was über das natürliche oder religioje Gemeinschaftsleben im N. T. gelehrt wird. Eine Untercheidung von Dogmatif und Ethik kann es also auf dem Gebiete der sbiblischen Theologie nicht geben. Auch die kosmologischen, anthropologischen und psychologischen Borstellungen der NTlichen Schriftsteller wird dieselbe, soweit sie mit den religiösen Borstellungen verwedt sind, in ihren Bereich zu ziehen haben. Sofern unsere Wissenschaft es lediglich mit der objektiven Darstellung der im N. T. vorliegenden religiösen Borstellungen und Lehren mit Ausschluß jeder subjektiven Beurtheilung zu thun hat, ist

fie eine rein hiftorische Disziplin.

b) Die Berechtigung, den theologischen Inhalt der im R. T. vereinigten Schriften jum Gegenstande einer gesonderten wiffenschaftlichen Darftellung zu machen, ergiebt fich aus ber spezifischen Bedeutung diefer Schriften. Diese Bedeutung kann die ATliche Theologie nicht erft erweisen, fie muß dieselbe voraussetzen. Rur unter der Boraussetzung, daß die ATliche Ginleitung diese Schriften als die ältesten und ursprünglichsten Denfmäler des Chriftenthums d. h. zunächst des durch die Erscheinung Chrifti bestimmten religiösen Bewuftseins und Lebens erwiesen bat, barf man diefelben von den Denkmälern der späteren und abgeleiteten Formen des chriftlichen Bewußtseins, deren Entwickelung die Dogmengeschichte darftellt, absondern.1) Aber felbst die geschichtliche Stellung und Bedeutung diefer Schriften murbe ihre gesonderte Behandlung in einer theoloaischen Disziplin höchstens praktisch wünschenswerth, aber nicht methodologisch gerechtsertigt erscheinen lassen, wenn nicht dieselben zugleich fraft ihrer geschichtlichen Stellung und Bedeutung einen spezifischen Charafter vor allen anderen driftlichen Schriften voraushätten. Ginen folden konnten fie freilich nicht haben, wenn die Entwickelung des chriftlich-religiofen Bewußtseins und Lebens einen rein menschlichen Anfang genommen hatte; denn dann fonnte das mahre Wefen deffelben in feinen ursprünglichen Denfmälern zwar keimartig beschloffen fein, aber nach dem Grundgesets menschlicher Entwickelung sich doch nur aus unvollkommenen Aufängen all= mählich immer vollkommener entfaltet haben. Nur unter der Borausjegung, bag in ber Erscheinung Chrifti b. h. in feiner Person und feinem Wert, wie es in seinem irdischen Leben begonnen und nach seiner Erhöhung fortgefett ift, die vollkommene Offenbarung Gottes gegeben, und daß in den älteften und ursprünglichsten Denkmälern des durch fie gewirkten religiösen Bewußtseins und Lebens eine für alle Zeit normgebende urfundliche Bezeugung jener Gottesoffenbarung nach ihrem richtigen Berftandniß und ihrem vollen Heilswerth fichergestellt ift, kann die Darstellung der in ihnen vorliegenden religiöfen Borftellungen und Lehren ein besonderer Gegenfrand

<sup>1)</sup> Es versteht sich von selbst, daß hier von einem solchen Nachweis in Betreff dieser Schriften nur im Großen und Gauzen die Rede sein kann. Es ist damit nicht ausgeschlossen, daß hinsichtlich der Zugebörigkeit einzelner Axicher Schriften zu diesen Denkmälern Zweisel bestehen bleiben, die aber an sich noch nicht hindern, dieselsben in der Axichen Theologie mit zu behandeln (vgl. §. 2, b). Wenn es aber freilich nachzuweisen gelänge, daß die Mehrzahl dieser Schriften ihrem Ursprunge nach dem nachzapostolischen Zeitalter angehört, so wäre es durchaus unmotivirt, die gleichzeitigen außerkanonischen christlichen Schriften abgesondert von ihnen zu behandeln und die erste Periode der christischen Dogmengeschichte mit den jüngsten der NXIIchen Schriften abzugrenzen.

ber theologischen Wissenschaft sein. Die NTliche Theologie muß diesen normativen Charafter der NTlichen Schriften als durch die Dogmatif erwiesen voraussehen, wenn sie nicht das Recht einer selbstständigen Disziplin neben der Dogmengeschichte aufgeben will. Dennoch liegt es in der Natur der Sache, daß sie selbst an ihrem Orte diesenigen Borstellungen und Lehren der NTlichen Schriftsteller zur Darstellung bringen wird, auf denen ihnen die Gewisheit von der unbedingten Zuverlässigsfeit und der

spezifischen Bedeutung ihres Zeugnisses ruht.

c) Die im N. I. vereinigten Schriften ruhren anerkanntermaßen von verschiedenen Berfassern und aus verschiedener Zeit her. Nach aller Unalogie wird daher eine Mannigfaltigkeit religiöser Borftellungen und Lehren in ihnen zu erwarten fein. Dies könnte allerdings nicht der Fall fein, wenn die Offenbarung Gottes in Chrifto ihrem Wefen nach beftande in der übernatürlichen Mittheilung einer Summe von religiösen Borstellungen und Lehren, deren forrette lleberlieferung dann durch eine fclechthin übernatürliche Einwirfung des Geiftes Gottes auf die MTlichen Schriftsteller fichergestellt fein mußte.2) Dieje Boraussetzung ift aber gerade durch die Arbeit der biblijchen Theologie wesentlich mit zerstört worden, und unjere gange Darftellung derfelben wird zeigen, daß fie unhaltbar ift. Die Offenbarung Gottes in Chrifto hat sich nicht vollzogen burch die Mittheilung gemiffer Borftellungen und Lehren, fondern durch die geschichtliche Thatjache der Erscheinung Christi auf Erden, welche der verlorenen Sünderwelt das Seil gebracht und dem gottgegebenen prinzipiellen Anfang besselben seine Bollendung garantirt hat. So gewiß die ATlichen Schriften Die authentischen Urfunden dieser Thatsache sind, so wenig ift damit ausgeschlossen, daß dieselbe in ihnen von verschiedenen Seiten ber aufgefant und dargestellt wird. Diese Berichiedenheit ift einerseits begründet in der Individualität der Einzelnen oder ganzer Richtungen, welche in Chrifto die volle Befriedigung ihrer verschiedenen religiösen Bedürfnisse und ein neues Leben fanden; andererseits in der fortschreitenden geschichtlichen Entwickelung, in welche das einmal in der Welt erschienene Beil behufs feiner vollen Berwirklichung in derselben nach ihrem allgemeinen Lebensgesetz eingehen mußte. Hiernach mußte das durch die Offenbarung in Christo gewirfte religiofe Bewuftsein und Leben in den verschiedenen Hauptträgern besselben und auf den verschiedenen Stufen seiner Entwickelung sich ver-

<sup>2)</sup> Unter bieser Voraussetzung hätte die biblische Theologie des N. T. nichts Anderes zu thun, als diese in freilich sehr zweckwidriger Weise in den verschiedenartigsten Schriften des N. T. zerstreuten Vorstellungen und Lehren zu sammeln, spstematisch zu ordnen, und, da dem ersten Blick unstreitig eine gewisse Mannigsaltigseit sich darbietet, die unterschiedslose Einheit und Gleichheit derselben zu erweisen. Die NTliche Theoslogie wäre dann nicht mehr eine rein historische Disziplin, sondern eine spstematische, die man dann natürlicher als biblische Dogmatik bezeichnen würde, und die, wo die Bibel als die alleinige unmittelbare Duelle eines offenbarten Lehrspstems gesaßt wird, zugleich unmittelbar die firchsliche sein müßte. Bon der altorthodogen Schristaussassigung aus giedt es ebensowenig eine biblische Theologie im Unterschiede von der biblischen (oder tirchslichen) Dogmatik, wie es von der negativ fritischen Schristaussassigung aus eine biblische Theologie im Unterschiede giebt.

schieben gestalten. Da nun die in den MTlichen Schriften vorliegenden religiösen Borstellungen und Lehren nur der unmittelbare Ausdruck dieses Bewußtseins und Lebens sind, so wird die biblische Theologie es von vorn herein mit einer Mannigsaltigkeit religiöser Borstellungen und Lehren zu thun haben, deren Einheit in den göttlichen Heisthatsachen liegt, welche

fie erzeugt haben.3)

d) Für die richtige Auffassung der Aufgabe der biblischen Theologie ist von wesentlicher Bedeutung ihre Unterscheidung von der diblischen Dogsmatik. Wie jene eine historische, ist diese eine systematische Wissenschaft; wie jene es mit der Mannigsaltigkeit der biblischen Lehrsormen, hat diese es mit der Einheit der in ihnen veurkundeten Bahrheit zu thun. Allersdings sind nun die biblischen Schriften zunächst Urkunden der Offenbarung Gottes im alten wie im neuen Bunde, wie sie sich in einer Reihe geschichtlicher Thatsachen vollzogen hat; allein sofern die Bahrheit in der adäquaten Erkenntnis dieser Thatsachen und ihrer Bedeutung besteht, mußsich dieselbe in einer einheitlichen Reihe von Lehrsäxen ausdrücken lassen, welche einer systematischen Zusammenordnung fähig und bedürstig sind. Seben weil die heilige Schrift die Bahrheit in diesem Sinne nicht in der Form eines einheitlichen Lehrsussendschaft in diesem Sinne nicht in der Mannigsaltigkeit der durch die göttliche Offenbarung gewirkten religiösen Bewußtseins und Lebenssormen erkennen läßt, bedarf es einer eigenen Disziplin zur Ernirung derselben.

<sup>3)</sup> Wenn Baur in seinen Vorlesungen über ATliche Theologie (1864. S. 34) behauptet, eine Berschiedenheit von Lehrbegriffen sei nicht möglich, ohne daß möglicher Weise auch Gegensätze und Widersprüche stattsinden, welche die Einheit des Ganzen auscheben, so ist das in abstracto richtig, unter den konkreten Voranssetzungen aber, unter denen es allein eine ATliche Theologie giebt (not. d.), unrichtig. Sind die ATlichen Schriften die normativen Urkunden über die Offenbarung Gottes in Christo, so kann in ihnen nur "die reine ungetrübte Wahrheit sein, und wo Wahrheit ist, muß auch Einheit und Uebereinstimmung sein" (S. 33). Aber diese Einheit liegt eben nicht in der Lehrsorm, sondern in den geschichtlichen Heilsthalsachen, welche, wenn auch unter mannigfaltigen Lehrsormen, doch überall dem Zweck ihrer wahrheitsgemäßen und lebensvollen Ersassung entsprechend dargestellt werden. Der "Offenbarungscharakter" der Schrift liegt nicht in einem wesentlich einheitlichen System religiöser Vorsellungen und Lehren, in einer "Offenbarungslehre," sondern in der authentischen, d. h. ihr richtiges und alsseitiges Verständniß sichernden Beurtundung der in Christo erschienenen Gottesoffenbarung.

<sup>4)</sup> Natürlich kann man diese Ansgabe auch einem Schluftheit der biblischen Theoslogie zuweisen, wie ich selbst noch in der Deutschen Zeitschrift 1852, S. 311 gethan habe; aber methodologisch dürfte es korrekter sein, sie einer besonderen Disziplin vorzubehalten. Denn eine historische Aufgabe ist sie so gewiß nicht, als die biblischen Offensbarungsurkunden gemäß ührer geschichtlichen Entstehung und der ühren praktischen Zwecken entsprechenden Beschaffenheit nun einmal nicht darauf angelegt sind, die heilswahrheit allseitig und in spsematischer Form zu entwickeln, und als die lehrhaften Aussagen ührer Verfasser auch nicht einem ihnen mitgetheilten System übernatürlicher Extenutnisse entspringen, das man nur aus seinen Bruchstücken wiederzusammenzusigen hätte. Es ist vielnehr ein von der geschichtlichen Forschung wesentlich verschiedenes wissenschaftliches Bedürfniß, welches dazu treibt, die in der heiligen Schrift enthaltenen Wahrheiten auf sonstruktivem Wege zur Einheit eines Systems zusammenzuschließen.

Resultate ber biblijchen Theologie voraus und arbeitet mit ihnen als mit ihrem Material. Sie prüft die von ihr konstatirten Borstellungen und Lehren ber biblijchen Schriftsteller, wie weit Dieselben geeignet find, ben allgemein gultigen Ausbruck für die allseitige Erkenntniß ber Offenbarung Gottes in Chrifto zu bilben, auf welche die gange Offenbarungsgeschichte abzielt. Indem diejenigen Lehren, welche die Bahrheit nur von einer Seite her oder in individueller Auffassung ausbrücken, sich gegenseitig ergangen, und die noch unentwickelten Lehren in den höher entwickelten ihre nähere Bestimmung finden; indem diejenigen Borftellungen ihre Bedeutung verlieren, welche aus der religiöfen Bergangenheit der Schriftsteller lediglich mit herübergenommen oder aus dem vorübergehenden Ginfluß zeitgeschicht= licher Mächte und Gindrude entstanden find, ohne durch die in ber Schrift bezeugten Beilsthatsachen nothwendig bedingt oder bestimmt zu fein, ent= steht aus den mannigfaltigen Lehrformen eine einheitliche Lehrform, welche alles Individuelle und Temporelle abgeftreift hat. Es wird nur barauf ankommen, daß die biblische Dogmatik kein gegebenes kirchliches oder philofophijches Syftem zum Magftabe ihrer fritischen ober syftematisirenden Operationen macht, sondern lediglich die aus den übereinstimmenden Ausfagen ber Schrift erhellende wesentliche Bedeutung ber Offenbarungsthatfachen. Daß fie aber auf diesem Bege eine einheitliche Lehrform finden wird, dafür bürgt ihr die Boraussetzung, die sie mit der biblischen Theologie theilt, daß die MIlichen Schriften die authentische Urfunde der volltommenen Gottesoffenbarung in Christo find, die ihrerseits wieder selbst auf die Urkunden ber vorbereitenden Gottesoffenbarung guruckweist: denn daraus folgt von selbst, daß sich aus ihnen eine abäquate Erkenntniß der Wahrheit gewinnen laffen muß.5)

Für eine Disziplin, welche diese Aufgabe löft, ift die herkommliche Bezeichnung einer Dogmatif ebenjo paffend, wie fie fur die biblifche Theologie in unferem Sinne ungeeignet ware. Man muß nur eben jene Bezeichnung nicht in dem ohnehin schiefen Gegensatz zur Ethik nehmen (in welchem ihn nach not. a schon die biblische Theologie abweift), fondern dabei an ein Suftem von Lehrfaten benten, und hier naher an dasjenige, welches der in der heiligen Schrift beurfundeten Wahrheit einen einheitlichen Musdrud giebt. - 5) Benn die firchliche Symbolit den Befund der in den Symbolen einer bestimmten Kirche niedergelegten religiojen Borftellungen und Lehren beschreibt, und die firchliche Doamatif Die instematische Darftellung ihrer Lehre in ihrem inneren Busammenhange ift, fo wird fich die biblijche Dogmatif gur biblischen Theologie verhalten, wie die firch= liche Dogmatif zur firchlichen Symbolik. Die Dogmatif einer Kirche aber, welche die beilige Schrift als die einzige Norm ihrer Lehre erflart, wird die Rechtfertigung ihres Suftems in dem Radweise ju juchen haben, daß daffelbe auf allen Bunften mit dem Suftem ber biblifchen Dogmatif übereinstimmt oder aus ihr folgerichtig abgeleitet ift. Darum fällt Die lettere aber noch feineswegs mit der firchlichen Dogmatit gufammen. Denn biefe wird als Dogmatik einer bestimmten Kirche immer ein individuelles und geschichtlich bedingtes Geprage tragen, bas mehr einer einzelnen biblifden Lehrform entspricht und ben gangen Reichthum ber biblifchen Seilsmahrheiten nicht erschöpft; andererfeits aber theils jur Ueberwindung der Gegenfate, mit denen diese bestimmte Lirche auf ihrem Entwickelungsgange ju tampfen gehabt hat, theils jur Befriedigung eines entwickelteren Erfenntnifftrebens die biblifche Bahrheit nach verschiedenen Seiten bin in ihre letten Gründe und ihre weiteren Konfequengen verfolgen, benen die MIliden Schriftfteller

#### §. 2. Gintheilung und Anordnung.

Die biblische Theologie des Neuen Testaments hat die Lehrbegriffe der einzelnen Neutestamentlichen Schriften oder der Berfasser, von denen mehrere Schriften herrühren, gesondert darzustellen. a) Sie entlehnt der Neutestamentlichen Einleitung die Resultate über die Abfassungszeit und die Berfasser der einzelnen Schriften, vorbehaltlich der Entscheidung, welche sie selbst über einzelne kritisch zweiselhafte Fragen herbeizusühren mithelsen kann. b) Aus der Geschichte des apostolischen Zeitalters, der sie selbst den Stoff für die Darstellung seiner inneren Entwickelung bietet, entlehnt sie die Kenntniß der Zeitverhältnisse und Richtungen, nach denen sie die einzelnen Lehrbegriffe zusammenordnet. c) Daraus ergeben sich die vier Hauptheile, in welchen die Lehrbegriffe der Neutestamentlichen Schriften abzuhandeln sind. d)

a) Da die biblische Theologie die Mannigfaltigkeit der in den NT= lichen Schriften vorliegenden Lehrformen darstellen foll (§. 1, c), so ger= fällt sie in eine Reihe verschiedener Lehrbegriffe. Man bezeichnet mit Diesem berkömmlichen, wenn auch nicht sehr geschickten Ausdrucke die Darftellung ber religiöfen Borftellungen und Lehren, wie fie in den Schriften besselben Berfassers enthalten sind.1) Wir haben aber eine Anzahl NT= licher Schriften, welche als die einzigen Denfmäler für die Lehrweise ihrer Berfaffer ganz ifolirt daftehen. Sind dies umfaffendere, ihrem Hauptinhalte nach lehrhafte Schriften, wie ber Hebraerbrief, fo hat man meist gegen die gesonderte Darstellung ihres Lehrbegriffs nichts einzuwenden. Defto mehr hat man häufig in Betreff einiger fleinerer Schriften, namentlich berer, welche überwiegend paränetischen Inhalts sind, die Berechtigung beftritten, von ihrem Lehrbegriffe zu reben. Allein hierzu ware nur bann ein Grund vorhanden, wenn man, wozu dieser Rame allerdings veranlaffen könnte, unter ihrem Lehrbegriffe den Gesammtgehalt der religiöfen Borftellungen und Lehren ihres Verfassers verstände, da sich eben nicht voraussetzen läßt, daß jede furze, zumal paranetische Schrift dem Berfaffer Anlag bot, dieselben in ihrem vollen Umfange darzulegen. Ja, selbst bei ben Schriftstellern, für deren Lehrbegriff wir umfangreichere Quellen befiten, würde man boch fehr irren, wenn man mit der Summe von Borftellungen und Lehren, welche ihre Schriften barbieten, bas religiofe Be-

nachzugehen noch keinen Anlaß hatten. Natürlich kann man die Lösung der Aufgabe, die wir der diblischen Dogmatik zuweisen, auch Hand in Hand mit der Darstellung der kirchlichen Dogmatik versolgen, die ja doch an ihr fortgehends geprüft werden muß. Allein es liegt auf der Hand, daß dabei der Schematismus der letzteren einen Einfluß auf die einheitliche Zusammenfassung der biblischen Heilswahrheit gewinnt, der nach dem über das Berhältniß beider Gesagten weder einer vollständigen noch einer organischen Reproduktion derselben förderlich sein kann.

<sup>1)</sup> Wo, wie bei den paulinischen, diese Schriften zu sehr verschiedenen Zeiten geschwieden find und darum eine geschichtlich bedingte Verschiedenheit der Lehrsorm auch in ihnen noch sich finden kann, da wird die Darstellung des Lehrbegriffs auch die etwa sichtbaren Entwickelungsstusen berselben ins Ange zu fassen haben.

wußtsein ihres Berfaffers in seinem Gesammtumfange erkannt zu haben glaubte. Die biblijche Theologie macht aber auch keineswegs diesen Anfpruch. Sie hat eben nur zu konftatiren, welche religiösen Borftellungen und Lehren in den gegebenen ATlichen Urfunden vorliegen; und da alles Gingelne erft in dem eigenthumlichen Borftellungefreise, in welchem es bei dem betreffenden Schriftsteller vorkommt, seine richtige Beleuchtung empfängt, so hat sie das Recht und die Pflicht, auch die Lehrbegriffe der fleineren oder isolirt dastehenden Schriften besonders darzustellen. Wo fie sich davon eine Ausnahme gestatten darf, wird fich im Laufe der Untersuchung von selbst ergeben.

b) Die biblijche Theologie darf sich nicht auf die kritischen Einzeluntersuchungen über den Ursprung der ATlichen Schriften einlassen, weil fie lediglich eine historisch=beschreibende, nicht eine historisch=kritische Wissen= schaft ift. Sie muß daber der bistorisch-kritischen Ginleitung ins N. T. Die Refultate über die Berfaffer und die Abfaffungszeit der einzelnen Schriften entlehnen, welche fie nicht entbehren kann, um danach zu enticheiden, welche Schriften fie als Quellen eines bestimmten Lehrbegriffs zu betrachten, und in welchem Zusammenhange fie die einzelnen Lehrbegriffe barzustellen hat. Wo die historische Kritif über die Authentie einer Schrift jo erheblich im Zweifel ist, daß es nicht rathsam erscheint, das Urtheil über dieselbe abzuschliegen, da wird dieselbe immer auch im Berhältnig zu den anderen Schriften, welche den Namen deffelben Berfaffers tragen, einer so anderen Zeit angehören und so viel Eigenthümlichkeiten in ihrer Lehrweise zeigen, daß eine gesonderte Behandlung berfelben ohnehin aerathen erscheint. Je unbefangener ihre Lehrweise in ihrer Eigenart untersucht wird, um so mehr wird dann die biblische theologische Untersuchung das Ihrige dazu beitragen konnen, die historisch-fritische zu einem befriedigenden Abichluß zu bringen. Gelbst mo die Kritif gegen die Zugehörigfeit einer Schrift zu den Denkmälern bes apostolischen Zeitalters über= haupt Zweifel erhebt (§. 1, b), wird die Darstellung ihres Lehrgehalts und seines Berhältnisses zu den übrigen Lehrformen der apostolischen Zeit wejentlich zu ber Entscheidung beitragen, ob jene Zweifel gewichtig genua find, um dieje Schrift aus unserem Kanon auszuschließen.2)

<sup>2)</sup> Es fonnte gerathen ericheinen, überhaupt auf alle Entlehnungen aus dem Bebiete ber Allichen Ginleitung ju verzichten, ba nur wenige ihrer Refultate über alle Bweifel erhaben find, und die Allichen Schriften lediglich als Reprafentanten ber Rich= tungen zu betrachten, welche die biblifche Theologie felbstftandig als in ihnen gegeben fonstatirt. Aber biefes Berfahren läßt fich nicht durchführen, ohne die doch für ben unbefangenen Forscher festitebenden Resultate der historischen Kritif fünftlich ju ignoriren, ohne sich des Schlüffels zu berauben, welchen die geschichtlich befannte Individualität einzelner apostolischer Manner für das Berftandniß ihrer Lehrweisen darbietet, und ohne für die Zusammenordnung ber einzelnen Behrbegriffe vielfach ben ficheren Dafftab gu verlieren. Endlich ericheint es intonsequent, Entlehnungen biefer Urt pringipiell für unberechtigt zu erflären, da die biblijche Theologie nach §. 1, b nur auf Grund einer folden Entlehnung ihre Berechtigung als felbstftändige Disziplin nachweisen kann. Für die vorliegende Darftellung vgl. übrigens B. Weiß, Lehrbuch ber Ginleitung in bas Neue Testament. 2. Aufl. Berlin 1889.

c) Die biblische Theologie darf die einzelnen Lehrbegriffe, welche sie barftellt, nicht willfürlich zusammenordnen, da die verwandtschaftlichen Lehr= begriffe schon in ihrer richtigen Zusammenstellung sich gegenseitig illuftriren. Da aber die Mannigfaltigkeit der ATlichen Lehrformen theils durch die Individualität der einzelnen Berfasser oder der Richtungen, denen fie angehören, theils durch den Standpunkt innerhalb der geschichtlichen Entwickelung des Chriftenthums, auf dem sie stehen, bedingt ift, so darf weder die individuelle Verwandtschaft noch die Zeitstellung der einzelnen Schriften allein den Mafftab für die Anordnung der einzelnen Lehrbeariffe abgeben. Je mehr aber beide Momente zugleich fich bei der Gintheilung der biblischen Theologie geltend machen, um so mehr zeigt sich, daß dieselbe auch bier an Entlehnungen aus einer anderen Disziplin, nämlich aus der Geschichte des apostolischen Zeitalters, gewiesen ift. Aus ihr muß fie die Individualitäten der Männer, welchen fie die einzelnen Schriften zuzuschreiben berechtigt ift, oder der Richtungen, welchen fie diefelbe einordnet, aus ihr die Eigenthümlichkeiten der Zeitepochen, welchen fie Die einzelnen Schriften zuweift, Die Fragen und Rampfe, welche dieselben bewegen, als bekannt voraussetzen. 3)

d) Die Geschichte des apostolischen Zeitalters lehrt, daß die beiden Hauptrichtungen, welche die innere Entwicklung desselben bestimmen, die urapostolische und die paulinische sind. Die biblische Theologie wird dahe zuerst die Lehrbegriffe derjenigen Denkmäler darstellen, welche aus dem urapostolischen Kreise stammen und der Zeit angehören, welche noch diesseits der eingreisenden paulinischen Wirksamseit oder der vollen Entwickslung seiner eigenthümlichen Theologie liegt. Durch die Zusammenstellung

<sup>3)</sup> Es scheint freilich auch hier nichts näher zu liegen, als auf alle folche Ent= lehnungen zu verzichten und die biblische Theologie, die ja doch auch eine historische Disziplin fein will, felbst zu einer Entwickelungsgeschichte der Theologie im apostolischen Beitalter zu geftalten, soweit fie dieselbe aus ihren Quellen felbsiftandig tonftatiren tann. Aber abgefeben davon, daß diefe innere Gefchichte der apostolischen Beit fich nie gang barftellen läßt, ohne vieles zu berücksichtigen, was der außeren Weichichte angehört und darum doch anderswoher entlehnt werden mußte, fann feine geschichtliche Entwidelung dargestellt werden ohne historische Aritik, und die biblische Theologie ist feine bistorisch= fritische, sondern eine historisch-beschreibende Disziplin. Die Entwicklungsgeschichte ber Theologie wurde fich in vielen Buntten nicht mit dem begnugen können, was unfere Dentmäler über bie religiofen Borftellungen und Lehren ihrer Berfaffer ober ber Richtungen, benen sie angehören, darbieten, sondern dasselbe durch historische Kombination ober aus anderweitigen Quellen ju einem Gesammtbilde vervollständigen muffen. Ums gekehrt wurde diefelbe fur viele Details, welche unfere Quellen darbieten, in biefem Gesammtbilde feinen Raum finden, mahrend die biblifche Theologie fich jeder Kritif über das, was als wesentlich oder unwesentlich erscheint, zu enthalten und den gangen Befund religiöser Borstellungen und Lehren mit gleicher Sorgfalt darzustellen hat. Die biblifche Theologie wird baber ber Geschichte des apostolischen Zeitalters für Die Darftellung feiner inneren Entwickelung ben Stoff liefern, fofern fie die literarischen Dentmaler deffelben ihrem theologischen Wehalte nach durchforscht; aber fie kann nicht in das Gebiet derselben eingreifen, ohne ihre Grengen zu überschreiten und die lofung ihrer fpeziellen Aufgabe ju gefährben. Daraus folgt aber feineswegs, bag ihr Material in chaotischer Gestalt zusammengehäuft werden muß, ba daffelbe bie Normen für eine planmäßige Anordnung in fich felber trägt.

berfelben im ersten Theile ergiebt sich bann, was uns von bem urapoftolischen Lehrtropus der vorpaulinischen Zeit befannt ift. Es wird fodann im zweiten Theile die Darstellung des Paulinismus nach feinen verichiebenen Entwickelungestufen folgen muffen mit Ginichluß berjenigen Schriftdenkmaler, über deren bireft = paulinischen Ursprung die Rritif noch zweifelhaft geblieben ift. Der dritte Theil wird die Lehrbegriffe berienigen Schriften barftellen, welche ihrem Grundtunus nach ber urapoftolijchen Richtung angehören, aber aus einer Zeit ftammen, in welcher ber Einfluß des Paulinismus bereits fpurbar oder doch bentbar ift. Aus ihrer Zusammenordnung wird fich ergeben, was wir von dem urapostolischen Lehrtropus in der nachpaulinischen Zeit kennen. Da endlich in der spatesten Zeit des apostolischen Zeitalters einer der urapostolischen Lehrbegriffe seine individuellste Ausprägung in der johanneischen Theologie erlangt hat, jo wird der lette Theil diese für sich darzuftellen haben. Welche Schriften als Quellen für die Darstellung der einzelnen Theile zu verwerthen find, welchen Ginflug die Individualität ihrer Berfaffer einerseits und die Zeitverhältnisse andrerseits auf die Ausbildung ihrer Lehranschauungen gehabt haben, wird die spezielle Einleitung in die einzelnen Theile nachzuweisen haben. In welchem Ginne diefen vier haupttheilen eine Darftellung der Lehre Jesu voranguschiden ift, wird einer besonderen Unterfuchung vorbehalten bleiben muffen.

#### §. 3. Quellenerforichung.

Bei der Ermittelung der Neutestamentlichen Vorstellungen wird man zunächst auf das Alte Testament zurückzugreisen haben, dabei aber freilich sich in die Art, wie dasselbe zur apostolischen Zeit aufgefaßt wurde, zurückversetzen müssen. a) Wieweit die religiösen Vorstellungen des späteren Zudenthums oder die Lehren der jüdischen Theologie auf die Vildung der Neutestamentlichen Vorstellungen und Lehren eingewirkt haben, kann erst nach der Konstatirung der letzteren durch die biblische Theologie ermittelt werden. d) Die Hauptausgabe bleibt die Ermittelung derselben aus den Gedankenzusammenhängen der Quellen selbst, wobei grundsätlich jeder Schriftsteller nur aus sich selbst heraus erklärt werden dars. e) Als Vorsbedingung dafür bedarf es der grammatisch-historischen Eregese, die aber mit der biblischen Theologie in steter Wechselwirkung bleiben muß. d)

a) Um die einzelnen Lehren der ATlichen Schriftfteller zu verstehen, kommt es vor allem auf die richtige Bestimmung der Vorstellungen an, welche dieselben mit den bei ihrer Verkündigung gebrauchten Ausdrücken verdinden. Man darf weder dogmatische Begriffe, die eine spätere Zeit ausgeprägt und mit biblischen Ausdrücken bezeichnet hat, ohne weiteres in dieselben hineinlegen, noch den philosophischen Begriff, der sich etwa an die philosophische Analyse eines Ausdrucks anknüpsen läßt, zum Maßestade für den Sinn machen, welchen der Versassen nit demselben verdindet. Als historische Wissenschaft ist die biblische Theologie lediglich an den religiösen Vorstellungstreis gewiesen, in welchem die ATlichen Schriftsteller

nach ihrer geschichtlichen Situation stehen und aufgewachsen sind. Da nun die Hauptquelle beffelben das A. T. ift, fo wird in allen zweifel= haften Fallen ber Ginn, welchen fie mit ihrem Ausdrucke verbinden, junachst aus diesem zu erläutern sein. Freilich barf babei nicht übersehen werden, daß bas A. T. jur apostolischen Zeit feineswegs immer in bem Sinne gelejen und verstanden wurde, in welchem es ursprünglich geschrieben Man wird sich daher wohl zu hüten haben, die Borftellungen, welche nach den Resultaten der ATlichen Theologie in dieser oder jener Epoche der ATlichen Geschichte mit gewiffen Ausdrücken verfnüpft wurden, ohne weiteres auf die analogen Ansdrücke des R. T. zu übertragen. Man wird von vorn herein festhalten muffen, was im Laufe unferer Untersuchung näher begründet werden wird, daß die MIlichen Schriftsteller das A. T., soweit sie eine eingehendere Renntnif bavon hatten, als ein in allen Theilen gleich heiliges und baber nur Gine Lehre enthaltendes Gotteswort lafen, beffen Sinn nicht aus dem fontertlichen Zusammenhange und ben geschichtlichen Boraussetzungen jeder einzelnen Stelle, sondern aus ihrem zunächst liegenden Wortlaut entnommen wurde. Man wird deshalb den Borstellungstreis, von welchem dieselben ausgehen, nicht nach unserer eregetischen und historisch-kritischen Auffassungsweise des A. T. zu bemessen, fondern fich beim Buruckgehen auf daffelbe an den einfachsten Wortlaut zu halten und fich möglichft auf diejenigen ATlichen Stellen, Bucher und Borftellungsweisen zu beschränken haben, die als den NIlichen Schriftstellern geläufig sich ausdrücklich erweisen laffen. Endlich aber wird stets im Auge zu behalten sein, daß das A. T. nur den Ausgangspunkt bilden barf für die Ermittelung der NTlichen Borftellungen, deren Bildung und Ausprägung bei den einzelnen Schriftstellern noch von mancherlei anderen Momenten abhing.

b) Bon der Zeitepoche, deren religiöse Borstellungen und Lehren wir aus den jüngsten Büchern des A. T. fennen lernen, find die MIlichen Schriftsteller durch Jahrhunderte getrennt. Dag in diejer Zwischenzeit bas religiose Bewußtsein des Judenthums eine eigenthümliche Entwicklung durchgemacht hat, welche in vielen Puntten und nach verschiedenen Seiten hin den ATlichen Borftellungsfreis überschreitet, ersehen wir aus ben literarischen Denkmälern derfelben (val. Bretschneiber, instematische Darstellung der Dogmatit und Moral der apotruphischen Schriften des A. T. Leipzig 1805, und die biblijch-theologischen Werke von de Wette und v. Colln, f. § 6, b). Allein, da diefelben feinesmegs die gleiche Berbreitung und allgemeine Autorität erlangten, wie die ATlichen Schriften, so werden die in ihnen vorliegenden religiösen Vorstellungen und Lehren auch nicht in bem Mage Gemeingut ber ATlichen Zeit gewesen sein, wie bie ATlichen. In diese Zwischenzeit fällt auch die beginnende Ennvicelung einer judischen Schriftgelehrsamkeit und Theologie, sowohl in ihrer paläftinenfisch-rabbinischen, als in ihrer alexandrinisch-philosophischen Geftalt (vgl. Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte, 2. Aufl. Beidelberg 1873-75, Schurer, Geschichte des judischen Bolfce im Zeitalter Chrifti. Theil 2. Leipzig 1886—90). Aber in dem Maße, in welchem die erstere den MIlichen Schriftstellern naher ftand, ift der Umfang ihrer Ausbildung zur apostolischen Zeit aus den zum Theil späten und das

Alte mit Jüngerem vermischenden Quellen schwerer zu konstatiren (val. Schoettgen, horae hebraicae et talmudicae. Dresden und Leipzig 1733. 42. 3. Langen, das Judenthum in Palaftina jur Zeit Chrifti. Freiburg 1866. Weber, Suftem der altinnagogalen valäftinenfischen Theologie. Leipzig 1880); und in dem Mage, in welchem wir die letstere genauer tennen (vgl. Dahne, geschichtliche Darftellung ber jubifch= alexandrinischen Religionephilosophie. Salle 1834. Wolff, die philonifche Philosophie in ihren Hauptmomenten dargestellt. Gothenburg 2. Aufl. 1858), ist es geschichtlich unsicherer, wie weit die MIlichen Schriftsteller in Berührung mit ihr gekommen sind. So gewiß darum auch sowohl die religiojen Borstellungen des späteren Judenthums als die Lehren der judischen Theologie von Einfluß gewesen sein werden auf die Bildung des religiojen Bewuftfeins, wie es fich in den MIlichen Schriften darftellt. so fehlt es uns doch viel zu fehr an einer gesicherten Kenntniß besienigen Umfanges jener Borftellungen und Lehren, welcher im Gefichtsfreise der NTlichen Schriftsteller lag, als daß wir von ihnen bei der Ermittelung ihres religiojen Bewuftjeins ausgehen konnten. Die biblische Theologie wird nur in den feltenften Fällen mit Sicherheit dieselben zur Erläuterung heranziehen können. Im Uebrigen wird fie fich darauf beschränken muffen, vorkommenden Falls die Uebereinstimmung ATlicher Vorstellungen und Lehren mit den anderweitig bekannten Zeitvorstellungen zu konstatiren und es im Weiteren der Geichichte zu überlassen, wie weit diese hiernach auf Grund anderer geschichtlicher Erwägungen einen Ginfluß derfelben auf die Entwicklungsgeschichte der Theologie im apostolischen Zeitalter nachzuweisen im Stande ift. 1)

c) Wir bleiben hiernach zur Erläuterung ber ATlichen Vorstellungen boch hauptsächlich auf die uns vorliegenden ATlichen Schriften beschränkt. Es wird der wesentliche Inhalt jeder Borstellung aus dem verschiedensartigen Zusammenhange aller Stellen, in welchen sie vorkommt, aus ihrer Verbindung mit anderen bereits befannten Vorstellungen, aus der charafteristischen Individualität der Versasser und ihrer Stellung innerhalb der Geschichte des apostolischen Zeitalters zu erniren sein. Daraus solgt,

<sup>1)</sup> Es muß als ein unberechtigter Unspruch an die NTliche Theologie zurückgewiesen werden, wenn man von ihr verlangt, daß fie die Genefis der in ben Budern bes 2. T. vorliegenden Borftellungen und Lehren aus den verschiedenen auf die Berfaffer einwirfenden Momenten darlegen foll. Co weit dieselben fich als das Produft der Offenbarung Gottes in Chrifto einerseits, fowie der Individualität und Beitstellung der Berfaffer andrerseits erweisen, wird die biblische Theologie allerdings bei ihrer Darftellung immer auch auf bieje Faftoren gurudweisen muffen. Aber wenn fie ichon auf das A. T. nur behufs ihrer Ermittelung gurudgeht, fo wird ihr etwa durch die Beichichte fonftatirter Raufalzusammenhang mit den von jener Offenbarung unabhängigen Beitworstellungen erft für die fritische Thätigfeit der biblischen Dogmatif (§. 1, d) in Betracht fommen. Gegenüber denen, welche der biblifd theologischen Erörterung ihren geichichtlichen Charakter und Werth absprechen, sobald fie nicht ausführlich auf alle ihre Bezüge zu den außerbiblischen Zeitvorstellungen eingeht, gilt das Wort von Baur: "Die Lehre, die biefe Schriften enthalten, ift fo für fich abgegrenzt, daß ihre Renntniß aus feiner anderen Quelle als eben nur aus diesen Schriften geschöpft werden fann" (S. 30).

baß man jur Ermittelung ber Borftellungen einer Schrift junachft ausfcblieglich an diese Schrift felbst oder an die Schriften, welche demfelben Berfaffer angehören, gewiesen ift. Erst wo diese nicht ausreichen, ober wo das icon Ermittelte nur noch näher erläutert werden foll, ift man in zweiter Linie an die Schriften, welche einer verwandtschaftlichen Richtung und derfelben Zeit angehören, erft in dritter Linie an altere NTliche Schriften gewiesen, jumal wenn man ihre Renntnig nachweisen ober voraussetzen fann. Dagegen ift die wechselseitige Erläuterung von Schriften, Die ihrer Zeitstellung wie der Eigenthumlichkeit ihrer Berfasser nach einander gang fern stehen, auseinander durchaus unberechtigt und hat in der biblischen Theologie nur Unklarheit und Berwirrung angerichtet. Man fann die Eigenart eines Petrus und Johannes sich nur verschließen, wenn man fie an dem Magstabe paulinischer Borftellungsweise mißt; man fann das Verständniß des Paulus und Jacobus nur völlig verkennen, wenn man einen durch den anderen erflären will. Wenn schon jede Vorstellung burch die geistige Individualität des einzelnen Schriftstellers ihre eigen= thumliche Ausprägung erhalt, so ift jede Lehre in ihrer vollen Bedeutung nur zu verstehen, wenn man fie in dem Zusammenhange, in welchem fie mit den übrigen Lehren deffelben Berfaffers fteht, verstehen lernt. Durch diesen Zusammenhang können scheinbar sehr ähnliche Lehren verschiedener Berfasser doch eine sehr verschiedene Färbung erhalten. Die biblische Theologie kann fich darum freilich nicht damit begnügen, eine einzelne Be= legstelle für eine Lehre gefunden zu haben; vielmehr muß fie jede Stelle. in welcher diefe Lehre auftritt, in ihrem eigenthümlichen Gedankenzusam= menhange prüfen, um so vielseitig wie möglich die Faden kennen zu lernen, durch welche dieselbe mit anderen Vorstellungen und Lehren verknüpft ist. So erst gewinnt sie die Borstellungsreihen und Gedanken= freise, aus welchen ihr das Gesammtbild von der Lehrweise eines Schriftftellers entstehen fann.

d) Das wichtigste Hilfsmittel für die biblische Theologie wird hienach eine methodische, d. h. eine nach den Regeln der grammatisch-historischen Interpretation geübte Exegese sein. Zwar wird die biblische Theologie die Resultate einer solchen nicht immer ohne weiteres verwerthen können. Ze mehr die Exegese sede Schrift in allem Einzelnen aus ihrer geschichtlichen Situation und dem in derselben liegenden Zwecke heraus verstehen lehrt, um so mehr wird die biblische Theologie oft die von ihr ermittelte Ausssage erst wieder ihrer Bedingtheit durch zufällige Umstände entkleiden müssen, um auf den reinen Vorstellungss oder Lehrgehalt der Stelle zu kommen. Andererseits wird die biblische Theologie ungleich tieser noch in die Analyse der Gedankengänge und Ideenassociationen eindringen müssen, als es die sorgfältigste Exegese für das Verständniß eines ATlichen Schriftsstäcks bedark. Immer aber kann die biblische Theologie ihre Arbeit erst beginnen, wenn die Exegese das allseitige Verständniß ihrer Quellen vermittelt hat. Die methodische Exegese, deren hermeneutischer Fundamentals

- E

<sup>2)</sup> Eine Darstellung ber biblischen Theologie kann sich, ohne alle Uebersichtlichkeit zu verlieren, nicht in eregetische Detailuntersuchungen einlassen. Sie wird in der Benutzung jeder einzelnen Stelle ihre eregetische Auffassung derselben möglichst klar hervortreten lassen und in besonders wichtigen und schwierigen Fällen die Hauptmotive dieser Auf-

fat ift, die Schrift nicht aus einem dognatischen oder philosophischen Lehrschlem oder aus vermeintlichen Schriftparallelen heraus, deren Aehnlichsteit man erst selbst erzeugt, indem man sie willfürlich durch einander erklärt, sondern jeden Schriftsteller aus sich selbst zu erklären, um das einzelne Wort aus dem gesammten Vorstellungskreise heraus zu verstehen, aus dem es geschrieben ist, bedarf freilich andrerseits wieder der biblischen Theologie, die ihr allein das Gesammtbild des Vorstellungskreises, wie sie ihn in den Lehrbegriffen der einzelnen Schriftsteller darstellt, suppeditiren kann. Beide Disziplinen treten dadurch in ein Verhältniß fruchtbringender Wechselwirkung, welche sür jede die Perspektive in eine immer reichere Vervollkommnung öffnet, eben darum aber dieselben schwer auch zu einem vollkommen befriedigenden Abschluß kommen läßt. Wegen dieses Wechselsverhältnisses zur Exegese ist die biblische Theologie im besonderen Sinne eine werdende Wissenschaft.

#### §. 4. Methode der Darftellung.

Die Darstellung der einzelnen Lehrbegriffe wird von dem Mittelpunkt, um den sich die Lehranschauung jedes einzelnen Schriftstellers bewegt, auszugehen und von da aus auf Grund der bei ihm selbst vorliegenden Gedankengänge den gesammten Kreis seiner Borstellungen und Lehren zu umschreiben haben.a) Daraus wird sich von selbst ergeben, auf welchen Punkten derselbe, ohne selbsiständig darauf einzugehen, allgemeiner versbreitete Borstellungen und Lehren aufgenommen, d) und auf welchen er dieselben eigenthümlich sortgebildet oder in neuen Formen ausgeprägt hat.c) Es wird dabei endlich die Einheit der allen zu Grunde liegenden Heilssossendarung in ihrer immer reicheren und tieseren Ersassung zur Anschauung kommen.d)

a) Die Darstellung der verschiedenen Lehrbegriffe kann die aus den Duellen ermittelten einzelnen Vorstellungen und Lehren nicht planlos und in zufälliger Auseinandersolge aufzählen. Sen so wenig aber kann sie das Schema eines hergebrachten dogmatischen Shstems oder ein noch so sinnreich ausgedachtes neues spstematischen Schema zur Grundlage ihrer Darstellung machen, da das Einzelne von vorn herein in ein falsches Licht gesetzt wird, wenn man es in fremdartige Kombinationen hineinstellt. Wo nun, wie im paulinischen Lehrbegriff, derselbe im Geiste des Apostels bereits eine reichere Ausgestaltung erlangt hat, da ist es freilich nur nöthig, diese Gestaltung auszusuchen. Aber weder darf man voraussehen, daß alle NTlichen Schriftsteller ihre Lehranschauung nach allen Seiten hin ausgestaltet haben, noch würden die uns vorliegenden Duellen genügen, sie in ihrem ganzen Umfange kennen zu lernen. Da nun aber ohnehin die Ermittelung der einzelnen Vorstellungen und Lehren nur gelingen kann, wenn man überall den Gedankengängen und Ideenverbindungen des Schriftstellers

fassung andeuten. Die Auseinandersetzung mit abweichenden exegetischen Auffassungen liegt nur soweit in ihrem Bereiche, als etwa die Abweisung anderer Ansichten in biblischstheologischen Fragen sie sorbert.

nachgeht, so wird es auf diesem Wege möglich sein, den Mittespunkt zu finden, um welchen sich die vorzüglichsten Gedankenreihen und Vorstellungskreise jedes Einzelnen bewegen. Bon diesem wird dann die Darstellung auszugehen und daran so viel als möglich alles Weitere so anzuknüpfen haben, wie es sich gelegentlich im Geiste des Schriftstellers damit versknüpft zeigt, dis zuletzt der Gesammtumfang seiner Vorstellungen und Lehren beschrieben ist. Diese Methode läßt sich natürlich nicht mit mathes matischer Sicherheit vollziehen; es kommt dabei vielsach auf eine glückliche Intuition an, und verschiedene Wege können relativ gleich gut zu demselben Ziele sühren. Daß dabei gewisse Hanptgesichtspunkte, unter denen wir die Heilswahrheiten zu betrachten und anzuordnen pslegen, sich immer wieder geltend machen werden, ist unverweidlich und unversänglich, da diesselben, soweit sie in der Natur der Sache gegeben sind, auch für die Gesankengänge der ATlichen Schriftsteller maßgebend gewesen sein werden.

b) Wenn die so entwickelte Methode allein im Stande ift, ein richtiges Gesammtbild von der Lehrweise jedes einzelnen Schriftstellers zu geben, so ist doch nicht zu leugnen, daß dieselbe die übersichtliche Anschauung von dem Berhältniß derselben zu den überall im N. T., wenn auch in verschiedener individueller Ausprägung, vortommenden Vorstellungen und Lehren erschwert. Da die Darstellung jedesmal ihren eigenthümlichen Gang nimmt, fo ift die Stelle, an der das Ginzelne gur Sprache kommt, meistentheils eine verschiedene. Allein dieser Uebelstand, der sich durch Berweisungen auf die Stellen, in benen derfelbe Gegenftand in früheren Lehrbegriffen behandelt mar, großentheils heben läßt, wird weit aufgewogen badurch, daß nun alles Einzelne nur in dem Zusammenhange abgehandelt wird, in welchem es bei dem einzelnen Schriftsteller wirklich porkommt. Es kann nicht geschen, daß dem Einzelnen dem einmal festgestellten Schematismus zu Liebe Aussagen über Fragen abgepreßt werden, auf die er sich nirgends wirklich einläßt. Es wird vielmehr aus dem Zusammenhange, in welchem jede Frage besprochen wird, von selbst erhellen, ob der Schriftsteller sie irgendwie selbstständig erfaßt und eigenthumlich beantwortet hat, oder ob er Borftellungen und Lehren darüber, die seiner Richtung oder Zeit gemeinsam waren, nur schlechthin mit aufgenommen und reproducirt hat. Es fonnte freilich scheinen, als ließe fich dies noch einfacher dadurch erreichen, daß man die Allen gemeinsamen oder doch bei Bielen in gleicher Beije vorkommenden Borftellungen und Lehren, nament= lich die mehr oder weniger Allen gemeinsamen ATlichen Boraussetzungen, ausdrücklich von den jedem eigenthümlichen abgesondert barftellt; und es ift nicht zu leugnen, daß dies Bieles vereinfachen und manche ermiidende Wiederholungen unnöthig machen würde. Allein dadurch würde der lebensvolle Zusammenhang des Gedankenkreises bei jedem einzelnen Schriftsteller zerriffen, das Eigenthümliche würde isolirt und, von der Anlehnung an die gemeinsame Basis losgelöft, in ein falsches Licht gestellt, auch die feinere Nüancirung, die das Gemeinsame oft durch seine Berbindung mit dem Eigenthümlichen empfängt, leicht vernachlässigt werden. 1)

<sup>1)</sup> Gine Ausnahme von der hier aufgestellten Regel haben wir uns hinsichtlich der urchristlichen Anthropologie gestattet (vgl. §. 27); aber es erhellt von selbst, daß hier die oben erwähnten llebelstände nicht eintreten können.

- c) Ift im oben entwidelten Ginne ber Mittelpunkt richtig gefunden, um welchen fich die Lehranschauung des einzelnen Schriftftellers bewegt, fo werden von felbst diejenigen Bunkte in das volle Licht treten, auf welchen die Eigenthümlichkeit deffelben zu fuchen ift. Diese kann, wo es sich nicht um gang neue, einem Schriftsteller burchaus eigenthumliche handelt. darin bestehen, daß Borstellungen und Lehren, die auch soust sich finden, tiefer und reicher entwickelt, oder daß fie in neuen Formen ausgeprägt find. Um dies zu tonstatiren, wird die Darstellung ftets die Bergleichung ber späteren mit früheren Lehrbegriffen im Auge behalten muffen. muß diese komparative Thätigkeit mit der thetisch darstellenden stets Hand in Sand geben. Freilich ift dabei ebenjo die Gefahr vorhanden, haarspaltend Unterschiede zu erfünsteln, wo in Wahrheit feine find, ober fie doch mit Bernachläffigung des gemeinsamen Grundes zu überschätzen, wie andererseits wirkliche Unterschiede zu verwischen, weil über dem Gemeinfamen das Eigenthümliche in der Ausprägung oder Entwickelung übersehen wird. Beide Gefahren fonnen nur dadurch vermieden werden, daß die Darstellung des einzelnen Lehrbegriffs in seinem Gesammtumfange und in seiner inneren Defonomie der leitende Gesichtspunkt bleibt, an welchen sich die komparative Thätigkeit nur anschließt. Sobald sich die lettere von der ersteren loslöft, liegt die Bersuchung nabe, einzelne, viel= leicht geiftreich aufgefaßte Gesichtspunkte ber Bergleichung zu isoliren, die boch nur von einer Seite her das wirkliche Berhältniß der Lehrbegriffe ausdrücken, und andere ebenjo wichtige Seiten in den Schatten zu ftellen.
- d) Die biblische Theologie kann in ihrem Unterschiede von der bibliichen Dogmatit fein einheitliches Spftem ber MIlichen Wahrheit darftellen, meil fie es mit der Mannigfaltigfeit der Lehrformen zu thun hat. Sie fann im Unterschiede von der Geschichte der Theologie im apostolischen Zeitalter feine fortlaufende Entwickelung der religiöfen Borftellungen und Lehren aufweisen. Lehrbegriffe, die fie als spätere darzustellen hat, konnen unentwickeltere Formen des religiofen Bewußtseins festhalten; verschiedene Formen der religiojen Vorstellungen und Lehren können, obwohl zeitlich einander folgend, sachlich mit völliger Gelbftständigkeit neben einander bergehen. Dennoch wird und muß in der Darstellung der MTlichen Theologie auch die aller Berschiedenheit der Lehrweise zu Grunde liegende Ginheit jur Anschauung fommen, nicht in Folge eines ihr aufgedrungenen Shitems, fondern in Folge der in der dargestellten Cache liegenden inneren Rothwendigfeit. Liegt diese Einheit in der Beilsthatsache ber vollfommenen Gottesoffenbarung in Chrifto, fo mird diefe in dem Mittelpunft, um den sich jede Lehranschauung bewegt, immer aufs Neue lebendig angeeignet und pon immer neuen Seiten her angeschaut sein. Scheidet sich bei der hieran anknüpfenden weiteren Entwickelung das Gemeinjame von dem jedem Eigenthümlichen, so wird jene Einheit als ber rothe Faden durch die Darftellung von Beidem hindurchgehen und der leitende Gefichtspunkt für die vergleichende Feststellung von Beidem sein. Ift endlich die Unordnung der einzelnen Lehrbegriffe zwar nicht allein, aber doch zugleich durch die Zeitfolge bedingt, und muß die Entwickelung des religiöfen Bewußtseins in der Zeit trot der aller menschlichen Entwickelung anhaftenden Abweichungen von der geraden Linie doch im Großen und Ganzen zu

immer vielseitigerer und tieferer Erfassung des in Christo gegebenen Heiles führen, so wird die Darstellung der biblischen Theologie des N. T. ein fortlausender Beweis dafür sein, wie der Geist, der in der apostolischen Gemeinde waltete und die ungetrübte Erhaltung der seligmachenden Offensbarung Gottes in Christo sicherstellte, dieselbe immer mehr und mehr in alle Wahrheit leitete.

### 8. 5. Der Urfprung der Biffenicaft.

So lange die kirchliche Theologie in naiver Weise sich ihrer Einheit mit der biblischen bewußt war, sehlte das Bedürsniß für die wissenschaftsliche Darstellung der letzteren.a) Den ersten Anstoß dazu gab die gesonderte Erörterung der biblischen Beweisstellen, mochte dieselbe nun im Sinne der Kirchenlehre oder im Gegensatze zu ihr unternommen sein.b) Daraus ergab sich von selbst der Versuch, die so gewonnenen Resultate in selbstständiger Weise der kirchlichen Dogmatik als ihre Stütze oder als ihr Korrektiv gegenüber zu stellen.e) Erst Gabler hat den rein geschichtslichen Charakter der biblischen Theologie, wie er seither prinzipiell sast allgemein zugestanden ist, zur Geltung gebracht.d)

a) Seit im Laufe des zweiten Jahrhunderts die Kirche genöthigt murbe, von der lebendigen lleberlieferung der Apostellehre auf die Schrift= benkmäler ber apostolischen Zeit zurückzugeben, um in ihnen Grund und Recht ihrer Lehre im Gegensatz zu der haretischen Irrlehre nachzuweisen, hat die kirchliche Theologie im Grunde nichts Anderes fein wollen, als eine biblische. Aber weder ift damals eine methodische Ableitung berselben aus ber Schrift versucht worden, noch hätte eine solche bei der herrschenden unmethodischen Interpretationsweise gelingen fonnen, der es von vorn berein nicht schwer fiel, neue Lehrbildungen, auf welche ganz andere Momente eingemirkt hatten, in unbefangenfter Beise in die Schrift zuruckzutragen. Je mehr sich neben der Schrift außerdem prinzipiell die Tradition als Lehrnorm geltend machte, um so mehr mußte sich die kirchliche Theologie in ihrer weiteren Ausbildung von der in der Bibel enthaltenen entfernen. Wohl hat es nie an folden gefehlt, welche der herrschenden Kirchenlehre gegenüber auf die reine Lehre der Schrift gurudwiesen. Aber erft die Reformation brachte den Gegensatz der kirchlichen und der biblischen Lehre zum vollen Bewußtsein und forderte eine Erneuerung der Theologie nach ihrem Formalprinzip, der alleinigen Autorität der heiligen Schrift. Die ersten Darstellungen der evangelischen Glaubenslehre wollten nichts Anderes sein, als eine Reproduktion der in der Schrift enthaltenen Lehre. Allein so sehr die Eregese in der Reformationszeit durch das Wiederaufblühen ber flaffischen Studien einerseits, durch das aus den Tiefen des religiösen Bedürfnisses heraus erschlossene Verständniß für den wesentlichen Offenbarungsgehalt der Schrift andrerseits gefördert mar, so konnte boch der Grundsatz von ber perspicuitas ber sich selbst auslegenden heiligen Schrift bei ber herrschenden Inspirationslehre nur verstanden werden im Sinne einer Erflürung des Ginzelnen aus der analogia fidei heraus. So gewiß

aber das Glaubensbewußtsein der Reformatoren aus der Schrift beraus geboren war, so gewiß empfing es seine Form doch durch das ihnen mit der katholischen Kirchenlehre gemeinsame oder im Rampf mit ihr entwickelte Begriffsspstem; und diese Form wurde durch die Eregese in die Schrift zurückgetragen. Die in Folge bessen aus ihr entwickelte Lehre mar zwar eine durch die Bertiefung ins N. T. wesentlich gereinigte und ber Schriftlehre in ihrem tiefsten Kern entsprechende, aber keine aus ihr methodisch entwickelte. Je mehr nun die scholastische Ausbildung dieser Lehre fortschritt, um so weiter entfernte sie sich in formaler und materialer Hinsicht von der eigenthumlichen Form der im N. T. niedergelegten religiöfen Borftellungen und Lehren. In der vollen Ueberzeugung von der Schrift= gemäßheit des firchlichen Systems behandelte man seine felbstftändige Musbildung als das Primare, Die Beweisführung aus ber Schrift als bas Sefundare; die Eregese trug die formulirten Lehren des Syftems in die Schrift hinein, ftatt die Lehre der Schrift felbstiftandig aus ihr zu entmickeln, und verhinderte jo immer mehr, daß ein Bewugtfein über den Unterschied der biblijchen Theologie von der firchlichen auch nur auffommen fonnte.

b) Der erste Schritt, durch welchen man wieder den Schriftinhalt von der Dogmatif zu icheiden begann, war eine felbstftändige Zusammenstellung und exegetisch-bogmatische Erörterung der sogenannten dieta probantia, die man bisher innerhalb der Dogmatit felbst ben einzelnen loci zur Begründung beigefügt hatte.1) Die Darlegung des biblischen Lehr-gehalts ist hier nur Mittel, nicht Zweck, die Anordnung ganz durch die bogmatischen loci bestimmt; die Eregese der einzelnen aus ihrem Zu= fammenhange geriffenen Stellen hat noch ein gang bogmatisches Geprage. Die Sache blieb dieselbe, als ber Rationalismus, ber mit ber firchlichen Lehre gebrochen hatte und boch mit ber Schrift in Uebereinstimmung ftehen wollte, fich dieser Form bemächtigte, um die firchliche Dogmatif von ihrem eigenen Boden aus zu befämpfen. Die Behandlung der Schriftlehre wurde badurch feineswegs von dem Druck eines ihr fremdartigen Sustems befreit. Es trat nur an die Stelle des in feinem Ursprunge boch immer aus ihr hervorgewachsenen firchlichen Systems bas auf völlig frembartigem Boden ermachiene rationaliftische, in beffen Interesse nun die gefammelten Beweisstellen umgebeutet ober ihres wesentlichen Gehaltes entleert wurden.2)

c) Schon der Pietismus hatte mit seiner lebendigen praktischen Frommigfeit den Unterschied zwischen dem Formalismus des herrschenden firch-

<sup>1)</sup> Bgl. Sebastian Schmidt, collegium biblicum. Strassburg 1671. ed. 3. 1689. Joh. Hülsemann, vindiciae S. S. per loca classica system. theolog. Leipzig 1679. Joh. Guil. Baier, analysis et vindicatio illustrium script. dictorum sinceram fidei doctrinam asserentium. Altorf 1716. C. E. Weissmann, institutiones theol. exeg.-dogm. Tübingen 1739. F. G. Ziefler, aussichtliche Erklärung der Beweissprüche der heiligen Schrift. Jena 1753-65. — 2) Bgl. Teller, topice sacrae scripturae. Leipzig 1761. Semler, historische und fritische Sammlungen über die sogenannten Beweisstellen in der Dogmatif. Halle 1764. 68. Eregetisches Handbuch für die biblischen Beweisstellen in der Dogmatif. Halle 1795. 1802. Hufnagel, Handbuch der biblischen Theologie. Erlangen 1785. 89.

lichen Suftems und bem unmittelbaren Ausbruck des religiöfen Bewufit= seins in der Lehrweise der Schrift tief gefühlt; er hatte darum versucht, Die Bibellehre in einer einfacheren, derselben mehr entsprechenden Beise darzustellen, ohne im Wesentlichen mit den Anschauungen der Kirchenlehre zu brechen. Doch find diese Darstellungen mehr für den praktischen Gebrauch bestimmt und ohne wissenschaftliche Bedeutung.3) Aber auch auf orthodoxer Seite mar durch die Kritif der biblischen Beweisgrunde Seitens des Rationalismus das Gefühl geweckt, daß die firchliche Dogmatik neuer Stüten bedürfe und diese nur aus einer selbstständigen, zusammenhängenden, wenn auch die sustematische Form von der Dogmatik entlehnenden Darstellung ber Schriftlehre gewinnen konne.4) Zachariae gesteht, daß die firchliche Lehre zwar ihrem Gehalt, aber nicht ihrer Terminologie und Anordnung nach mit der heiligen Schrift übereinstimme, deren Begriffe und gange Denkungsart vielfach eine andere sei als die unfrige. Er will allein die in der Schrift befindliche Lehre nach ihrem biblischen Verstande und ihren Beweisgrunden aus der Schrift und nach der aus ihr und der Ratur der Beilsordnung fich ergebenden Ordnung darstellen, um diese dann mit der firchlichen zu vergleichen, in der Hoffnung, daß dieselbe dadurch in ihrer Gewißheit nicht leiden, sondern nur in einem neuen Lichte werde bargestellt werden. Dennoch verweilt auch er noch wesentlich bei den einzelnen Bibelftellen, und in der Art, wie ihm die fonfreten biblifchen Borftellungen in abstrakte Begriffe zerfliegen, zeigt fich bereits ftart ber Ginflug Des Rationalismus (vgl. Biblifche Theologie oder Untersuchung des biblischen Grundes der vornehmften theologischen Lehren. Göttingen und Leipzig 1772. 3. Aufl. von Bollborth. 1786). Bon rationalistischer Seite suchte R. F. Bahrdt (Bersuch eines biblischen Systems der Dogmatif. Gotha und Leinzig 1769. 70. 2. Aufl. 1784) mittelft des Zuruckgehens auf die Schrift ein System allgemeiner Bernunftwahrheiten an die Stelle bes firchlichen zu feten. C. F. Ammon (Entwurf einer reinen biblifchen Theologie. Erlangen 1792. 2. Aufl. unter d. T.: Biblifche Theologie. 1801. 02) betrachtet die biblijche Theologie als eine Borarbeit und Sulfswiffenschaft der Dogmatik, der fie nur Materialien zu liefern hat, ohne sich um den Zusammenhang derfelben zu bekümmern. Sie gewinnt die= selben als die reinen, d. h. von aller Eigenheit des Vortrags abgesonderten Resultate derjenigen Stellen, aus welchen die Lehrsätze der biblijchen Dogmatik fließen. Obwohl er aber in der Einleitung ichon von Eigenheiten ber heiligen Schriftsteller, Stufen der Offenbarung und verschiedenen Lehr= typen redet, fo geht doch feine Arbeit über eine geordnete Erörterung ber einzelnen Beweisstellen im Sinne des Nationalismus noch wenig hinaus.

d) So lange der Nationalismus sich damit abmühte, seine eigene Lehre in der Schrift nachweisen zu wollen, konnte er zu einer wirklichen biblischen Theologie so wenig gelangen, als die Orthodoxie. Nun hatte

<sup>3)</sup> Bgl. A. F. Büsching, epitome theologiae e solis literis saeris concinnatae. Lemgo 1757. Ders., Gedansen von der Beschaffenheit und dem Borzuge der biblische bogmatischen Theologie vor der scholastischen. 1758. — 4) Bgl. Storr, doctrinae ehrist. e solis saeris libris repetitae pars theoretica. Stuttgart 1793. 1807; deutsch mit Zusäten von E. Ch. Flatt, 1803. 13.

aber Semler in seinen Abhandlungen von freier Untersuchung des Ranon (Halle 1771—1775) mit dem altprotestantischen Inspirationedogma gebrochen und in den kanonischen Schriften neben der ewigen und göttlichen Wahrheit überall rein menschliche und zeitlich bedingte Vorstellungen gefunden. Machte man mit diejer Unterscheidung vollen Ernft, fo konnte man die völlig vorurtheilsfreie faktische Ermittelung der biblischen Religions= begriffe mit allem Individuellen, Lokalen und Temporellen, was ihnen anhaftete, der biblischen Theologie überlassen und sich vorbehalten, den dürftigften Extrakt allgemeiner religiofer oder sittlicher Wahrheiten für den ewig gultigen Rern zu erklaren, den die Dogmatik anzuerkennen und zum Snitem auszubauen habe. Diefen Schritt that 3. Bh. Gabler in feiner Epoche machenden akademischen Rede: de justo discrimine theologiae biblicae et dogmaticae regundisque recte utriusque finibus. Altorf 1789 (abgedruckt in seinen fleinen theologischen Schriften. 1831. 28. 2). Damit war die rein geschichtliche Aufgabe der biblischen Theologie anerfannt, und die Berücksichtigung der durch die Individualität und Zeitstellung der einzelnen Berfasser bedingten Mannigfaltigkeit biblischer Lehrweisen gefordert. Es hing aber diese richtige Auffassung unserer Disziplin feineswegs von den rationalistischen Boraussetzungen ab, auf Grund derer fie errungen war. Wo nur überhaupt die Auffassung von dem Offenbarungscharafter der Schrift für die Unerkennung eines menschlichen Faktors bei der Entstehung der einzelnen Schriften Raum ließ, konnte auch eine Mannigfaltigfeit von biblischen Lehrformen anerkannt werden; und wo nur irgend eine dieser Mannigfaltigfeit zu Grunde liegende Einheit gefunden wurde, fonnte die unbedingteste normative Geltung der Schrift mit der freien geschichtlichen Untersuchung ihrer Lehrformen sich aussöhnen. Daber hat die von Gabler errungene Auffassung der biblischen Theologie prinziviell fast allgemeine Geltung in der theologischen Biffenschaft erlangt.5)

## §. 6. Die älteren Arbeiten.

Der erste Bersuch Bauer's, die Gabler'sche Auffassung unserer Wissenschaft durchzusühren, war noch zu sehr von rationalistischem Dogmatismus beeinflußt.a) Wissenschaftlich ungleich höher stehen die Arbeiten von de Wette, Rückert und v. Cölln, obwohl auch in ihnen der geschichtliche Charakter derselben weder formell noch materiell zu seinem Rechte kommt.b) Bei Baumgarten-Crusius aber wird der bereits gewonnene richtige Ge-

<sup>5)</sup> Bgl. Stein, über den Begriff und die Behandlungsart der biblischen Theologie, in Keil und Tschirrers Analekten Bd. III, 1. 1816. Schirmer, die diblische Dogmatik in ihrer Stellung und in ihrem Berhältniß zum Ganzen der Theologie. Breslau 1820. Schmid, über das Interesse und den Stand der diblischen Theologie des N. T. in unserer Zeit, in der Tübinger Zeitschrift 1838, 4. Schenkel, die Aufgabe der diblischen Theologie in dem gegenwärtigen Entwicklungsstadium der theologischen Wissenschaft, in den Studien und Kritiken 1852, 1. B. Beiß, das Verhältniß der Eregese zur diblischen Theologie, in der deutschen Zeitschrift für driftliche Wissenschaft und driftliches Leben 1852, No. 38. 39. Deißmann, zur Methode der dibl. Theol. des N. T. Zeitschrift für Theol. und Kirche. 1893.

fichtspunkt für die Bearbeitung der biblischen Theologie großentheils wieder

aufgegeben.c)

a) Da nach G. 2. Bauer die biblische Theologie die "reine und von allen fremdartigen Vorstellungen gefäuberte Entwicklung ber Religions= theorie der Juden vor Christo und Jesu und seiner Apostel nach den verichiebenen Zeitaltern und Unfichten der heiligen Schriftsteller" fein follte, so mußte er zuerst die biblische Theologie des A. (Leipzig 1796) und des R. T. (1800-1802) gesondert darstellen und dann in letzterer die Religionstheorie der drei ersten Evangeliften, des Johannes, der Apotalppse, bes Betrus und des Baulus unterscheiden.1) Allein jeder der hier zum ersten Male gesondert dargestellten Lehrbegriffe wird nach demselben dogmatischen Schema in die Christologie, Theologie und Anthropologie getheilt. Und da Rauer überall zwischen der eigentlichen Ansicht Jesu und der Apostel und zwischen dem, worin sie sich an die irrigen Boltsbegriffe aktom= modiren, unterscheibet, so ift ein wirklich geschichtliches Berftandnig ber einzelnen Lehrbegriffe, die ohnehin viel zu isolirt neben einander stehen, bei ihm nicht zu gewinnen. In der That ift es aber trot der von Gabler entlehnten Begriffsbestimmung der Wiffenschaft darauf auch nicht abgesehen. Bauer will die chriftlichen Religionsurfunden unparteiisch untersuchen, um die große Frage zu entscheiden, ob das Chriftenthum eine vernünftige und göttliche Religion fei und ob sie verdiene, Weltreligion zu werden. ihm aber feststeht, daß nur das, mas den Prinzipien der Erfahrung und der gefunden Bernunft (natürlich im Sinne des Rationalismus) nicht widerstreitet, allgemein gultige Wahrheit sein kann, so muß doch zuletzt die rationalistische Lehre unter Polemik gegen das kirchliche System als der eigentliche Kern der biblischen Lehre erwiesen, alles Uebrige als Affommodation an die Bolfsbegriffe verworfen werden.2)

b) Einen wesentlichen Fortschritt bezeichnen die Arbeiten von W. M. L. de Wette (Biblische Dogmatik des A. und N. T. Berlin 1813. 2. Aufl. 1830) und Dan. v. Cölln (Biblische Theologie, herausg. von Dav. Schulz. Leipzig 1836). Beide behandeln zuerst den Hebraismus und das Judenthum, sodann die Lehre Jesu und der Apostel, der sie

<sup>1)</sup> Band 5, welcher ben Bebraerbrief und Jacobus enthalten follte, ift ausgeblieben, bie biblifche Moral bes R. T. (Leipzig 1804) gesondert behandelt. Bgl. noch sein breviarium theol. biblicae. 1803. - 2) Auf abnlichem Standpunkte fteben Bolit (das Urdriftenthum nach bem Beifte ber fammtlichen ATlichen Schriften entwickelt. Dangig 1802), Cludius (Uranfichten des Christenthums. Altona 1808) und Schwarz (bie Lehre bes Evangeliums aus den Urfunden dargestellt. Beidelberg 1808). Wenig mehr als den Namen hat mit unserer Wiffenschaft das Werk von Raifer gemein (Biblifche Theologic oder Judaismus und Christianismus nach der grammatisch-historischen Interpretationsmethode und nach einer freimuthigen Stellung in die fritisch-vergleichende Universalgeschichte ber Religion und in die universale Religion. Erlangen 1813. 14), das eine Geschichte der einzelnen religiöfen Seen, Rultusgebrauche und Moralgrundfate giebt, in beren Entwicklungsprozes auch Judenthum und Christenthum verflochten wird. einer selbsisfandigen zusammenhängenden Darstellung der biblijchen Religion fommt es nicht, und auch hier ift die geschichtliche Darftellung nicht ber lette Zwed; benn ber Berfaffer ift von bem Intereffe geleitet, aus der Schale ber biblifchen Borftellungen überall ben Kern feiner Universalreligion herauszuschälen.

einen geschichtlichen Abschnitt voraufschieden und in der sie eine judenschristliche, paulinische und alexandrinische Richtung unterscheiden. Beide stellen aber die Apostellehre nach einem ganz dogmatischen Schema in einem einheitlichen Spitem dar, so daß jene Unterschiede, die auch nach v. Cölln fast lediglich sormale sind, nur bei einzelnen Lehren zur Sprache kommen. Wie hiernach die historische Methode in der Darstellung noch durch die spitematische beeinträchtigt ist, so ist auch in der Fassung der Ausgabe, wenigstens bei de Wette, der rein geschichtliche Charaster unserer Tisziplin noch nicht zur Geltung gekommen. Und Rückert fast in seiner christlichen Philosophie (Band 2: die Bibel d. h. spitematische Darstellung der theologischen Ansichten des N. T. Leipzig 1825) die Lehre der Apostel spstematisch zusammen, wobei nur gelegentlich auf den Unterschied der apostolischen Lehrweisen Rücksicht genommen wird. Doch sührt er denselben nicht mehr auf den Gegensat des Judenchristlichen und Hellenistischen, sondern auf die Individualitäten der Haupspstel zurück. der Die Schrift von L. F. D. BaumgartensCrussus (Grundzüge

c) Die Schrift von L. F. D. Baumgarten-Erusius (Grundzüge der biblijchen Theologie. Jena 1828) bezeichnet in der Geschichte unserer Wissenschaft, sofern dieselbe ihre Idee immer vollkommener realisiren soll, einen Rückschritt. Die Lehren des A. und N. T. werden zwar geschichtelich auseinander gehalten, aber doch stets in jedem einzelnen Punkte zussammen dargestellt. Eine Mannigfaltigkeit von Lehrtropen im N. T. wird nicht anerkannt oder doch auf ein Minimum individueller Stimmungen, Ausdrucks und Beweisarten zurückgesührt; verschiedene Richtungen und eine fortschreitende Entwicklung der ATlichen Lehre werden ausdrücklich geseugnet. Dennoch will der Berfasser eine Entwicklungsgeschichte der Borsstellungen und Lehren der biblischen Schriftseller von Gott und Menschendestimmung geben und beschäftigt sich in dem ersten allgemeinen Theile mit dem Judenthum und Christenthum in ihrem Wesen und ihren geschichtlichen Beziehungen, sowie mit der Charakteristik ihrer Schriften und Schriftsteller. Der spezielle Theil stellt als die Grundbegriffe beider Resligionsanstalten die Begriffe vom Reiche Gottes und von Kindern Gottes

<sup>3)</sup> Obwohl de Bette nach S. 40 das zu geben beabsichtigt, was wir biblifche Theologie nennen, fo icheidet er doch nach feinem philosophischen Religionsbegriff (§. 1-45) bie im A. und N. T. fich findenden rein religiöfen Glemente von den angeblich fremdartigen Bestandtheilen, um fo den Stoff für feine "biblifche Dogmatif" ju gewinnen, welche bas Chriftenthum in feinem Berhaltniß jur judifchen Zeitbildung barftellen will (§. 46-61). Dagegen will v. Eblin das geschichtliche Prinzip ftrenger, als bisher gefcheben, durchführen und die Denfart ber einzelnen Zeiten und Lehrer völlig unabhangia von jedem firchlichen Syftem und jedem philosophischen Parteiinteresse barftellen. Aber wenn er auch das Material der biblifchen Theologie vollständiger als feine Borganger durchgearbeitet hat, fo ift boch schon seine Unterscheidung einer symbolischen und unfymbolischen Religionslehre bem Geifte der ATlichen Schriftfteller völlig fremd und feine Auffassung biblifcher Borftellungen und Lehren vielfach durch die eigenen rationaliftischen Unschauungen beeinflußt. - 4) Bon fleineren Arbeiten vgl. noch C. F. Bohme, Die Religion Jeju Chrifti aus ihren Urkunden. Salle 1825. Die Religion der Apostel Jefu Chrifti. 1829. Matthai, ber Religionsglaube der Apostel Jefu. Göttingen 1826-29. 2. D. Cramer, Borlefungen über die biblifche Theologie des n. T., herausg. von Naebe. Leipzig 1830.

hin, behandelt dann aber nach einem ganz dogmatischen Schema die Lehre von Gott, vom Menschen und vom Heil der Menschen. Die Darstellung im Einzelnen enthält viel Feines und Geistvolles, ist aber sehr ungleich und aphoristisch gehalten.

#### S. 7. Die neueren Arbeiten.

Von Neander angeregt, hat Schmid die Mannigfaltigkeit der Neutestamentlichen Lehrtropen aus der religiösen Individualität der Schriftsteller zu entwickeln gesucht und mancherlei Nachfolger gesunden.a) Von
der anderen Seite haben die Arbeiten der Tübinger Schule die Sigenthümlichkeit der Neutestamentlichen Lehrtropen mehr aus dem Gesichtspunkte
der geschichtlichen Entwicklung des Christenthums auffassen gelehrt. d) Von
ihr angeregt, haben Ritschl und Reuß die einzelnen Lehrbegriffe im Zusammenhange mit ihrer selbstständigen Auffassung der Geschichte des apostolischen Zeitalters dargestellt, während Behschlag die Darstellung dieses
Lehrbuches zu reformiren sucht und Grau, sowie Nösgen von ihren
Voraussetzungen aus zu einer Neutestamentlichen Theologie in unserem
Sinne nicht gelangen.o)

a) Eine neue Anregung zur tieferen Erfaffung und eingehenderen Ausführung der unferer Biffenschaft gestellten Aufgabe ging von Reander aus, der in seiner Geschichte ber Pflanzung und Leitung ber driftlichen Kirche durch die Apostel (Hamburg 1832. 4. Aufl. 1847) die Lehre ber Apostel, und zwar des Paulus, Jacobus und Johannes gesondert darftellte (II. Abschnitt 6, G. 653-914). Mit feinem tiefen Berftandniß, für die Eigenthümlichfeit des religiösen Lebens in seinen verschiedenen Ausprägungen und Ausbrucksformen hat er die Berschiedenheit der Lehrtypen auf die Individualität der apostolischen Personlichkeiten guruckgeführt und die lebensvolle Ginheit des driftlichen Beiftes in der Mannigfaltigfeit menichlicher Auffassungsformen nachgewiesen. Diesen Gesichtspunkt machte im ausdrücklichen Gegensate zu de Wette und v. Gölln, welche ben Unterichied der apostolischen Lehrbegriffe mehr nach geschichtlichen Ginfluffen, die außerhalb des Chriftenthums liegen, bestimmten, Chr. Fr. Schmid geltend in seiner "biblischen Theologie bes N. I." (herausgegeben von Beigfäder. Stuttgart 1853. 5. Aufl., beforgt durch A. Heller. Leipzig 1886. Neue Ausgabe. Gotha 1892). Indem er davon ausgeht, daß das Chriftenthum die Erfüllung bes alten Bundes fei, ber aus Gefet und Berheißung besteht, und daß man das Chriftenthum mehr in seiner Ginheit mit dems felben und mehr in feinem Wegenfat bagu auffaffen tonne, gewinnt er eine vierfache Möglichkeit von Lehrtropen, Die fich in den vier apostolischen Perfonlichkeiten ausgeprägt haben foll. Jacobus ftellt bas Chriftenthum bar als das erfüllte Gefet, Petrus als die erfüllte Berheißung, Paulus in feinem Gegenfat zum Gefet, Johannes im Gegenfat ju Gefet und Weiffagung. Co viel Beifall Diefe Gruppirung gefunden und fo gewiß fie in manchen Punften auf die richtige Spur geleitet hat, fo ift boch nicht zu verkennen, daß hier ein aprivristisches Schema an die individuelle

Mannigfaltigkeit der apostolischen Lehrweisen angelegt ift, in welches diefelbe nur durch einen feltsamen Zufall oder ein Spiel ber göttlichen Borsehung hineinpassen könnte, in welches fie aber in Wirklichkeit nicht paßt; benn von einem Gegensatz gegen die ATliche Verheiffung kann überall nicht die Rede sein, und selbst die nothdürftige Modifikation, die Schmid Diefer vierten Geftalt giebt, dect fich durchaus nicht mit der spezifisch johanneischen Gigenthumlichkeit.1) Im engen Anschluß an Neander und Schmid hat H. Megner in seiner "Lehre der Apostel" (Leipzig 1856) die einzelnen Lehrbegriffe, doch aussührlicher als fie auch die der kleineren Schriften, behandelt und mit eingehender Sorgfalt jeden einzelnen in feinem inneren Zusammenhange zu entwickeln und mit den anderen zu vergleichen gesucht.2)

b) War seit Neander die Berschiedenheit der ATlichen Lehrtropen mehr auf die religioje Individualität der einzelnen Schriftfteller gurudgeführt, jo wurde nun auch die andere Seite, ihre Bestimmtheit durch die Stellung der Ginzelnen innerhalb ber geschichtlichen Entwicklung bes Chriftenthums, zur Geltung gebracht. Die Tubinger Schule, welche biefe Entwicklung als die allmähliche Bermittelung des ursprünglichen Gegen= fates zwijchen dem urapostolischen Judenchriftenthum und dem antijudischen Pauliniemus auffagte, hatte die Fragen, welche das apostolische Zeitalter bewegten, und damit auch ihren Ginflug auf die Theologie deffelben bestimmter erfaffen gelehrt, ben Blick für die Unterschiede der apostolischen Richtungen, weil fie dieselben als Gegenfate auffaßte, geschärft und behufs ber Begrundung ihrer hijtorischen und fritischen Resultate die MElichen Schriften einer ungleich eingehenderen Unaluse ihrer gangen theologischen

<sup>1)</sup> Im lebrigen faßt Schmid die Aufgabe der biblifden Theologie viel zu weit. wenn er fie als die historisch genetische Darftellung des Christenthums, wie dieses in den fanonischen Schriften des R. T. gegeben ift, charafterifirt und bemgemäß auch vor der Lebre das Leben der Apostel (II, E. 7-69) noch ungleich ausführlicher darftellt, als es bei de Wette und v. Colln gefchab. Die Behandlung ber einzelnen Lehrtropen hat vielfach richtige Gefichtspuntte aufgefaßt und gur Rorm für die Entwickelung berfelben im Einzelnen gemacht, ift aber boch formell und materiell noch ju fehr von doamatifchen Rategorien abhängig und ermangelt häufig ber Bollftanbigfeit und Scharfe in ber Erfaffung ihrer Eigenthumlichteit. - 2) In berfelben Richtung, wenn auch viel weniger eingehend, bewegt fich G. B. Lechler (bas apostolische und das nachapostolische Reitalter. Stuttgart 1851. 3. Aufl. 1885), welcher bem paulinischen Lehrbegriff die Darftellung ber arapostolijchen Predigt voraufschieft und die Lehren bes Jacobus, Betrus und Johannes, wie fie in der nachpaulinischen Beit ausgeprägt find, folgen läßt (vgl. noch Jul. Röftlin, über die Ginheit und Mannigfaltigfeit der Allichen Lehre, in ben Sahrb, für deutsche Theologie 1857, 2. 1858, 1); ebenso das freilich wenig selbstständige und der miffenschaftlichen Bestimmtheit gar fehr ermangelnde handbuch von 3. 3. van Dofterzee (bie Theologie des Reuen Teftaments. Bremen 1869. 2. Hufl. 1886), welches die Theologie der Apostel als petrinische, paulinische und johanneische abhandelt. Wie man auch fatholifder Seits fich in biefe Betrachtungsweife bes R. T. finden fonnte, zeigt die Darftellung des petrinischen, paulinischen und johanneischen Lehrbegriffs bei Lutterbed (die Allichen Lehrbegriffe. Main; 1852, II, 4). Die Geschichtlichkeit derfelben stellt fich aber freilich als eine nur icheinbare heraus, wenn man fieht, nach welchen willfürlichen Schematismen das Berhaltniß biefer brei bei ihm bestimmt wird (vgl. S. 139, besonders 152-154).

Eigenthümlichkeit unterzogen, als es bisher geschehen war (vgl. Baur, bas Christenthum und die christliche Kirche der drei ersten Jahrhunderte. Tübingen 1853. 2. Aust. 1860)³). Allerdings aber wurde durch die Resultate dieser Schule eine große Zahl NTsicher Schristen ins zweite Jahrhundert herabgerückt, ihre spezisische Bedeutung im Sinne von §. 1, b aufgehoben und dadurch die NTsiche Theologie zu einer Dogmengeschichte des apostolischen und nachapostolischen Zeitalters gemacht, in welcher viele Schristen des zweiten Jahrhunderts als gleichberechtigte Faktoren neben den NTsichen ihre Stelle erhalten mußten. Von diesem Standpunkte aus hat Schwegler "das nachapostolische Zeitalter in den Hauptmomenten seiner Entwicklung" (Tübingen 1846) dargestellt und darin die Lehrbegriffe der NTsichen Schristen eingehend behandelt (vgl. Ludw. Noack, die biblische Theologie A. und N. T. Halle 1853)⁴). Dennoch ist die ausschließliche

<sup>3)</sup> Erft nach seinem Tobe erschienen die "Borlefungen über MTliche Theologie" (Leipzig 1864), wie fie Baur felbft in ben Jahren 1852-60 gehalten hat (Bgl. noch bie neue Ausgabe. Gotha 1892). Benn Baur unsere Biffenschaft als benjenigen Theil der geschichtlichen Theologie beschreibt, welcher sowohl die Lehre Jesu als die auf ihr beruhenden Lehrbegriffe soweit darzustellen hat, als dies auf der Grundlage ber MEliden Schriften gefchehen tann, fo fehlt es auf feinem fritischen Standpuntte für biefes "Coweit" an jeder pringipiellen Berechtigung. Bur "Lehre der Apostel" gehört ihm ja in Wahrheit nur ber Lehrbegriff des Paulus und des Apotalyptiters, die er als die ursprüngliche Antithese innerhalb des apostolischen Christenthums in der erften Periode behandelt. Die zweite Periode, welche die Lehrbegriffe bes Hebraerbriefes, der (unechten) paulinischen Gefangenschaftsbriefe, des Jacobus, Betrus und der geschichtlichen Bücher bes R. T. behandelt, und die britte, welche mit dem Lehrbegriffe der Pastoralbriefe und bes Johannesevangelimms schließt, stellen ja feineswegs mehr "die Lehre der Apostel", fondern die Lehre viel fpaterer driftlicher Schriften dar, neben benen die Lehrbegriffe anderer gleichzeitiger mit völlig gleicher Berechtigung fteben fonnten. Abgesehen bavon hat Baur die Aufgabe, die "eigenthumliche Grundanichauung" jedes Lehrbegriffs auf-Bufuden und von ba aus "den gangen Inbegriff der zusammengehörenden Borftellungen in feinem natürlichen Zusammenhange" zu entwickeln, flar erkaunt und mit gewohnter Meisterschaft durchgeführt, obwohl feine bistorifch-fritischen Boraussebungen über die Entwicklungsgeschichte bes Chriftenthums und den Ursprung der MDlichen Schriften ihm "Die individuelle Geftaltung" der einzelnen Lehrbegriffe oft von vorn herein in einer faliden Beleuchtung ericheinen laffen. Bgl. noch Bland, Judendriftenthum und Ur-Röftlin, zur Geschichte des Urchriftenthums, in den Theologischen Jahrbüchern 1847, 4. 1850, 2. Hilgenfeld, das Urchristenthum. Jena 1855. — 4) Auch wer die Resultate dieser Untersuchungen sich nicht aneignen tann, wird in benfelben eine bedeutende Anregung für die icharfere Bestimmung und das geschichtliche Berständniß der MElichen Lehrtropen finden, jumal die Tübinger historisch-fritische Schule im Unterschiede von dem alteren Rationalismus, der nie gang über die Reigung, feine Bernunftlehre zugleich als den Rern der Bibeliehre zu erweifen, hinweggekommen ift, nach ihrer Auffaffung von bem Wefen und der Gefchichte des Chriftenthums an die älteften Anffaffungen deffelben fich in feiner Beife gebunden fühlt und darum völlig. unbefangen der Erforschung dersetben fich hingeben tann. Un das Schema ber Tübinger Schule febnt fich A. Immer an (Theologie des N. T. Bern 1877), der auf das Judendriftenthum der Urapostel und den Paulinismus das nachpaulinische Judenchriftenthum (Jac., Apot.) die vermittelnden Richtungen (Luc., Betr.) und die über dem Gegenfatz ftebende (Joh.) folgen läßt. Bgl. noch D. Pfleiberer (bas Urchriftenthum, feine Schriften und Lehren. Berlin 1887), ber eine Reihe NTlicher Schriften mit benen

Betrachtung der ATlichen Lehrbegriffe vom Standpunkte der theologischen Entwicklung aus nicht weniger einseitig, wie die, welche ausschließlich von der religiösen Individualität der Berfasser ausgeht. Denn es handelt sich in den Schriften des N. T. eben nicht um die Lösung religions philossophischer Probleme, um den Kannpf und die Bermittelung theologischer Gegensätze, sondern um eigenthümliche Gestaltungen des religiösen Lebens, welche die Lehrweisen der einzelnen Schriftsteller bestimmen; und die lebenssvolle Mannigsaltigkeit derselben kann eben darum nicht in sich ausschließende Gegensätze auseinandergehen, weil die einheitliche Gottesoffenbarung in

Chrifto der apostolischen Lehre die religiöfen Impulje gab.

c) In seiner "Entstehung der altfatholischen Rirche" (2. Aufl. Bonn 1857) hat A. Ritichl, nachdem er von gleich freiem historisch-kritischem Standpunfte aus zu einem prinzipiellen und durchgreifenden Widerspruch gegen die Resultate der Tübinger Schule gelangt war, eine vortreffliche Charafteriftik sowohl des paulinischen Lehrbegriffs als der Lehrweise derienigen Schriften, welche das judische Chriftenthum im apostolischen Zeitalter repräsentiren, gegeben (Bgl. noch Weizfäcker, das apostolische Zeitalter der christlichen Kirche. Freiburg i. B. 1886. 2. Aufl. 1889). Den gangen Stoff unserer Wissenschaft aber behandelt von einem ber Tübinger Schule zwar verwandteren, aber ihre Resultate boch vielfach moderirenden und modifizirenden Standpunfte aus Ed. Reuß in feiner histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique (Strasbourg 1852. 3. ed. 1864); doch unterbricht trot seiner glänzenden Darstellungsaabe die Detailuntersuchung der übrigens ftets geiftreich erfasten und lichtvoll entwickelten Lehrbegriffe die Geschichtserzählung ebenso oft störend, wie die Rucksicht auf die für diese wichtigen Momente jene beschränkt. Auch er läßt auf die Geschichte des Judenthums und der apostolischen Kirche die judenchriftliche Richtung und den Paulinismus, die vermittelnde Richtung (Hebr., 1 Betr., Evang., Barn., Clemens) und die joh. Theologie folgen. Das 1868—88 in fünf Auflagen erschienene vorliegende Lehrbuch versucht in der Darstellung der ATlichen Lehrbegriffe sowohl die religiöse Individualität der Berfaffer als die geschichtliche Entwickelung zu ihrem Rechte tommen zu laffen. Ihm tritt ausgesprochener Magen Willibald Benfchlag (Neutestamentliche Theologie. 2 Bande. Halle 1891. 92) entgegen mit der Absicht, die religiöfen Lehren des N. T. in Denfart und Rebe ber deutschen Gegenwart au übersetzen, Rritif zu üben, indem er den Werth einer bestimmten Unschauung für den biblischen Prediger feststellt, und durch Divination Die gesammte Weltanschauung der biblischen Lehrer zu refonstruiren. Er findet darin die Lehre Jesu zu furz, weil nur nach der ältesten Ueber= lieferung behandelt, und die paulinische Gedankenwelt nicht in ihrer Ginheitlichkeit und Bielseitigkeit nach allen achten Urfunden zur Geltung gefommen (S. 17 ff). Auch er läßt der Darstellung des paulinischen Lehr= begriffs die urapostolischen Unschauungen (Act., Jac., 1 Betr.) vorangehen und die fortgebildeten urapostolischen Lehrweisen folgen, zu benen er außer Hebr. und Apof. auch Joh. rechnet. In einem Schlufabschnitt (Gemein-

des 2. Jahrh. in die Kategorie des christlichen Hellenismus und des antignostischen Katholizismus bringt.

driftliches und Nachapostolisches) behandelt er die Evang., Jud., 2. Petr. und die Paftoralbriefe. Bgl. noch R. Schlottmann, Rompenbinm ber biblischen Theologie des A. und N. T. Leipzig 1889. In Zöckler's Handbuch der theologischen Wissenschaften hat R. Fr. Grau, ein Schüler Hofmann's, die biblifche Theologie des N. T. behandelt (2. Aufl. Nordlingen 1885); mit fehr abschätziger Beurtheilung aller bisherigen Arbeiten, denen er vorwirft, von der Auffassung des Schriftinhalts als eines Systems von Wahrheiten nicht losgekommen zu sein, will er das N. T. als den "Samen" nachweisen, aus welchem das Reich Gottes erwächst. Er behandelt ausführlicher die Lehre Jeju und die paulinische Lehre, der einige Erörterungen über den Jacobus-, erften Betrus- und Hebraerbrief angeschlossen werden, und giebt schließlich ben "Bersuch einer Einführung in die johanneische Theologie". Allein der rhetorische Charafter seiner Darftellung, die mit Bildern spielt und über die ATlichen Begriffe und Ausfagen sich in oft finnigen, oft phantastischen Meditationen ergeht, bringt für eine nüchterne wissenschaftliche Erfassung derselben wenig Frucht. Endlich hat C. F. Noesgen von einem ftrengeren firchlich-dogmatischen Standpunkte aus die "Geschichte der apostolischen Berkundigung" als 2. Theil seiner "Geschichte der NTlichen Offenbarung" in "drei Stufen" dargestellt (München 1893). Er beginnt mit der apostolischen Verfündigung innerhalb ber judenchriftlichen Gemeinde, welche ohne Unterscheidung der Zeiten nach ben Reben und Briefen des Petrus, Jacobus, Judas, Barnabas (Sebr.) und dem Evang. Matth. dargestellt wird, wie auch bei der apostolischen Berfündigung innerhalb der heidenchriftlichen Gemeinden an die nach allen 13 Briefen dargeftellte Lehre des Paulus fich die Evangelien des Luc. und Marc. anschließen. Er schließt mit der apostolischen Verfündigung für die sich in der Welt zu einem neuen Bolke Gottes gestaltende Gemeinde Beju, worin alle drei johanneischen Schriften zur Besprechung kommen.

### §. 8. Die Gulfsarbeiten.

Als Hülfsarbeiten für die biblische Theologie dienen die Bersuche, ein einheitliches System biblischer Lehre darzustellen, in dem Maße, als sie auf die Reproduktion der Gedankenreihen einzelner Schriftsteller einzehen.a) Unmittelbarer noch ist derselben vorgearbeitet durch die Darstellung einzelner Neutestamentlicher Lehrbegriffe oder durch die Bearbeitungen einzelner Vorstellungen und Lehren aus ihnen.b) Viel dankenswerthen Stoff liefern auch die Bearbeitungen einzelner dogmatischer Hauptlehren, soweit dieselben auf die Schriftsehre aussührlicher eingehen.c) Endlich kann auch die Neutestamentliche Lexikographie in den Dienst unserer Wissenschaft treten.d)

a) Die Bersuche, ein System biblischer Lehre unmittelbar aus der Schrift zu entwickeln, gehen von der durch die biblische Theologie widerslegten Boraussetzung aus, daß sich eine einheitliche Reihe von religiösen Borstellungen und Lehren in all ihren Theilen vorsinde. In diesem Sinne hat I. T. Beck (die christliche Lehrwissenschaft nach den biblischen

Urfunden, Stuttgart 1841) ben Alt- und Allichen Lehrstoff ohne weiteres zu einem Gangen verarbeitet, 1) mahrend 3. Chr. R. v. Sofmann (ber Schriftbeweis, Nördlingen 1852-55. 2. Aufl. 1857-59) obwohl im icharfen Begenfat gegen jebe Annahme verschiedener biblifcher Lehrtropen, bas voraufgeschickte "Lehrganze" in seinen einzelnen Lehrstücken so begründet, daß er vom A. zum N. T., von den Aussagen Jesu zu benen seiner Apostel fortschreitet.2) Obwohl mehr der geschichtlichen Betrachtung zugewandt, findet doch auch S. Ewald (die Lehre der Bibel von Gott oder die Theologie des alten und neuen Bundes. 4 Bde. Leipzig 1871-76) schon im A. T. ein "so vollkommenes Abbild des Lebens in ber mahren Gottesfcheu" (Religion), daß er für die Darftellung "des Weges zu Gott durch Chriftus und den heiligen Geift," welche zeigen foll, "daß jener Weg jett nur durch Chriftus und den heiligen Geift ficher betreten und zurückgelegt" werden könne (III, S. 303), von den etwa 1600 Seiten feines einleitend die Lehre vom Borte Gottes, und dann in drei Haupttheilen die Glaubenstehre, die Lebenstehre und die Reichslehre behandelnden Werkes nur eima 80 S. braucht. Richtig unterscheidet Sam. Lut (biblische Dogmatik, herausg. von R. Rüetschi. Pforzheim 1847) feine Aufgabe von der der biblischen Theologie, entwickelt aber mit vielfacher Berücksichtigung ber geschichtlichen Unterschiede vom A. und N. T., sowie der Verschiedenheit NTlicher Lehrtropen ein sehr tunftvoll angelegtes Spftem ber nach ihm wesentlich überall gleichen Grundideen der biblischen Religion angeblich auf rein historischem Wege, und dann die damit in Berbindung gejette Geichichteauffassung oder die göttliche Offenbarungsökonomie in der Geschichte. Auch G. 2. Sahn (Theologie des N. T. Leinzig 1864) schickt (in dem allein erschienenen ersten Theile) der beabfichtigten Darstellung ber Entwicklung ber religiös-fittlichen Anschauung im apostolischen Zeitalter, aus der sich erft die Bildung der einzelnen Lehrbegriffe erklären foll, bas bem gangen R. T. zu Grunde liegende Begriffsspitem voraus. 3) Obwohl auf bem Standpunkt ber neueren fritischen Schule frebend, welche fonft aufs Schärffte gegen die Borausfetung einer einheitlichen Schriftlehre polemifirt, halt A. G. Biedermann (chriftliche Dogmatik. Zürich 1869. 2. Aufl. Berlin 1884. 85) doch

<sup>1)</sup> Erschienen ist nur der erste Theil, welcher die Lehre von Gott voranschickt und dann als "die Logik der Christlichen Lehre" oder als "die in Christo als Weisheit zur Erkenntniß gebrachte Wahrheit" die Weltschöpfung, den Weltabsall und die Weltversföhnung behandelt (vgl. noch Beck, Einleitung in das System der christlichen Lehre. Stuttgart 1838. 2. Aufl. 1870). — 2) Bgl. noch zur eregetischen Begründung seiner Auffassungen v. Hofmann, die heilige Schrift neuen Testaments zusammenhängend untersucht. 8 Theile. Nördlingen 1862—78. Die "Biblische Theologie des neuen Testaments" erschien, nach Manusserineten und Vorlesungen bearbeitet von B. Bolck als 11. Theil (1886). — 3) In diesem werden nicht nur die ATsichen Grundvorausssezungen, sondern bereits Gott als "Bollstrecker eines ewigen Rathschlusses hinsichtlich der Welt" (§. 70—80) und der Sohn Gottes sowie der heilige Geist in ihrem innerstrintarischen Berhältniß (§. 40—50), wie in ihrem Verhältniß zur Welt (§. 84—98) betrachtet, so daß im Wesentlichen schon die ATsichen Vorstellungen und Lehren, nur ohne Beziehung auf die Eigenthümlichseiten einzelner Schriftsteller, zur Sprache kommen.

für möglich, auf Grund der Resultate der rein hiftorischen Wiffenschaft ber biblifchen Theologie das in der Schrift fich bofumentirende urchriftliche Glaubensbewuftfein in seinem inneren Zusammenhange zum systematischen Ausbruck zu bringen; er führt die einzelnen Momente des ganzen Glaubensfusteme ber Bibel in ber Berichiedenheit ihrer Ginzelgestaltung, wie fie in ber Schrift vorliegen, und in ber Entwicklung von bem einen gum anderen vor, doch fo, daß das Gemeinsame und Ginheitliche darin als bas Befent= liche ericheint (S. 163). 4) Nach dem Borbilde von C. 3. Nitsich (Suftem ber driftlichen Lehre. Bonn 1829. 6. Aufl. 1853) fucht R. Rübel "das chriftliche Lehrsustem nach der heiligen Schrift" (Stuttgart 1873) darzustellen, indem er seine Aufgabe ausdrücklich von der historischen oder deffriptiven der biblischen Theologie unterscheidet. Aber obwohl auch er in vielen Lehren auf die Berschiedenheit der einzelnen Lehrtropen eingeht, fo ift boch die Tendenz auf die Gewinnung eines Suftems vorherrschend, das aus dem lebensvollen, erfahrungsmäßigen und darum in der Form ber Anschauung gegebenen Schriftzeugniffe in seiner mannigfaltigen Bestaltung abgeleitet und in der Form diskursiven missenschaftlichen Erkennens entwickelt ift (S. 9). 5)

b) Besonders dankenswerthe Vorarbeiten für unsere Disziplin bilden die selbstständigen Darstellungen einzelner Lehrbegriffe, zumal da dieselben wielsach sehr sorgsältige Vergleichungen des dargestellten mit den anderen MTlichen Lehrbegriffen darbieten. Wir haben solche für den paulinischen (Meyer, 1801. Usteri, 1832—51. Dähne, 1835), johanneischen Fromsmann, 1839. Köstlin, 1843. Hilgenfeld, 1849. Weiß, 1862), petrinischen (Weiß, 1855), sowie den Lehrbegriff des Jacobus (Schmidt, 1869), des Hebräerbriefes (Richm, 1858. 59) und der Apokalypse (Gebhardt, 1873). Doch können dieselben genauer erst der den einzelnen Lehrbegriffen zur Sprache kommen. Vielsach sind auch einzelne Vorstellungen und Lehren ans diesen Lehrbegriffen besonders behandelt worden. Die betreffenden Schriften werden bei unserer Darstellung derselben angeführt werden. Endlich gehören hierher eine Neihe von kritischen Arbeiten über einzelne NTliche Schriften, welche mehr oder weniger sorgfältig auf die Lehrans

<sup>4)</sup> Seine durch Schärfe und Rlarheit ausgezeichnete Darstellung der Schriftlehre (S. 163-302) nimmt im erften Theil (die biblifden Boraussetzungen des Evangeliums von Jesu Chrifto) naturgemäß nur gelegentlich auf die Besonderheiten der biblischen Schriftsteller Rücksicht, während ber zweite (bas Evangelium von Jesus, dem Chriftus) fich geradezu nach der spnoptischen, paulinischen und johanneischen Christologie gliedert, und der dritte (die Berwirklichung des driftlichen Beils in der Menschheit), die Soteriologie und Eschatologie umfaffend, meift in den einzelnen Lehren den Entwicklungsgang vom A. T. bis zur johanneischen Theologie aufweift. - 5) R. F. A. Rahnis hat die biblifchedogmatischen Musführungen, welche seine "Lutherische Dogmatit, Leipzig 1861" Bb. I, §. 14. 15 brachte, in der 2. Aufl. (1874. 75) febr verkurzt und auf die berichiedenen Lehrartifel vertheilt. Dagegen geben die febr prazis gefaßten Ueberfichten über die biblische Lehre, welche R. A. Lipfius (Lehrbuch der evangelischen protestantischen Dogmatif. Braunfchweig 1876. 3. Auft. 1893) ben einzelnen Lehrstlichen vorausschickt, vielfach auch auf die Fortbildung der verschiedenen Lehrtropen innerhalb des R. T. ein. Noch ausführlicher thut dies J. A. Dorner in feinem Suftem der driftlichen Glaubenslehre. 2 Bande. Berlin 1879, 80. 2, Aufl. 1886.

schauungen derselben eingehen. Dieselben können aber nur an ihrem

Orte in der Einleitung ins N. T. verzeichnet werden.

c) Bon einer anderen Seite her bieten der biblischen Theologie mancherlei Materialien dar die Bearbeitungen einzelner dogmatischer Lehr= ftude, mögen dieselben nun mehr die gemeinsame Grundanschauung bes R. T. darstellen, oder auf die Vorstellungen und Lehren der einzelnen MIlichen Schriftsteller eingehendere Rücksicht nehmen. gleichsam Querdurchschnitte durch das Ganze unserer Disziplin, die zwar, sofern keine einzige Lehre außerhalb des Zusammenhanges des Lehr= begriffs, in welchem sie vorkommt, vollständig gewürdigt werden kann, immer etwas Mangelhaftes behalten, aber ihren eigenthümlichen Vorzug darin haben, daß das Berhältniß der verschiedenen Lehrbegriffe in einem bestimmten Buntte unmittelbarer als in ber Gesammtdarstellung unserer Disziplin zur Anschauung fommt. Als besonders umfassend ift hier zu erwähnen die ganz neue Bearbeitung feiner "Lehre von der Person Christi" (Bafel 1856, vgl. auch feine Auffate über den Entwicklungsgang ber MIlichen Verjöhnungslehre in den Jahrb. f. d. Theol. 1857-59) von 2B. F. Gef (Chrifti Berson und Wert nach Chrifti Selbstzeugniß und ben Zeugniffen der Apostel. Basel 1870. 78. 79. 87); sie bespricht nicht nur alle bezüglichen Ausfagen Seju in ihrer geschichtlichen Folge, sondern auch die apostolischen nach den einzelnen Briefen, wobei freilich vielfach die Uebersichtlichkeit der Resultate verloren geht. Sodann hat A. Ritschl seine früheren biblisch dogmatischen Arbeiten (vgl. Jahrb. f. deutsche Theol. 1863, 2. 3. de ira dei, Bonn 1859 und dazu Dieckmann, Zeitschrift für miff. Theol. 1893) zusammengefaßt und erweitert im 2. Bande feiner "driftlichen Lehre von der Rechtfertigung und Berfohnung. Bonn 1874": Der biblische Stoff der Lehre (3. Aufl. 1889). Seine höchst originellen Auffassungen einzelner Lehrtropen stützen sich vielfach auf eine eigenartige Faffung UTlicher Grundbegriffe, auf welche er fie gurudführt (vgl. insbesondere Diestel, über die Beiligfeit und über die Berech= tigfeit Gottes in den Jahrb. f. d. Theol. 1859, 1. 1860 2. Teichmann, die Opferbedeutung des Todes Jesu, ibid. 1878, 1). Endlich erschien von Dan. Schenkel "bas Chriftusbild ber Apostel und ber nachapostolischen Zeit" (Leipzig 1879), melches in seinen grundlegenden geschichtlichen Theil eine umfaffende biblifch theologische Charafteriftik aller einzelnen apostolischen und nachapostolischen Schriften verflicht. Da in den übrigen hierher gehörigen Arbeiten balb mehr ber dogmatische, balb mehr ber exegetische, bald mehr der biblisch-dogmatische, bald mehr der biblisch-theologische Gesichtspunkt überwiegt, so sind dieselben von sehr ungleichem Werthe für unfere Disziplin. Wir führen die wichtigften berfelben an, ohne auf Bollständigkeit Unspruch machen zu können. Für die Chriftologie vgl. Kleufer (Johannes, Betrus und Baulus als Chriftologen. Riga 1785), Schumann (Christus oder die Lehre des A. und N. T. von der Person des Erlösers. Hamburg und Gotha 1852), Behichlag (die Chriftologie des N. T. Berlin 1866), Haffe (das Leben des verflärten Erlösers im Himmel nach ben eigenen Aussprüchen bes Herrn. Leipzig 1854), R. Ziemfen (Chriftus der Herr. Kiel 1867), auch Zeller, einige Fragen in Betreff der MTlichen Chriftologie (Theologische Jahr=

bücher 1842, 1: val. 1842, 3). Ueber "die Heilsbedeutung des Todes Christi" handeln: E. Rühl (Berlin 1890) und G. A. Fr. Edlin (der Heilswerth des Todes Jesu. Basel 1888). Zur Lehre von den Saframenten vgl. Höfling (das Saframent der Taufe. Erlangen 1846), A. Caspers (ber Taufbegriff des Neuen Teftaments. Bredftedt 1877), Scheibel (das Abendmahl des Herrn. Breslau 1823), David Schulz (die christliche Lehre vom heiligen Abendmahl nach dem Grundtert des N. T. Leipzig 1824), Lindner (die Lehre vom Abendmahl nach der Schrift. Hamburg 1831), Rahnis (die Lehre vom Abendmahl. Leipzig 1851), Rückert (das Abendmahl. Leipzig 1856), R. Lobstein (la doctrine de la sainte cène. Lausanne 1889). Die biblische Psychologie be-handeln in neuerer Zeit 3. T. Beck (Umriß der biblischen Seelenlehre. Stuttgart 1843. 3. Aufl. 1871), Delitich (Syftem der biblischen Pfuchologie. Leipzig 1855. 2. Aufl. 1861), H. B. Wendt (die Begriffe Fleisch und Geift im biblischen Sprachgebrauch. Gotha 1878). Bgl. dazu J. Müller, die chriftliche Lehre von der Sunde (5. Aufl. Breslau 1867). Winzer, de daemonologia in s. Ni Ti libris (Wittenberg 1812), Lücke, über die Lehre vom Teufel (deutsche Zeitschr. f. christl. Wissenschaft und driftl. Leben. 1851. Febr.), G. Rostoff, Geschichte des Teufels (Leipzig 1869). Besonders häufig ist die Eschatologie behandelt von Weizel, die urchriftliche Unsterblichkeitslehre (Studien und Rritiken 1836, 3. 4; val. derf. in den Studien der württembergischen Geistlichkeit IX, 2. X, 1), Rern, Beiträge zur ATlichen Eschatologie (Tubinger theologische Zeitschrift 1840, 3), Georgii, über die eschatologischen Borftellungen der MTlichen Schriftsteller (Theologische Jahrbücher 1845, 1), Zeller, die Lehre des N. T. vom Zustand nach dem Tode (ibid. 1847, 3), Schumann, die Unsterblichkeitslehre des A. und N. T. (Berlin 1847), Hofmann, die Wiederfunft Chrifti und das Zeichen des Menschensohnes am Himmel (Leipzig 1850), Hebart, die zweite sichtbare Zukunft Chrifti, eine Darstellung der gesammten biblischen Eschatologie in ihren Hauptmomenten (Erlangen 1850), Guder, die Lehre von der Erscheinung Chrifti unter den Todten, in ihrem Zusammenhange mit der Lehre von den letzten Dingen (Bern 1853), Luthardt, die Lehre von den letten Dingen (Leipzig 1861), S. Gerlach, die letten Dinge (Berlin 1869). Bgl. noch O. Zöckler, de vi ac notione vocabuli ελπις in novo test. Giessen 1856. Bon einzelnen Lehrstücken wäre noch zu nennen: Rahnis, die Lehre vom heiligen Geist (Halle 1847), Schaf, die Sünde wider den heiligen Geist (Holle 1841.) Fr. Hosseus, de notionibus providentiae praedestinationisque (Bonn 1868), &b. Preuß, die Rechtfertigung des Sünders vor Gott (Berlin 1868), Tholuck, das Heidenthum nach der heiligen Schrift (Berlin 1853), Tholuck, das A. T. im N. T. (5. Aufl. Gotha 1861), Rähler, das Gewissen (I, 1: Alterthum und Neues Teftament. Halle 1878), Neumeister, die Neutestamentliche Lehre vom Lohn (Halle 1880), Schlatter, der Glaube im Neuen Testament (Lenden 1885), Paul Chrift, die Lehre vom Gebet (Lenden 1886).

d) Die NTliche Lexifographie kann eigentlich gar nicht umhin, sich auf biblisch-theologische Untersuchungen einzulassen. So gewiß dieselbe eine rein philologische Seite hat, so gewiß kann sie von dieser Seite her

ihrer Aufgabe nicht genügen. Denn wenn icon eine Reihe von termini technici, welche die ATliche Lehrsprache ausgeprägt hat, zunächst aus dem analogen ATlichen Sprachgebrauch erläutert werden muß, fo hat boch auch Diejer, wie ihr in der Profangräcität üblicher Sinn, von dem driftlichen Bewußtsein aus vielfach eine eigenthümliche Umbildung erfahren (val. v. Zezichwit, Profangräcität und biblifcher Sprachgeift. Leipzig 1859). Bit aber eine Mannigfaltigfeit der Borftellungs- und Lehrweise in den ATlichen Schriftstellern konstatirt, so wird auch diese Umbildung keineswegs überall eine gleiche gewesen sein. Bon den ATlichen Lexikographen hat nur Schirlit (griechijch = deutsches Borterbuch jum R. T. Gießen 1851. 5. Aufl., neubearbeitet von Th. Eger. 1893) die biblisch-theologifche Betrachtung der in den einzelnen termini ausgedrückten Borftellungen fich gefliffentlicher zur Aufgabe gestellt. Gin eigentlich biblifch-theologisches Lexiton jollte das "Wörterbuch des N. T. jur Erklärung der chriftlichen Lehre von 28. A. Teller" (5. Aufl. Berlin 1792) fein. Aber abgesehen von bem flachrationalijtischen Standpunkt beffelben, ift es nur für ben praktifchen Gebrauch bestimmt und macht feine miffenschaftlichen Ansprüche. Erst neuerdings ift die Ausarbeitung eines solchen unternommen worden (5. Cremer, biblijch-theologisches Borterbuch der ATlichen Gräcität. Gotha 1866. 7. Aufl. 1893.) Allerdings wird es immer schwer sein, aufferhalb des Zusammenhanges eines Lehrbegriffs die Bedeutung feiner termini eingehend zu erläutern; aber wie weit auch der letzte 3med erreicht werde, immer wird ein folches Wörterbuch eine der wichtigften Hülfsarbeiten für die biblische Theologie des N T. fein.6)

<sup>6)</sup> Wo einzelne Schriftsteller im Folgenden ohne Angabe ihrer Werke angeführt werden, sind überall ihre in der Einleitung besprochenen oder später noch anzuführens den biblisch-theologischen Arbeiten gemeint.

# Erster Theil.

# Die Lehre Jesu nach der ältesten Ueberlieserung.

## Einleitung.

### 8, 9. Leben und Lehre Jeju in ihrem Berhältniß zur biblijchen Theologie.

Es ist weder methodisch zulässig, noch dem Zweck unserer Wissenschaft förderlich, eine geschichtliche Darstellung des Lebens Jesu in dieselbe aufzunehmen. a) Nicht das Leben Jesu an sich in seinem geschichtlichen Berlause, sondern die Auffassung von der religiösen Bedeutung desselben, auf welcher die älteste Neutestamentliche Berkündigung ruht, bildet den Ausgangspunkt für die diblische Theologie. d) Diese Auffassung war aber zunächst bedingt durch die Lehre Jesu, sofern dieselbe die authentische Ersläuterung über die Bedeutung seiner Person und seiner Erscheinung gab; daher muß eine Darstellung dieser Lehre den grundlegenden Abschnitt der biblischen Theologie bilden. c)

a) Es liegt der Gedanke nahe, daß der Ausgangspunkt für die diblische Theologie eine Darstellung des Lebens Jesu sein müsse. Ist der Zweck derselben, den religiösen Vorstellungs- und Lehrgehalt der ATlichen Schriften darzustellen, sosern dieselben die authentischen Urkunden über die Offenbarung Gottes in Christo sind, so scheint zunächst diesenige Reihe von Thatsachen ermittelt werden zu müssen, in welchen sich jene Offenbarung vollzogen hat, weil an sie nothwendig die apostolische Lehre anknüpft; und diese Thatsachen würde eben eine Darstellung des Lebens Jesu vorzusühren haben. Milein damit würden wir die Grenzen unserer

<sup>1)</sup> In der That hat auch G. L. Bauer in die erste Abtheilung seiner Darstellung des synoptischen Lehrbegriffs (Bd. I) ausstührliche Untersuchungen über geschichtliche Fragen des Lebens Jesu verstochten. In der "historische kritischen Einleitung," die de Wette der Darstellung der Lehre Jesu und der Apostel vorausschicht, giebt er §. 207 dis 224 einen geschichtlichen Abris des Lebens Jesu, und ähnlich v. Cölln in dem der Darstellung der Lehre Jesu vorausschenden "allgemeinen Theil" eine Darstellung der "Lebensverhältnisse Jesu aus dem religiösen Standpunkt betrachtet" (§. 132—138). Seiner Auffassung von der Aufgabe der biblischen Theologie entsprechend, hat Schmid in der Darstellung des "messianischen Zeitalters" das "Leben Fesu" als ersten Theil der Lehre Fesu vorausseschickt (I. S. 33—120), und E. F. Nösgen in Band 1 seiner

Disziplin weit überschreiten, ba jede (felbst die ffizzenhaftefte) wiffenschaft= liche Darftellung des Lebens Jeju eine Menge fonfreter Details enthalten und eine Reihe geschichtlicher Fragen gur Erwägung ftellen muß, welche, weil fie mit dem rein menschlichen Entwicklungsgange oder mit den lokalen und zeitgeschichtlichen Bedingungen deffelben zusammenhängen, für ben Offenbarungscharakter dieses Lebens und darum für die biblische Theologie ohne Bedeutung find. Aber diese Darftellung fest auch eine hiftorisch= fritische Quellenprufung voraus, die völlig anderer Art ift, als die Me= thode der biblischen Theologie. Diese hat ausschließlich zu fragen, welches die Vorstellungen und Lehren ber uns vorliegenden Schriften sind; jene fragt, ob die Berichte der uns vorliegenden Quellen glaubwürdig find ober nicht. Das geschichtliche Bild aber von dem Leben Jefu, welches wir auf diesem Wege aus unseren Quellen gewinnen, durfen mir feineswegs ohne weiteres mit demjenigen identificiren, von welchem die altefte Berfündigung des Evangeliums ausging, da das letztere einerseits reicher und lebensvoller war, andererseits doch noch manche uns glaubwürdig überlieserte Züge entbehren konnte<sup>2</sup>) und jedenfalls nicht auf einer wissen= schaftlichen Erforschung der Thatsachen des Lebens Jesu beruhte.3) Immer kann also eine missenschaftliche Darstellung des Lebens Jesu nicht der Ausgangspunft für die biblifche Theologie fein.

b) Allerdings ist die in der Person Jesu erschienene und in den Thatsachen seines Lebens sich vollziehende Gottesoffenbarung ber Ausgangepunkt für die religiöfen Borftellungen und Lehren gemefen, melche die biblische Theologie, als den Inhalt der älteften ATlichen Berfündi-

Geichichte der neutestamentlichen Offenbarung die "Geschichte Jesu Christi" behandelt. (München 1891.) — 2) Die älteste Verkündigung schöpfte noch aus der unmittelbaren Unschauung bes öffentlichen Lebens Jesu ober aus ber münblichen Neberlieferung bavon, mahrend wir auf unfere Quellen angewiesen find, bie doch immer nur eine beschränkte Auswahl von Thatsachen darbieten. feits können wir auf Grund späterer Nachforschungen (3. B. über bie Borgeschichte Fesu) oder individueller Erinnerungen (wie der johanneischen) noch Worte oder Thatfachen überliefert erhalten haben, welche, weil fie in der altesten (ohnehin auf das öffentliche Leben Jesu beschränkten) Ueberlieferung noch fehlten, auch nicht auf die Borftellungen und Lehren ber alteften Reutestamentlichen Schrift= fteller einwirken konnten. Man denke 3. B. an die Ueberlieferung von der übernatiirlichen Erzeugung ober an die Herrenworte bes vierten Evangeliums. - 3) Kame eine folde zu dem Resultate, daß das leben Jefu ein durchaus anderes war, als unfere Quellen mit ihrem "verherrlichenden Sagenschmuct" es barftellen, fo ware daffelbe für bie biblifche Theologie nicht nur werthlos, fondern geradezu irrefuhrend, da die alteften Schriftsteller jedenfalls nicht von folder fritischen Betrachtung des lebens Jefu ausgingen, fondern von dem Bilde deffelben, wie es im Wefentlichen auf Grund der alteften Ueberlieferung unfere Quellen zeigen. Aber wenn man auch von der Borausfetzung ausgeht, daß unfere Evangelien, als authentische Urfunden der Offenbarungsthatfachen, fein verzerrtes und getrübtes Bild bes Lebens Jefu darbieten konnen (vgl. §. 1, b), fo wird doch die wiffenschaftliche Darftellung deffelben felbst bei der fritisch ermittelten älteften Ueberlieferungsform, bie allein auf die Geftalt der alteften Borftellungen und Lehren eingewirkt haben tann, immer noch häufig mifchen bem geschichtlichen Thatbeftand und der in ihr fich ausprägenden Borftellung von den Ereigniffen und ihrem Entwidlungsgange unterscheiben muffen.

gungen barzustellen hat. Aber wie jene Thatsachen nicht an sich, sondern wenn sie in ihrer rechten Bedeutung erkannt werden, die vollkommene Gottesoffenbarung tonstituiren, so wird auch die Art, wie diese von den ältesten Zeugen erfaßt und lehrhaft verwerthet ift, nicht aus jenen That= sachen an fich, sondern nur aus ihrer Auffassung Seitens der erften Berfündiger des Evangeliums verstanden werden fonnen. Der biblischen Theologie kommt es nicht darauf an, was die altesten NTlichen Schriftsteller von den Thatsachen des Lebens Jesu wußten, sondern was ihnen davon für ihre Anschauung von der Bedeutung der Person Jesu und seiner Er= scheinung und somit für die Bildung ihrer religiofen Borftellungen und Lehren maßgebend mar. Es thut aber ber wesentlichen Richtigkeit ihrer Auffassung von der religiösen Bedeutung des Lebens Jesu, die wir allerdings voraussetzen muffen, keinen Eintrag, wenn von ihnen noch nicht alle Offenbarungsthatsachen als solche, oder doch nicht in ihrer vollen Bedeutung erkannt find. Und doch kann die biblifche Theologie nicht fragen, wie wir auf Grund des Gesammtzeugniffes der MElichen Urfunden den Offenbarungscharafter der Thatsachen diefes Lebens aufzufassen haben, sondern nur wie derselbe von den altesten Berkundigern Des Evangeliums aufgefaßt ift, da nur diese Auffassung auf ihre religiösen Vorstellungen und Lehren bestimmend eingewirtt haben fann. Denn so gewiß das in Christo gegebene Beil erst allmählich unter der Leitung des Geistes immer tiefer und allseitiger erfannt wurde, so gewiß läßt fich voraussetzen, daß auch die Erkenntniß von der religojen Bedeutung der grundlegenden Offenbarungsthatsachen eine immer wachsende gewesen ift und dieselben daher in der ältesten Verkündigung noch nicht in ihrer umfassendsten Bedeutung zur Geltung getommen find.4)

e) Hat sich in der Erscheinung Tesu die volle Gottesoffenbarung vollzogen, so muß dieselbe sich auch als solche der Welt verständlich gemacht haben. Es liegt im Wesen der Offenbarung, daß dieselbe nicht nur in gewissen Thatsachen bestehen kann, sondern daß sie zugleich die wesentlich richtige Auffassung von der Bedeutung dieser Thatsachen von vorn herein sicher stellen muß; und dieses kann bei der in Christo erschienenen Gottessossenbarung nur durch das seine Erscheinung begleitende Selbstzeugniß

<sup>4)</sup> Auch hieraus erhellt, daß nicht eine wissenschaftliche Darstellung des Lebens Jesu der diblischen Theologie zu Grunde gelegt werden kann. Ließe sich z. B. wirklich aus dem ältesten Evangelium konstatiren, welches die geschichtlichen Momente gewesen sind, die Jesum zu dem gemacht haben, was er war, und wie er unter dem Einsluß derselben seine Ansichten und Absichten erst allmählich während seiner öffentlichen Wirksamleit entwickelt hat, so fragt es sich noch, ob die ATichen Schriftseller diese angebiichen Thatsachen als solche erkannt und in ihrer Bedeutung für die Auffassung der Person Jesu gewürdigt haben. Oder meint man z. B. den in den Evangelien erzählten Herzause die der Tause Jesu als eine bloße Bisson des Täufers auffassen zu müssen, so hat derselbe offendar eine ganz andere Bedeutung, als wenn man ihn als ein Erzebniß Jesu faßt. Für die biblische Theologie kommt es zunächst gar nicht darauf an, welche dieser Aussachungen geschichtlich die richtige ist, sondern darauf, welche die ältesten MTichen Schriftseller gehabt haben, weil nur diese für ihr Lehren maßgebend sein konnte.

Befu (im weitesten Umfange) geschehen fein. Auf Diesem Selbstzeugniß Jesu ruht aber der Natur der Sache nach und geschichtlich die Auffassung feiner Erscheinung in der altesten MTlichen Berkundigung. Wenn biefe Auffassung den vollen Offenbarungsgehalt derfelben noch nicht erschöpft. fo ift ber Grund bavon offenbar ein boppelter. Ginmal läft fich nicht erwarten, daß der volle Reichthum des Selbstzeugnisses Jesu bereits in das Verftändniß und die Verfündigung der ältesten Zeugen übergegangen ift: und sodann war Zesus selbst bei seiner Lehrthätigkeit (und also auch bei jenem Selbstzeugnif) gebunden theils durch die padagogische Rucksicht auf Die Berständniffähigkeit seiner Sorer für die erft in die Belt eintretende Offenbarung (vgl. 30h. 16, 12), theils durch die Rücknicht auf die ihrer Bollendung erft noch entgegengehenden und darum dem vollen Berftandniß ihrer Bedeutung noch nicht zugänglichen Heilsthatsachen.5) Nur was Jesus bereits über die Bedeutung feiner Person und Erscheinung gelehrt hatte, und wieviel davon in die älteste Ueberlieferung seiner Worte übergegangen war, konnte aber für die ursprünglichen Borstellungen der ATlichen Schriftsteller maggebend sein. Damit erledigt sich auch die Frage nach bem Berhältniß der biblischen Theologie zu den Thatsachen des Lebens Jeju. Coweit die Lehre Jeju nämlich auf diese Thatsache zuruchweift, um ihre mahre Bedeutung erfennen zu laffen, oder soweit fie dieselben zu ihrem Berständnif voraussett, werden fie auch für die biblische Theologie in Betracht fommen und ihr durch die Ueberlieferung, aus welcher fie die Lehre Jesu schöpft, dargeboten sein. Immer aber wird nur die Lehre Jeju den Ausgangspunkt für fie bilden, weil in ihr die Auffassung ber ältesten Berfündiger bes Epangeliums von der Bedeutung Jesu und feiner Erscheinung wurzelt, und damit die Grundlage für das Verständnif ihrer religiöfen Borftellungen und Lehren gegeben ift.

<sup>5)</sup> Schon baraus erhellt, wie unqulaifig es ift, ben Wahrheitsgehalt ber entwickelteren apostolischen Lehre daran zu bemeffen, wie weit derfelbe bereits in ber Lehre Jefu ausdrücklich vorliegt. Bollends aber die Unterscheidung einer Lehre ber Apostel von Reju und einer Lehre Jefu in dem Ginne, in welchem man fie oft gemacht hat, ift burchaus ungeschichtlich. Bare bie Lehre Jeju wesentlich eine neue Gotteslehre ober Sittenlehre geweien, fo hatte die Lehre feiner Apostel fich nicht in dem Mafe um die Bebeutung seiner Berson und seiner Erscheinung breben können, wie fie es thut. Die Lehre Gefu war vielmehr ihrem wesentlichen Kerne nach nichts Underes als eine Lehre von ber Bedeutung feiner Berfon und feiner Erscheinung. Wenn in den ber Lehre Jeju vorausgeschickten Darftellungen feines lebens von feinem Berhaltniß jum Täufer oder ju ben Parteien im Bolf, von feinem 3wed und Blan, von bem Gottesreich und ben Mitteln zu feiner Begrundung, von dem Deffiasbegriff und der Stellung Jeju ju dem A. T. oder ju der Bolfserwartung, von der Bedeuting der Bunder und bes Todes Jefu, von den Beiffagungen Gefu und von der Bestimmung feiner Apostel gehandelt wird, fo konnte für die Auffaffung ber apostolischen Zeit von diesen Fragen boch nur maßgebend fein, was Jesus felbst darüber gesagt hatte, ja es bildet das die eigentliche Substang der Lebre Jefu. Bas fonft etwa von Aussagen theologischen ober anthropologischen Gehalts ober von sittlichen Ermahnungen in den Aussprüchen Jeju vorkommt, bas wird erft darauf anzusehen sein, inwiefern es etwas ber Lehre Jeju Gigenthumliches ift und in welchem Zusammenhange es mit jenem Mittelpunfte derselben fteht.

### §: 10. Die Duellen für die Darftellung der Lehre Jefu.

Die biblisch-theologische Darstellung der Lehre Sesu hat nicht zu fragen, was Sesus gesagt hat, sondern was von den Aussprüchen Sesu und in welcher Form es die älteste Ueberlieferung besaß.a) Die johanneische Ueberlieferung bleibt demnach von den Quellen dieser Darstellung völlig ausgeschlossen.b) Aber auch aus den spnoptischen Evangelien kann nur auf Grund der kritischen Untersuchung über die Entstehung und das Berwandtschaftsverhältniß derselben der Thatbestand der ältesten Ueberslieferung von der Lehre Sesu erhoben werden.c)

a) Auch die wissenschaftliche Darstellung des Lebens Jesu hat sich mit der Lehre Jefu zu beschäftigen, da sein Lehren nicht nur einen Saupt= theil seiner Wirksamkeit bildete, sondern auch über wichtige Fragen in Betreff seiner geschichtlichen Stellung und Bedeutung den nächsten und ficherften Aufschluß giebt. Sie wird baber zu fragen haben, welche Aussprüche Zesu sich der historischen Kritik als authentisch beglaubigen und welches Bild fich aus einer möglichft vollständigen Sammlung und Erwägung derfelben von der Form und dem Inhalt feiner Lehre ergiebt. Anders die biblijche Theologie. Sie fragt nur, welche Aussprüche Jesu die ältesten ATlichen Schriftsteller ursprünglich kannten und welche Auffassung seiner Lehren sich aus der Fassung, in welcher sie dieselben befagen, ergiebt. Db der Kreis jener Aussprüche ein vollständiges Bild von bem, mas Jefus gefagt und gelehrt hatte, ergiebt, ob ihre ältefte schriftliche Fassung von den Ohrenzeugen selbst herrührt und daher als authentisch gelten kann, barauf kommt es ihr zunächst nicht an. Jedenfalls ftammt die altefte Ueberlieferung über die Aussprüche Jeju, aus welcher die apostolische Zeit schöpfte, von den Ohrenzeugen her; aber so gewiß in bem Offenbarungscharafter ber Lehre Jesu die Garantie gegeben ift, daß feine Junger dieselbe nicht in einer ihre wesentliche Bedeutung aufhebenden Weise migverstanden hatten, so wenig läßt fich a priori voraussetzen, daß Alles, mas Jejus gejagt hatte, in der Erinnerung der erften Zeugen haften geblieben und fo in den Kreis der altesten lleberlieferung übergegangen, ober bag Alles von Allen im ursprünglichen Sinne aufgefaßt, und diesem Sinne entsprechend ausgedrückt war. Immer aber konnte die Lehre Jesu nur in dem Umfange und in der Auffassung, welche die alteste Ueberlieferung darftellt, auf die Anfänge der ATlichen Lehrentwickelung einwirfen. Bas Jejus sonst etwa gesagt hatte, oder was sonft etwa über ben Sinn feiner Lehre fich ermitteln läßt, mar für die altesten unter den ATlichen Schriftstellern so gut wie nicht vorhanden. Darum kann die biblische Theologie nicht von der Lehre Jesu an sich ausgehen, sondern nur von der Lehre Jesu, wie fie in der altesten Ueberlieferung fich darftellt.

b) Für eine Darstellung der Lehre Zesu, wie sie das Leben Zesu ersordert, ist die Benutzung des Johannesevangeliums (mag man dasselbe für direkt apostolisch halten oder nur auf selbstständiger apostolischer Ueber-lieferung beruhen lassen) nicht nur zulässig, sondern ganz unentbehrlich, obwohl dasselbe auf eine unbedingte Authentie seiner Christusreden allerbings keinen Anspruch machen kann (vgl. B. Weiß, Lehrbuch der Einleitung

in das R. T. S. 51, 7). Allein ale Quelle für die alteste Ueberlieferung von der Lehre Jesu ist es nicht zu gebrauchen. Wie viel auch in ihm nach Inhalt und Form von authentischen Aussprüchen Jesu enthalten ift, wie manche Seiten der Lehre Jesu daffelbe uns auch in einem neuen Lichte oder in größerer Rlarheit sehen läßt, so zeigt boch die Thatfache, bag wir erft in diesem spätesten Evangelium von jenen Aussprüchen Runde befommen und diese Seiten beleuchtet feben, wie in der altesten Ueberlieferung jene Aussprüche fehlten, Diese Seiten gurudtraten und alfo für Die Lehrentwickelung in den alteren Schriften bes R. T. nicht mitbedingend werden konnten. Auch die Ermägung, daß der Apostel Johannes Die feiner individuellen Erinnerung oder Auffassung angehörigen Aussprüche Seju nicht für fich behalten haben wird bis zu ber Zeit, aus welcher die feinen Namen tragenden Schriften ftammen, und daß baber einzelne berfelben, die wir erft aus dem vierten Evangelium fennen lernen, bereits in ben alteren Lehrtropen wirffam geworben fein konnten, fann uns nicht veranlaffen, die Chriftusreden deffelben bereits für die grundlegende Darftellung der Lehre Zeju zu verwerthen, da die fo eigenthumlich von dem johanneischen Typus verschiedene Gestalt der Chriftusreden in der uns befannten ältesten Ueberlieferung nun einmal zeigt, bag jener jedenfalls auf diese nicht merklich eingewirkt hat. Mögen also in dem Evangeliften Johannes erft fpater reichere Erinnerungen aufgetaucht fein und ihr eigenthumliches Licht über vieles in der Lehre Jesu verbreitet haben, oder mögen fie wirklich bis dahin in ihm geruht haben, mo fie im Zusammenhange mit feiner eigenen theologischen Entwicklung ihre eigenthumliche Ausprägung erhielten: immer fann ber Schat berfelben in fruchtbarer Weise nur im Zusammenhange mit der daraus erwachsenen und so unlösbar damit verwachsenen johanneischen Theologie dargestellt werden. 1) Bgl. B. Weiß, das Leben Jesu. Buch I, Rap. 7. (3. Aufl. Berlin 1888).

<sup>1)</sup> Bahrend ichon G. L. Bauer "die driftliche Religionstheorie nach ben brei erften Evangelien" und "nach Johannes" gesondert behandelte, geben be Bette und v. Colln bei ber Darstellung der Lehre Jeju von allen vier Evangelien aus. Ersterer ftellt §. 226 ben Grundfat auf, dag hinfichtlich bes Inhalts der Lehre das Johannesevangelium als Richtschnur der Kritit zu gebrauchen, die Bortragsform aber in den Synoptifern treuer erhalten fei; letterer meint §. 139, daß gerade bas Johannesevangelium es erleichtere. Die subjektive Unficht ber Evangelisten zu erkennen und fo ben eigentlichen Lehrvortrag Sefu von ber subjektiven Form, worin er von feinen Schülern überliefert worden, gu unterscheiben. Ohne weiteres hat Schmid die Lehre Jesu nach allen vier Evangelien dargestellt (vgl. I, §. 3), und theilweise felbst noch Reuß, obwohl berselbe daneben auch die Chriffusreden des vierten Evangeliums als Quelle der johanneischen Theologie verwerthet (val. I, S. 156), was fie für Baur natürlich ganz ausschließlich find. Aber felbst die Beife, wie v. Dofterzee erft die Theologie Jesu gesondert nach den synoptischen Evangelien (§. 10-16) und nach dem Johannesevangelium (§. 17-22) barftellt, um beide dann in eine höhere Einheit zusammenzufaffen (§. 23. 24), führt doch über Die Inkonvenienz nicht hinaus, daß die biblische Theologie eine Darftellung ber Lehre Jefu an ihre Spite ftellt, beren volle Berwerthung jedenfalls erft an ihrem Schluffe ericheinen fann, Reuerdings hat wieder S. S. Bendt (der Inhalt der Lehre Jefu. Göttingen 1890) die Lehre Jeju nach den Synoptifern und nach Johannes dargestellt, und Benfolag der Lehre Jefu nach den Synoptifern (I, S. 26-211) einfach die Lehre Jefu nach dem Johannesevangelium (I, G. 212-93) an die Seite geftellt.

c) Die alteste Ueberlieferung über bie Aussprüche Jeju findet fich in den brei spnoptischen Evangelien. Allerdings ist nicht zu überseben, daß wir nicht nur feinerlei Burgichaft bafur haben, vielmehr nach ihren Entstehungsverhältniffen nur bezweifeln können, daß wir in diesen Evangelien den vollen Reichthum der Aussprüche Jeju noch besitzen, aus welchem die ältesten Schriftsteller bes N. T. ihre Unschauungen schöpften. Allein Die biblifche Theologie besitt nun einmal für die Darftellung der älteften Neberlieferung von der Lehre Jesu keine anderen Quellen und muß sich barum für ihren grundlegenden Abichnitt an diefe halten. Undrerfeits fann, da die synoptischen Evangelien in ihrer jetigen Form wahrscheinlich ipater entstanden find als die meisten unserer MIlichen Schriften, auch in fie bereits manches von Aussprüchen Jesu aufgenommen fein, was ent= weder überhaupt oder menigstens in seiner jetigen Faffung der ältesten Neberlieferung, welche die NTliche Lehrentwicklung in ihrem Anfange allein voraussett, fremd mar. Schon die Thatsache, daß viele Aussprüche von zweien oder allen dreien bezeugt, andere nur in einem enthalten find, legt eine Unterscheidung unter dem von ihnen dargebotenen Material nabe, mehr noch die Beobachtung, daß auch in ihnen bereits derfelbe Ausspruch oft in fehr verschiedener Fassung und Auffassung vorfommt. Gine Ausicheidung der ältesten Gestalt der Ueberlieferung von den Aussprüchen Sefu aus dem Gesammtbestande der synoptischen Ueberlieferung tann baber nur mittelst einer sorgfältigen Quellenkritit vollzogen werden.2) Die da= für nothwendige Untersuchung über die Entstehung und das Berwandt= schaftsverhältniß der drei synoptischen Evangelien kann freilich hier nicht geführt werden; fie gehört der hiftorisch-fritischen Ginleitung an. Die biblische Theologie kann nur ihre Resultate als Grundlage für ihre Dar= stellung axiomatisch aufnehmen. Nur unter der Boraussetzung aber, daß biefe Resultate die Berechtigung geben und den Weg zeigen, aus ihnen Die älteste Ueberlieferung von der Lehre Jesu zu entnehmen, kann fie überhaupt den Bersuch einer Darstellung derselben unternehmen.

# §. 11. Aritische Voraussetzungen für die Benutzung der drei synoptischen Evangelien.

Bgl. Weiß, Leben Jesu, Buch I. Einleitung in das N. T. §. 44—48 und dazu das Marcusevangelium und seine synoptischen Parallelen (Berlin 1872), das Matthäussevangelium und seine Lucasparallelen (Halle 1876).

Das von den beiden anderen Synoptifern bereits benutzte Marcus= evangelium beruht auf direkt apostolischer Ueberlieferung.a) Außerdem liegt allen drei Evangelien eine apostolische Schrift zu Grunde, welche es

<sup>2)</sup> Es ist ganz konsequent, wenn Baur nach seiner kritischen Grundansicht von den Svangelien den Lucas als eine tendenziöse Bearbeitung des Matthäus, den Marcus als eine die Gegensätze beider neutralisirende Bearbeitung ganz dei Seite liegen läßt und sich ausschließlich an Matthäus hält, obwohl auch dei diesem nicht nur eine universsalissische Bearbeitung von einer judenchristlichen Grundschrift, sondern auch in dieser der erst nach dem Tode Jesu sich bestimmter gestaltende Judaismus von der ursprünglichen Lehre Jesu zu scheidigen sein soll (vgl. S. 23). Allein hätte wirklich die älteste apostolische

hauptsächlich auf eine Sammlung der Aussprüche Jesu abgesehen hatte, wie sie in der ältesten Gemeinüberlieferung gangbar waren.b) Was Lucas außerdem von Quellen benutzt hat, ist wahrscheinlich von gleichem Werthe mit unserem Marcusevangelium.c) So weit sich die Art der Quellenbenutzung in unseren Evangelien konstatiren läßt, erweckt sie das Lorurtheil, daß aus ihnen die älteste Ueberlieferung nach Inhalt und Form noch im Wesentlichen sicher zu ermitteln sei. d)

a) Die Annahme, daß unser zweites Evangelium das älteste ber drei Sproptifer und von den beiden anderen bereits benutt worden fei, tritt zwar fcon fehr früh auf (vgl. G. Chr. Storr, über ben Zweck ber evangeli= schen Geschichte und der Briefe Johannis. Tübingen 1786. §. 58—62) und fand bereits in Beige (Evangelische Geschichte. Leinzig 1838) und Wilke (der Urevangelift. Dresden 1838) eine höchst scharffinnige, im Wesentlichen völlig ausreichende Begründung, errang fich aber boch erft, feit Emald in seinen Jahrbuchern (1848. 49) bafür eintrat (vgl. die drei ersten Evangelien. Göttingen 1850. 2. Ausg. 1871), immer allge= meinere Anerkennung.1) Die Hypothese, wonach unser zweites Evangelium nur eine, freilich formell und materiell demfelben am nächsten stehende, Bearbeitung des den beiden andern Synoptifern zu Grunde liegenden Urmarcus ift (Holymann, die synoptischen Evangelien. Leinzig 1863; Beigfäder, Untersuchungen über die evangelische Geschichte. 1864; Benschlag, Studien und Rritifen 1881, 4; Feine, zur synoptischen Frage in den Jahrbüchern für protestantische Theol. XII. XIV.) hat sich in all ihren Wandlungen als undurchführbar erwiesen und ist zuletzt von ihrem Urheber felbst wieder aufgegeben worden. Da bas Marcusevan= gelium nach einer immer allgemeiner als glaubwürdig erkannten und auf unser zweites Evangelium bezogenen Nachricht bes Presbyters Johannes (bei Euseb. hist. eccl. III, 39) aus den Erinnerungen an die mundlichen Erzählungen des Apostel Betrus gefloffen ift, so ift das Gefammt= bild von dem Lehren und Leben Jeju, welches daffelbe giebt, bas unmittel= bare Erzeugnig ber lebendigen apostolischen Berkundigung, die natürlich noch viel reicher mar, als die daraus im Evangelium erhaltenen Zuge,

Ueberlieferung bereits die Lehre Jesu im Sinne eines beschränkten Judaismus aufsgesaßt, so begönne für uns die Geschichte driftlicher Lehrentwicklung mit der so gesaßten Lehre Jesu. Was darüber hinaus etwa über eine "ursprüngliche" Lehre Jesu vermuthet wird, ist nur eine historische Konjektur ohne jeden sicheren Anhalt.

<sup>1)</sup> Die einst fast herrschende Owen-Griesbachsche Hypothese, welche den Marcus zum jüngsten unserer drei Gvangelisten macht, ift neuerdings nur noch vom Standpunkt der Tübinger Tendenzkritif aus eingehender vertheidigt (vgl. Schwegler, das nachapostolische Zeitalter. Tübingen 1846; Baur, fritische Untersuchungen über die kanonischen Svangelien. Tübingen 1847; Strauß, Leben Jesu. Leipzig 1864; Keim, Geschichte Jesu von Nazara. Zürich 1867—72) und innerhalb der Schule selbst von Hitzenschle seit 1850 mit Nachdruck und Ersolg unermüblich bekämpft worden. Mit ihm hält auch Holsten (die synoptischen Evangelien. Heidelberg 1886) an der Mittelstellung des Marcus seft, während Volkmar (die Evangelien des Marcus und die Synopsis. Leipzig 1870) jogar zur Priorität des Marcusevangeliums übergegangen ist.

mib bietet namentlich in den von ihm zuerst aufgezeichneten Gesprächen

eine Fülle von Stoff für die Darstellung der Lehre Jesu.

b) Maggebend für die weitere Erforschung der Quellen unserer Evangelien ist die zuerst von Weiße begründete und immer allgemeiner bestätigte Beobachtung, daß unser erstes und drittes Evangelium zwei von einander durchaus unabhängige Schriften find. Hieraus ergiebt fich nämlich, daß überall da, wo beide Evangelien ohne Bermittelung des Marcus eine schriftstellerische Verwandtschaft zeigen, eine andere Quelle von beiden gemeinsam, aber von jedem in eigenthümlicher Beise benutt ift. In dieser Quelle erkennen die Meisten die von Papias erwähnte Schrift des Apostels Matthäus (bei Euseb. hist. eccl. III. 39), welche zwar gang vorwiegend Reden und Aussprüche des Herrn, aber nach dem Resultat jener Analyse auch Erzählungsftucke enthielt. In diefer Schrift haben wir den reichsten Schatz direkter apostolischer Ueberlieferung von Worten Befu und von einzelnen Bugen aus feinem Leben, wie fie fich befonders um hervorragende Aussprüche beffelben gruppiren, zu suchen. Wie diese Schrift die in dem ältesten Apostelfreise stehend gewordene Ueberlieferung am treuesten wiedergegeben hat, so hat fie auch am mächtigften direkt und indireft auf die spätere Evangelienlitteratur eingewirkt. Unser erstes Evangelium, das fie am treueften und vollständigften benutt und mit Bulfe des Marcus zu einer vollständigen Lebensgeschichte Jesu verarbeitet hat, verdankt berfelben den Namen des Matthäus, den es trägt. werden fie als "apostolische Quelle", das erfte Evangelium dem Berfommen gemäß als Matthäus bezeichnen. Lucas hat fie freier und wenis ger vollständig benutt, aber bennoch manches aus ihr erhalten, was unser Matthäus in bem aus Marcus entlehnten Rahmen feiner Geschichte nicht mehr unterzubringen gewußt hat. Mit ber Beschränfung biefer Schrift auf eine bloge Redes oder Spruchsammlung hängt es meift gusammen, daß man bie Benutung berfelben burch unfer zweites Evangelium vertannt hat. Markus hat theils die kurzen stigenhaften, aber im Lapidarstil entworfenen Erzählungsstücke berjelben nach petrinischer Ueberlieferung farbenreicher und vollständiger ausgeführt, theils einzelne Sprüche derfelben, feltener größere Rebeftuce, jum Theil ziemlich frei umgeftaltet, feinem Bragmatismus eingereiht. Daraus erklärt fich, bag unfer zweites Evan= gelium gegenüber dem erften, das die apostolische Quelle oft treuer benutt hat und selbst ba bei ihr stehen geblieben ift, wo ihm bie Bearbeitung derselben durch Marcus vorlag, oft einen sekundaren Text zeigt, wodurch bie Rritik so vielfach irre geleitet ist.2)

<sup>2)</sup> Bo Matthäus und Lucas ohne Vermittelung des Marcus wörtlich übereinftimmen, haben wir demnach den Bortlaut der von ihnen benutzten apostolischen Quelle. Bo sie von einander abweichen, ist die ursprüngliche Fassung nach dem kritischen Grundsat herzustellen, daß die Fassung, deren Motiv noch erkenndar ist, sür die sekundäre gilt. Im Gauzen hat nach Obigem Matthäus das Präjudiz der Ursprünglichteit für sich. Wir eitiren, wo irgend ein wesentlicher Unterschied in der Fassung sich zeigt, diesenige Stelle, in welcher die Fassung sich als die ursprünglichste ergiebt, sonst schliedethin nach Matthäus. Bei Sprüchen, wo es besonders wichtig erschien, ihr Borkommen in der apostolischen Quelle zu konstativen, oder wo der Text bei keinem

c) Bas Matthäus von größeren Redestücken Eigenthümliches hat, läft fich auch ohne die Kontrolle durch Lucas mit hoher Wahrscheinlichfeit als der apostolischen Quelle entnommen und, nach Abzug der lehrhaften Eigenthümlichkeiten des Evangeliften, als im Wesentlichen treu wiedergegeben ansehen. Selbst vereinzelte Aussprüche, die er allein erhalten hat, laffen sich vielfach theils auf diese Quelle, theils auf eine ihr gleichwerthige mundliche Ueberlieferung gurucführen. Da aber die alteste apostolische Quelle ficher feine Geburts-, Leidens- und Auferstehungeneschichte hatte, entbehrt auf diejen Gebieten alles, mas bem erften Evangelium eigenthum= lich ift, der unmittelbaren Gewähr apostolischer Ueberlieferung. Bahrend bei Matthäus sich nicht nachweisen lägt, daß er außer ben oben angegebenen noch andere ichriftliche Quellen benutt hat, ift dies bei Lucas hinsichtlich vieler Ergählungsstücke und besonders mancher Parabeln überwiegend mahrscheinlich. Da derfelbe nun in feinem Broomium ausbrücklich fagt, daß er der Ueberlieferung der Augenzeugen nachgegangen sei, und sich auf analoge Borarbeiten beruft (1, 1-3), jo muffen seine uns unbekannten Quellen ebenfalls aus apostolijcher Ueberlieferung geschöpft haben; fie fteben also feiner Marcusquelle wesentlich an Werth gleich. Wo fich eine Benutung folder Quellen fritisch mahrscheinlich machen läßt, da ergeben auch die dem Lucas eigenthümlichen Abschnitte höchst werthvolle Fundgruben für die älteste Ueberlieferung der Reden Jesu.3)

d) Unmittelbar läßt sich nur die Art, wie Matthäus und Lucas den Marcus benutzt haben, kontroliren; allein auch die von beiden unabhängig von einander benutzten Redestücke der apostolischen Quelle sind theilweise so wörtlich übereinstimmend erhalten, daß man den ganzen Charakter dersselben wohl erkennen und demnach auch meist mit ziemlicher Sicherheit konstatiren kann, wo einer oder beide die ursprüngliche Fassung geändert haben. Zedenfalls erhalten wir so ein weites Gediet, auf dem wir Beodachtungen darüber anstellen können, wie weit die Freiheit der Evangelisten in der Benutzung ihrer Quellen ging. Und hier erweist sich der durch die

aang ursprünglich erhalten icheint, stellen wir die Barallelstellen beiber Evangelien neben einander. Bo Erzählungsftucke, Aussprüche und Reden aus der apostolischen Quelle in allen brei Evangelien enthalten find, ift die fritische Operation zwar einerseits eine verwickeltere, weil die Fassung bei Matthäus und Lucas vielfach zugleich durch bie bes Marcus mitbedingt ift, aber andrentheils das Resultat auch oft ein um fo sichereres. Säufig wird man mit ber Konftatirung ber relativ ursprünglichften Faffung fich beanugen muffen. Wo das Marcusevangelium originale Quelle ift, ift es ftets ohne Rudficht auf die daffelbe benutenden Evangeliften citirt, die hier keinen felbstftandigen Werth haben. 3) Da Lucas freilich in der Benutung der apostolischen Quelle ungleich freier verfährt als Matthäus, so gewähren die von ihm allein erhaltenen Redestücke, auch wo fie aller Bahricheinlichkeit nach aus der apostolischen Quelle oder einer gleichwerthigen Ueberlieferung abzuleiten find, mindeftens ihrer Faffung nach nicht die Sicherheit, wie die analogen Abschnitte bes Matthäus. Doch darf man auch hier nach Abzug beffen, was fich als lehrhafte Eigenthumlichkeit bes Evangeliften erweisen läßt, immer noch auf eine wesentlich treue Ueberlieferung rechnen, zumal wo burch die abweichende Deutung und Bermendung des Lucas ber ursprüngliche Sinn noch hindurchblickt. Dagegen gilt binfichtlich ber Borgeschichte, sowie der Leidens- und Auferstehungsgeschichte bei Lucas das über die gleichen Abschnitte bei Matthäus Gefagte.

Tübinger Schule erregte Berbacht, daß dieselben ihre Stoffe nach lehrhaften Tendenzen und wechselnden Zeitrichtungen wesentlich umgestaltet und durch gang freie Kompositionen vermehrt haben, als durchaus unbegründet (val. selbst Biedermann, S. 223). Die Abweichungen der Evangelisten von ihren Quellen erklären fich jum überwiegend größten Theile aus schrift= ftellerifchen Motiven, aus dem Beftreben zu verdeutlichen, zu erflären, den Nachdruck des Gedankens zu verstärken oder die in der ältesten Ueber= lieferung abgeriffen erhaltenen Spruche in einen bestimmten Zusammenhang einzuflechten, in welchem bann freilich zuweilen ihr urfprunglicher Sinn alterirt wird. Migverständlich Erscheinendes ift eber weggelaffen, als unfenntlich gemacht. Selbst mo bildliche Aussprüche oder Gleichniffe fichtlich gegen ihren ursprünglichen Sinn angewandt und umgewendet werden, blickt meist noch irgendwie ihre ursprüngliche Beziehung hindurch. Was fich als Zusatz eines Evangelisten ergiebt, zeigt, so weit wir es noch kontroliren können, schon so vielfach das Bestreben, sich in Form und Inhalt an eine ber älteren Quellen anzuschließen, daß von dem verhältnigmäßig Benigen, mo eine solche Kontrole nicht mehr möglich ift, das Gleiche mit gutem Grunde angenommen werden kann. Der Beweis hierfür liegt flar vor Augen, wenn wir dasjenige betrachten, mas fich als lehrhafte Eigenthumlichkeit unserer drei Evangelien als solcher herausstellt, sofern leicht zu er= fennen ift, wie wenig hierin zu einer wesentlichen Alterirung der ältesten Ueberlieferung Anlaß gegeben mar.4)

### §. 12. Die Borarbeiten.

Die älteren Darstellungen der Lehre Zesu gehen von zu abweichenden Gesichtspunkten aus, um für die uns gestellte Aufgabe fruchtbringend zu sein.a) Aehnliches gilt zwar auch von Schmid und Reuß, die aber wenigsstens in manchen Punkten den Weg gewiesen haben, die Lehre Zesu nach ihrer spezisischen Sigenthümlichkeit darzustellen.b) Baur hat die Lehre Zesu auf eine ganz allgemeine sittlich-religiöse Grundanschauung zu reduziren gesucht.c) Erst die neueren Darstellungen versuchen dieselbe von ihrem geschichtlichen Mittelpunkt aus in ihrem inneren Zusammenhange darzustellen.d)

a) Obwohl G. L. Bauer vor de Wette und v. Cölln das voraus hat, daß er die Synoptifer gesondert von Johannes behandelt, so stimmt er doch darin mit ihnen überein, daß er die Lehre Jesu nach demselben Schema behandelt, wie die apostolische Lehre. In dem ersten Abschnitt ("Christologie," vgl. Band I) wird Lehrhaftes und Geschichtliches in

<sup>4)</sup> Dies kann nach der zeitgeschichtlichen Stellung unserer Evangelien erst Thl. 4. Abschn. 4 dargestellt werden, wo auch diesenigen synoptischen Aussprüche, welche ich zu der ältesten llebersieserung nicht rechnen kann, zur Sprache kommen werden. Wo solche setundären Züge unserer Evangelien oder Stellen, über welche ein einigermaßen sicheres Urtheil sich nicht mehr gewinnen läßt, einmal vergleichungsweise herangezogen sind, ist ihre Benutzung doch ausdrücklich von der der eigentlichen Beweisstellen unterschieden.

unklarer Bermischung abgehandelt, in den beiden andern ("Theologie" und "Anthropologie", vgl. Band II. §. 7-42) werden Gottes Ramen, Dafein und Ginheit, feine Eigenschaften, die Schöpfung, Erhaltung und Regierung, Urfprung, Name und Eintheilung der Gunde u. A., besonders ausführlich die Unfterblichfeit abgehandelt, mahrend oben gezeigt ift, daß Alles dieses zur Erfenntnig der wesentlichen Gigenthümlichkeit der Lehre Jefu nicht führt, vielmehr dieselbe von vorn herein unter einen unrichtigen Gesichtspunkt stellt (vgl. §. 9, c). Bei de Wette sind wesentliche Saupt= puntte der Lehre Jesu schon in dem Abrif des Lebens Jesu pormeggenommen. Die Lehre Jeju felbst behandelt nach einer Ginleitung über ihr "Prinzip und ihren Charafter," wie die Lehre der Apostel, erstens die Offenbarungslehre (§. 230-233) überwiegend nach johanneischen Aussprüchen, sodann die allgemeine Glaubenslehre von Gott, von den Engeln und Dämonen und vom Menschen (§. 234-245), von der wesent= lich daffelbe gilt wie von den beiden letten Abschnitten bei Bauer, endlich die Heilslehre (§. 246-254), in der noch das Meiste wirklich zur Sache gehört. Wejentlich daffelbe gilt von der Darftellung v. Cölln's, wo die "unjymbolische Religionslehre" (g. 141-153) im Wefentlichen Dieselben Gegenstände abhandelt, wie de Wette's zweiter Abschnitt, nur daß in ihr auch die Lehre von der Offenbarung als zweiter Theil der Lehre vom Menichen und feinem Berhältniß zu Gott vorfommt, mahrend die "symbolische Lehre vom Reiche Christi" (§. 154-168) erst zu dem Rern ber Berfündigung Jesu gelangt.

b) Obwohl auch Schmid die Lehre Jesu nach den vier Evangelien behandelt, jo unternimmt er doch mit Bewuftsein den Bersuch, dieselbe nach einer ihr selbst entnommenen Gliederung und nicht nach den gangbaren bogmatischen Rubriten darzustellen (vgl. S. 121. 25). Es wird babei richtig von der Botichaft des erschienenen Heiles ausgegangen (S. 122). Allein wenn dieselbe sich nach § 20 gliedert in die Lehre von der Berflärung des Baters im Sohne (ein gang den johanneischen Reden ent= nommener Begriff!), von der Erlösung der Menschen durch den Sohn und von dem Reiche Gottes, wodurch die Berklärung und Erlösung verwirklicht wird, so widerspricht es doch durchaus der Eigenthümlichkeit der Lehre Jesu, wenn der Begriff des Reiches Gottes erft am Schluffe ftatt am Anfange erscheint, eine Schwierigkeit, welche Schmid wohl gefühlt, aber S. 124 feineswegs erledigt hat. Auch ist bas bogmatische Schema nur icheinbar verlaffen; innerhalb der einzelnen Theile erscheint daffelbe vielfach im Wesentlichen wieder, und es werden daher auch gang dogmatische Bestimmungen über das Wesen Gottes (ber nach S. 132 "ein fich in fich selbst zusammenfassendes und in sich seiendes, aber zugleich ein sich mittheilendes Leben und Wefen ift"), über die göttlichen Eigenschaften, Die Trinität, die verschiedenen Stände Chrifti, die Kirche mit ihren Gnadenmitteln u. f. w. Jesu zugeschrieben. Nur die Seilsordnung ift hie und ba in eigenthumlicher, aber feineswegs immer durchfichtiger und dem Wefen ber Lehre Jeju entsprechender Unordnung abgehandelt. Geiftvoll fclieft Reuf (I, S. 149-270) die Entwicklung der Lehre Jefu an das Wort Marc. 1, 15 an und behandelt bemnach querft das Berhältnig bes Evangeliums zum Geset, sodann die Abschnitte du royaume de dieu, de la conversion, de la perfection, de la foi, de la bonne nouvelle, wobei an den letteren sich die Abschnitte de fils de l'homme et de dieu, de l'église und de l'avenir anschließen. Es war dies lange der gelungenste Bersuch einer Darstellung der Lehre Jesu, so weit dieselbe die Grundlage der Lehre der Apostel geworden ist (vgl. I, S. 158), odwohl auch hier die Einmischung sohanneischer Aussprüche methodisch nicht zu billigen und

die Anordnung nicht überall zwedentsprechend ift.

c) Die Darstellung der Lehre Jesu von Baur (S. 45-121) geht zwar von unrichtigen tritischen Vorgussetzungen aus (§. 10, c. Anm. 2): aber da auch wir in unserem Matthäus die apostolische Quelle am vollständigsten erhalten finden, so disvonirt er noch am meisten von allen bisherigen Bearbeitern über baffelbe Material, dem wir unfere Darftellung zu entnehmen denken. Freilich ist es von vorn herein ungeschichtlich, wenn Baur Jesum als "Stifter einer neuen Religion" betrachtet (S. 45), ba dieses sicher nicht der Gesichtspunkt ift, unter welchen er in seiner Lehre seine Erscheinung gestellt hat; und wenn Baur richtig von dem Berhältnift ausgeht, in welches Jesus seine Person und Erscheinung zur ATlichen Offenbarung fett, fo ift es sofort einseitig, daß er dabei nur fein Berhältniß zum Gesetz in Betracht zieht, während die Botschaft vom Gottes= reich, mit welcher Jesus beginnt, gerade an die Prophetie anknüpft. Er fommt daher auch zu dem durchaus irrigen Resultat, der substanzielle Kern bes Christenthums sei das fittliche Element, die Lehre Jesu nicht sowohl Religion als Sittenlehre (S. 65), faßt den Begriff des Gottesreiches als ben eines fittlich religiösen Gemeinwesens ohne alle Beziehung auf bas auf Grund der Prophetie erwartete Meffiasreich (S. 75) und streift von ben Aussagen Jesu über seine Berson und fein Wert, wo er sie nicht durch die willfürlichste Kritif entfernt, wie S. 86. 88. 99-105, durch eine entleerende Deutung (S. 89-92) möglichft alles Meffianische ab. um bann in dem Sohnesnamen nur den Ausbruck für bas neue Bringip bes religiösen Bewußtseins übrig zu behalten, welches er in ber 3dee Gottes als bes Baters findet (S. 115). So bleiben allerdings als Summa ber Lehre Jesu nur "Grundanschauungen und Pringipien, Grundfätze und Borschriften als unmittelbare Aussagen bes religiosen Bewuftseins" (S. 46) übrig. Soll die apostolische Lehrentwicklung diametral fich widersprechende Richtungen zeigen, so fann die gemeinsame Burgel berselben nur ein solches völlig allgemein gehaltenes sittlich-religiöses Prinzip sein; doch hat Baur nicht einmal den Zusammenhang ber von ihm gefundenen Lehrgegenfäte mit bemfelben ausreichend nachgewiesen.

d) Die Darstellung der Lehre Jesu wird mit der Botschaft vom Gottesreich als dem geschichtlichen Mittelpunkt seiner Berkündigung zu beseinnen haben (Rap. 1). Ift erst der Sinn derselben in ihrem Verhältniß zur Vergangenheit Israels und zum Bewußtsein der Gegenwart sestgestellt, so wird sich diese Botschaft von selbst dahin gliedern, daß das Gottesreich in dem Messias und seiner Birksamkeit kommt, daß es in der Jüngergemeinde sich verwirklicht, und daß es in seiner zukünstigen Volkendung noch bevorsteht. Alles Uebrige kann nur die weitere Ausführung dieser Grundzüge sein. Dieselbe wird mit Bezug auf das Kommen des Gottesreiches im Messias (§. 13) das messianische Selbstzeugniß (Kap. 2) und

bie meffianische Birtfamfeit (Rap. 3) Jesu erörtern, mit Bezug auf bie Berwirklichung des Gottesreiches in der Jungergemeinde (g. 14) bas Wesen derselben in der Gerechtigkeit des Gottesreiches (Kap. 4) und die empirische Geftalt berselben in der messianischen Gemeinde (Rap. 5) behandeln, und endlich mit der meffianischen Bollendung (Rap. 6; vgl. §. 15) abschließen. Um meiften folgt demfelben Bange die fast gleichzeitig mit meiner biblijchen Theologie erschienene Darstellung der spnoptischen Lehre Jesu bei v. Dofterzee (S. 44-79). Auch fie geht von bem Gottesreich und feinem Stifter aus, behandelt bann den Ronig aller Ronige und die Unterthanen des Reiches, endlich das Seil, den Heilsweg und die Vollendung. Auf jehr ichwankender kritischer Grundlage hinsichtlich ber synoptischen Evangelien, die er von vorn herein als die alleinige Quelle vorausjett (§. 44), baut Immer seine Darftellung der "Religion Jesu" auf (S. 50-177), immer wieder den geschichtlichen Gesichtspunft mit dem biblifch theologischen vermischend. Grau behandelt in feiner Darftellung der Lehre Jeju (S. 629-660) querft den Chriftus des Marcusevangeliums und der Synoptifer, sodann die Lehre Jesu vom Reiche Gottes, indem er querft das Reich Gottes und feine Bürger, bann bas Reich Gottes in Welt und Zeit, dann das Reich Gottes und das Kreuz. endlich die Biederfunft Jeju bespricht. Auch Bendt geht von der Berfündigung Jeju vom Reiche Gottes aus, bespricht sodann bas Zeugniff. Beju von feiner Meffianität und endlich die Ausblicke Jesu auf die irdische Weiterentwicklung des Reiches Gottes. Benichlag theilt die "Lehre Jefu nach den Synoptifern" in sieben Abschnitte: das Himmelreich oder Reich Gottes, der Menichen- und Gottessohn, der himmlische Bater und die Welt, der Weg der Gerechtigfeit, das messianische Beil, die Gemeinde, das Weltgericht.1)

<sup>1)</sup> Bgl. noch den trefflichen Auffat von H. Weiß, die Grundzitge der Heilssehre Jesu bei den Synoptifern (Theol. Stud. und Krit. 1869, 1) und die vielsach werthvollen "Beiträge zur bibl. Theologie" von C. Wittichen (Göttingen 1865—72: die Idee Gottes als des Baters, die Idee des Menschen, die Idee des Reiches Gottes).

## Erstes Kapitel.

## Die Botschaft vom Gottesreich.

Bgl. F. F. Fleck, de regno divino, Lips. 1829. H. G. Weiffenbach, quae Jesu in regno coelesti dignitas sit. Gissae 1868. D. Schmoller und E. Jisel, die Lehre vom Reich Gottes. Lenden 1891. J. Weiß, die Predigt Jesu vom Reiche Gottes. Göttingen 1892. Bousset, Jesu Predigt in ihrem Gegensat zum Judenthum. Göttingen 1892. Baldensperger, das Selbstbewußtsein Jesu. L. Aust. Straßburg 1892. Bgl. noch J. Koestlin, Stud. u. Krit. 1892. L. Lemme, Reue Jahrb. s. deutsche Theol. 1892.

#### S. 13. Das Gottesreich und der Meffias.

Der Mittelpunkt der Verkündigung Sesu war die frohe Botschaft, daß das Gottesreich sich genaht habe, weil die Zeit erfüllt sei, in welcher sein Kommen erwartet wurde.a) Zesus knüpft damit an die Alttestamentsliche Prophetie an, welche die volle Verwirklichung der Gottesherrschaft und damit des höchsten Heiles in Israel für die messianische Zeit in Aussicht genommen hatte, sowie an die Volkserwartung, welche diese Vollendung der Theobratie auf Grund der Weisfagung nur in den Formen des nationalen Gemeinwesens sich denken konnte.b) In seiner Wirksamkeit wies Zesus die Zeichen der verheißenen Heilszeit nach, welche der letzte und höchste Gottgesandte herbeisühren mußte.e) Er wollte der verheißene und erwartete Messias sein; nur als solcher konnte er das Nahen des Gotteszeiches verkündigen.d)

a) Den Mittelpunkt der Lehre Zesu bildet nicht eine religiöse Besehrung oder eine sittliche Forderung, sondern eine Berkündigung (\*ηρύσσειν: Marc. 1, 38). Nach der apostolischen Quelle charakterisitet Zesus selbst mit deuklicher Beziehung auf Zes. 61, 1 seine Berkündigung als eine Freudendotschaft an die Elenden (Matth. 11, 5 = Luc. 7, 22: πτωχοί ενάγγελίζονται).¹) Der Inhalt derselben ergiebt sich auß der apostolischen Quelle, nach welcher Zesus seine Zünger bei ihrer ersten Aussendung mit der Botschaft beaustragte: ἤγγικεν ἡ βασιλεία τοῦ Ιεοῦ (Luc. 10, 9 = Matth. 10, 7); denn mit derselben Botschaft läßt ihn Marcus selbst aufstreten (1, 15). Bas es um dieses Gottesreich sei, hat Zesus nirgends

<sup>1)</sup> Die πτωχοί (ΣΥΥΥ) dirfen weder als leiblich Arme im engeren Sinne, noch als geistlich Arme im religiösen Sinne gefaßt werden; gemeint ist das ganze Bolk in seinem nationalen Elende, das freilich für das theokratische Bolk immer zugleich geistlicher wie politischer Art war. — Besonders häusig läßt Marcus Jesum seine Berkündigung als eine Freudenbotschaft bezeichnen (1, 15. 8, 35. 10, 29. 13, 10. 14, 9: τὸ εδαγγέλιον)

ausdrücklich gefagt. Es ift aber auch gang vergeblich, ben Begriff bes Gottesreiches als einen von Jefu neugeschaffenen aus seinen Aussagen über daffelbe heraus fonftruiren zu wollen; benn Jefus behandelt die Borftellung als eine dem Bolte durchaus geläufige. In der That konnte auch in Israel, das von jeher ein Reich sein wollte, deffen höchster Herr und König Jehova war, niemand darunter etwas Anderes verstehen als ein Reich, in welchem der Wille Gottes auf Erden fo vollfommen erfüllt wird. wie bei den Engeln Gottes im Himmel (Matth. 6, 10) und in bem barum die Gottesherrichaft vollkommen verwirklicht ift. Dag aber mit Diefer Berwirklichung des religios-sittlichen Ideals auch alle Segnung feines irdischen Lebens, welche Gott je und je dem Bolfe verheißen hatte, verbunden fein muffe, verstand fich dem israelitischen Bewuftsein von felbft. Die Botschaft von der Rabe des Gottesreiches besagt nicht, daß baffelbe bereits da jei; aber auch nicht, daß es in einer, wenn auch nahen Zufunft ericheinen werde. Sie fett vielmehr voraus, daß fein Rommen nach Berlauf einer (göttlich) bestimmten Zeit erwartet murde, und verfündet, daß diese Zeit verflossen (Marc. 1, 15: πεπλήρωται δ καιρός), daß barum bas Ericheinen bes Gottesreiches unmittelbar nabe gerückt fei.

b) Jejus bringt feine neue Gotteslehre; ber Gott Abrahams, Ijaaks und Jafobs (Marc. 12, 26) ift fein Gott. Damit ift die Offenbarung Gottes im A. T. anerkannt.2) Der Mittelpunkt diefer Offenbarung mar aber, daß Gott dem Bolfe Israel auf Grund feines Bundesperhältniffes mit ihm seinen Willen fundgethan und an die Erfüllung deffelben die Berbeikung der reichsten Segnungen gefnüpft habe. Auf Grund beffen mar in der israelitischen Theofratie stets die Berwirklichung des hochsten religiojen Ideals angestrebt worden, mit welcher das verheißene Seil gegeben war. Aber erreicht war sie noch nie; und am wenigsten entsprach die Gegenwart, in der das Bolt in Folge seiner Sünden unter bem Drucke bes nationalen Elendes jeufzte, den Forderungen Gottes und dem Zufunfts= bilde, das die Prophetie dem Bolke vorgemalt hatte. Das angefündigte Gottesreich konnte also nur die Berwirklichung jenes Ibeals fein, wie fie von den Propheten für die messianische Zeit verheißen mar. Daher befagte die Botichaft von der Erfüllung der Zeit, daß diese verheißene messianische Zeit gesommen sei.3) Die Prophetie setzt natürlich überall voraus, daß die in dieser Zeit eintretende Bollendung der Theofratie in ben Formen des israelitischen Gemeinwesens erfolgen werbe, mag sie nun, wie bei den älteren Propheten gedacht fein als Herstellung des alten Glanzes und höchste Verherrlichung des davidischen Reiches oder, wie Dan. 7, 13. 14, als Gründung eines emigen Reiches, das allen Weltreichen ein Ende macht. Hierauf grundet sich die damals befonders in

<sup>2)</sup> In welchem Sinne trothem von einer neuen Gottesoffenbarung durch Jesum geredet werden könne, wird §. 20 gezeigt werden, so daß diese Behauptung also nicht auf einem "Mißverständniß" (Benschlag, S. 77) beruht. — 3) Der Weinberg der Theokratie, welcher dem Bolf Jsrael übergeben ist (Matth. 21, 33), ist in der mit der Erfüllung der Zeit angebrochenen Heilszukunft das Gottesreich (v. 43). Wir bedienen uns abssichtlich nicht des Namens Himmelreich, da dieser nur im ersten Evangelium vorkommende Terminus der apostolischen Quelle nicht angehört haben kann. Bgl. §. 138, e.

ben Frommen Israels lebende Hoffnung auf ein ewiges Reich des versheißenen Davididen (Luc. 1, 32 f.), auf die Restauration und Vollendung der Theofratie, deren Vorbedingung die politische Befreiung ist (1, 68—75. 24, 21). In diesem Sinne begrüßt das Volk in dem Messias das kommende Reich seines Baters David (Marc. 11, 10) und erwartet das Erscheinen des Gottesreiches (Marc. 15, 43. Luc. 17, 20. 19, 11) oder die Wiederherstellung des israelitischen Königthums (Uct. 1, 6). Nur im Sinne dieser Erwartung konnte das Volk die Volksaft Issu vom Gottesreiche verstehen. Dieselbe stellt also nicht ein neues Ideal auf, sondern sie verstündigt die frohe Thatsache, daß die Zeit gekommen sei, in der die verheißene und erwartete Volkendung der Theofratie eintreten sollte. Es war das die heilsgeschichtlich nothwendige Form, in der Issus die in seiner Erscheinung sich vollziehende, die Heilsvolkendung begründende Gottess

offenbarung verfündigen mußte.

c) Nach der avostolischen Quelle verweist Jesus den Täufer, der ihn fragen läßt, ob er ber Erwartete fei, darauf, daß in feinen Beilwundern Die Jef. 35, 5 f. geweiffagten Zeichen der meffianischen Zeit erschienen feien (Matth. 11, 3-5 = Luc. 7, 19-22), die Wiederherstellung der vom Krankheitselend Gedrückten faßt er als das Borfpiel der alles Elend der Gegenwart hebenden Wiederherstellung, welche die Bollendung der Theofratie dem gangen Bolfe bringen muß, und welche daher gleichzeitig den Elenden in der frohen Botichaft verfündigt wird. Ebendaselbst erflärt Jesus den Pharifäern, als er ihnen bewiesen hat, dag er seine Teufelsaustreibungen in der Kraft Gottes vollbringe, wie mit der Ueberwindung der satanischen Mächte auf Erden das Gottesreich gekommen sei (Matth. 12, 28 = Luc. 11, 20). Wo irgend die Herrschaft der Gott widerstrebenden Mächte gebrochen ift, da ist die Gottesherrschaft hergestellt. Beginnt aber in seiner Wirtsamkeit die Verwirklichung des Gottesreiches, so ist Jesus der erwartete Begründer deffelben. Daber foll fich der Täufer nicht hindern laffen, ihn als den Erwarteten anzuerkennen, auch wenn er nicht mit der Reichs= errichtung im Sinne der populären Erwartung begonnen hat (Matth. 11, 6). Wenn Jesus sich als Gottgefandten bezeichnet (10, 40. 15, 24. 21, 34. 37. 22. 3 f.), so stellt er sich damit scheinbar nur unter die Kategorie der Propheten, wie er ausdrücklich Marc. 6, 4 thut. Allein da er die Zeit ber Prophetie mit Johannes dem Täufer, der auf den Messias als den nach ihm kommenden hingewiesen hatte (Matth. 3, 11), für abgelaufen erklärte (11, 13 = Luc. 16, 16), so konnte er selbst nur der letzte und größte der Gottgefandten fein, der die Bollendung der Theotratie herbeiführen sollte. Hatte er doch in demselben Zusammenhange den Täufer, ben er auch sonft seinen Elias nannte (Marc. 9, 12 f.; vgl. Mal. 3, 23), und doffen Anerkennung ihm Boraussetzung war für die rechte Stellung zu ihm (Marc. 11, 28-33), für den Mal. 3, 1 geweiffagten Gottes= boten erklärt, der dem Messias den Weg bereiten sollte (Matth. 11. 10 = Luc. 7, 27). Mit Jesu Erscheinen ist seinen Jüngern eine Freudenzeit angebrochen, die er Marc. 2, 19f. mit der Freude der um den Bräutigam zum Hochzeitsfeste versammelten Genossen vergleicht. Dennoch hat er den Damonen, die ihn als den Meffias erkannten (1, 24 f. 34. 3, 11 f.), und felbst seinen Jungern noch 8, 30 verboten, seine Messiaswurde

öffentlich zu verkündigen. Die Geneigtheit des Volkes, im Sinne seiner Erwartung, welche die politische Befreiung als nothwendige Vorbedingung der theokratischen Vollendung dachte, ihn zum Helden der messianischen Revolution zu machen, nöthigte ihn, mit einer direkten Verkündigung seiner Messianität zurüchaltend zu sein.

d) Je mehr aber die nahende Rataftrophe seines Lebens Jesum aller Rudfichten entband, um jo unverhohlener hat er fich zu feiner Meffias= murbe bekannt. Die volksthumliche Anrufung als Davidsohn, in welcher immer die hoffnung auf die Biederaufrichtung des bavidischen Reiches durch ihn lag, hat er bei Jericho nicht mehr zurückgewiesen (Marc. 10, 47); und beim Einzuge in Jerusalem hat er sich als den messianischen König feiern laffen (11, 8-10). Bor den Hierarchen hat er fich für den Edftein der Theofratie erflärt, von dem Pfalm 118, 22 geschrieben fteht (12, 10 f.), vor ben Jüngern als den Sach. 13, 7 verheißenen Birten (14, 27); und vor Gericht hat er sich feierlich zu seiner Messiasmurde bekannt (14, 62. 15, 2). Jesus hat aber nicht irgend einen neuen Sinn in die Meffiasvorstellung hineingelegt und in diesem Ginne dieselbe umgedeutet; er war überzeugt, daß er die Messiasidee im Geiste der Prophetie erfaßte und erfüllte. Gerade feine indirefte Beanspruchung ber Meffianität führt überall darauf, daß er der von den Propheten verheißene und vom Bolt erwartete Meifias fein wollte. Er hat darauf hingewiesen, daß in feinem Schicffal fich erfüllen muffe, was von dem Meffias geschrieben fteht (12, 10 f. 14, 21. 27. 49), und daß die Jünger in ihm gefunden hätten, was die Propheten und Frommen des A. T. zu sehen begehrt hatten (Matth. 13, 17 = Luc. 10, 24). Wie viel ihm auch noch fehlte von bem, was die Bolfserwartung in ihrer vielfach fo einseitigen Auffassung ber Beiffagung zunächst und oft ausschließlich mit ber Meffiasvorstellung verknüpfte, und wie weit er auch über Alles hinausragte, was selbst bas reichste ATliche Soffnungsbild in Aussicht stellte: im Bewußtsein seiner göttlichen Sendung, die ihn jum Begrunder ber von der Weiffagung in Aussicht genommenen Vollendung der Theofratie oder des Gottesreiches berief, konnte er die messianische Zeit d. h. die Zeit der verheißenen Beilsvollendung als eine bereits im Anzuge begriffene verfündigen.

### §. 14. Das Gottesreich und die Jüngerschaft.

Der auf die Verwirklichung der Gottesherrschaft in Israel gerichtete Zweck der messianischen Sendung beginnt sich zu erfüllen, indem sich um Zesum her eine Jüngerschaft bildet, in deren Mitte das Gottesreich da ist.a) Seine reichsgründende Thätigkeit ist es, welche diese Gemeinschaft zu Stande bringt; und diese Thätigkeit besteht nicht in einem gottessmächtigen Eingreisen in die äußeren Geschicke des Volkes, sondern in einer geistigen Wirksamkeit. d) Dennoch bezeichnet Iesus nirgends die Gemeinsschaft seiner Anhänger direkt als das Gottesreich; vielmehr bedarf dassselbe in ihnen wie im ganzen Volke einer immer steigenden Verwirklichung auf dem Wege allmählicher Entwicklung. c) Noch kann sich in ihrer Gemeins

schaft das Reich Gottes nicht auf schlechthin vollkommene Weise verwirkslichen, weil das messiche Gericht nicht der Reichsgründung vorhergeht, sondern an den Abschluß der Reichsentwicklung fällt. a)

a) Wenn der Messias kommt, um das Gottesreich in Israel zu verwirtlichen, und feine Wirksamkeit doch nicht erfolglos fein kann, so muß in Folge derselben irgendwie auch außerhalb seiner Berson das Gottesreich da fein. Nun wird aber Matth. 5, 3. 10, (vgl. Marc. 10, 14) der Befitz des Himmelreiches deutlich als etwas bezeichnet, das den dazu Qualifizirten (val. Luc. 9, 62) unmittelbar zu Theil wird, und Marc. 10, 15 als etwas, das bereits gegenwärtig in Empfang genommen werden fann, bem man nahe ift, oder noch ferne steht (12, 34). Nach Matth. 21, 31 giebt es folche, die bereits ins Reich Gottes eingehen, nach 11, 11 (= Luc. 7, 28) folche, die bereits darin find. Wenn aber der Geringere im Gottesreiche größer ift als ber Größte unter den Beibgeborenen, ber noch fragt nach bem Erwarteten und in Gefahr fteht, an bem Gekommenen Anstoß zu nehmen (11, 3. 6), so folgt baraus, daß die, welche in Jesu den Erwarteten feben und mit ihm das Gottesreich gefommen glauben, por jenem ben unendlichen Borgug haben, bereits im Gottesreiche ju fein. Sie haben bereits Theil am Gottesreiche, in ihrer Gemeinschaft beginnt

es sich zu verwirklichen.

b) Seine reichsgründende Thätigkeit stellt Jesus dar im Gleichniß von vielerlei Acker (Matth. 13, 3-9). Da der Erfolg derfelben von ber Beschaffenheit ber Bergen abhängt, wie der Erfolg der Sämanns= arbeit von der Beschaffenheit des Acters, auf welchen die Saat fällt, so folgt, daß diese Wirksamkeit eine geistige ift. Das alteste Evangelium deutete fie auf die Berkundigung des Wortes (Marc. 4, 14). Die eigentliche Pointe des Gleichnisses liegt aber nicht in der Schilderung der Berschiedenartigkeit des Ackers; fondern das dadurch enthüllte Geheimniß des Gottesreiches, das freitich nur den empfänglichen Hörern verständlich wird (4, 11), liegt darin, daß die Gründung des Gottesreiches nicht, wie die Bolkserwartung voraussetzte, in der Form einer politischen Wiederherstellung des Reiches Israel sich vollzieht, welche durch äußere Macht= übung mit unfehlbarem Erfolge zu Stande fommt; daß vielmehr das Gottesreich fich überall da verwirklicht, wo die geiftige Wirksamkeit des Meffias ihren von der Beschaffenheit der Menschenherzen abhängigen Erfolg hat, daß das wahre Wesen des Gottesreiches also unabhängig ift von seiner Berwirklichung in den Formen der nationalen Theofratie. Das Reich Gottes kommt nicht in sinnenfälligen Ereignissen, welche man beobachten kann, wie fich barin zeigt, daß es bereits in beren Mitte ift, die noch nach seinem Kommen fragen (Luc. 17, 20 f.). 1) Das Trachten nach einer unmittelbar zu gewinnenden äußeren Weltherrschaft hat Sejus als satanische Versuchung abgelehnt (Matth. 4, 8-10).

<sup>1)</sup> Die an sich sehr ansprechende Deutung des od perà naparnyýsews, wonach sein Kommen nicht aus Beobachtung der Zeichen der Zeit im Sinne der südischen Apptalhptit herausgerechnet werden kann, ist durch den Parallessatz ausgeschlossen, welcher nicht auf das Vorhandensein solcher Zeichen, sondern des Gottesreiches selbst hinweist.

c) Auch seine Unhänger lehrt Jesus noch trachten nach dem Gottesreiche (Matth. 6, 33), beten um fein Rommen (6, 10) und für dies höchste Gut alle anderen Güter hingeben (13, 44-46. 19, 12), das ihnen nach dem göttlichen Willensrathschluß bestimmt ift (Luc. 12, 32). So gewiß es also in gewiffem Sinne im Rreife ber Anhänger Jefu ichon da ift, so gewiß ist es doch auch in ihm noch nicht vollständig verwirklicht; fie find vielmehr nur Benoffen des Gottesreiches, fofern fie daffelbe immer mehr zu verwirklichen streben und fraft ihres Glaubens an ihn als ben Meffias gewiß find, daß dies Streben fein Ziel erreichen wirb. Schon Marc. 4, 26-29 wird eine Parabel der apostolischen Quelle dahin gebeutet, daß das in seinen lebensträftigen Anfängen begründete Gottesreich mit immanenter Triebkraft wachsen muß, bis der Tag kommt, der es zur Vollendung bringt. Es kann die Verwirklichung des Gottesreiches nicht beichloffen bleiben auf den fleinen Rreis der gegenwärtigen Unhänger Jefu. Selbst in einer Zeit, wo das Bolt im Großen und Ganzen sich immer mehr als unbuffertig herausstellte, bleibt Jesus dabei, daß die Bestimm= ung des Gottesreiches fei, sich über das ganze Bolf auszubreiten, wie das von fleinen Anfängen zu unverhältnigmäßiger Größe machsende Senfforn, das ganze Volksleben zu durchdringen, wie der Sauerteig das Brodmehl (Luc. 13, 18—21). Nach beiden Seiten zeigt sich, daß das Gottesreich auf Erden seinem wahren Wesen nach nicht zu Stande kommt durch den einmaligen Att der erwarteten Reichserrichtung, sondern auf dem Wege allmählicher Entwicklung. So wenig in diefen Gleichniffen die Andeutung liegt von einer Ausbreitung des Gottesreiches über bie Grenzen Beraels hinaus, fo ift doch andrerseits seine Entwicklung in einer Beise beidrieben, welche sie nicht mehr von den Bedingungen ber israelitischen Bolfsgemeinschaft und ihres fraatlichen Gemeinwefens abhängig ericheinen läßt.

d) In ben Gleichnissen vom Untraut unter dem Weizen und von ben Fischen im Netze (Matth. 13, 24-30. 47 f.) stellt Jesus bar, wie nicht nur bei ber Entwicklung des Gottesreiches in der Welt, sondern bereits bei ber Begründung besselben die in ihr vorhandene Gunde fich trübend einmischt, jo daß in den Kreis, in welchem fich das Gottesreich verwirklicht, fich immer wieder unlautere Elemente einbrängen. Dennoch ift eine Buruchaltung ober Ausscheidung berselben ebenso unftatthaft als unmöglich; erst beim Abschluß der Entwicklung kann und soll die Ausscheidung ber echten Glieder des Gottesreiches vorgenommen werden. Auch hiermit ftellt fich Jejus in den schärfften Gegensatz gegen die volksthumliche Erwartung. Roch der Täufer hatte verfündet, daß die Ausscheidung der der Reichsgenoffenschaft Unwürdigen oder das meffianische Gericht das erfte Geschäft des fommenden Meffias sein werde (3, 10-12). Aber Jejus mußte, daß in feinem Sinne feiner ber Reichsgenoffenschaft würdig war; jeder konnte es nur werden im Anschluß an ihn und im Glauben an das Rommen des Gottesreiches durch ihn. Erft am Ende fonnte fich herausstellen, mer als bewährt zur Vollendung des Gottes= reiches gelangen fonnte. Daher mußte das meffianische Gericht auf den Abschluß feiner Entwicklung vertagt werden. Gben weil Jejus gekommen ift, zu suchen und zu retten das Berlorene (Luc. 19, 10; vgl. Matth. 15, 24. Marc. 2, 17), ift feine gange Birtfamfeit darauf gerichtet,

neue Glieder für das Gottesreich zu gewinnen und dasselbe in ihrem Kreise immer vollkommener zu verwirklichen. Im Laufe, der Entwicklung können die schlechten Glieder desselben immer noch rechte werden, wie freisich auch umgekehrt; und erst am Ende der Entwicklung kann zwischen beiden geschieden werden.

#### §. 15. Das Gottesreich in seiner Bollendung.

Sowohl die allmähliche Entwicklung des Gottesreiches, als der Eintritt des messianischen Gerichts am Ziele derselben öffnet die Perspektive auf eine Zukunft, in welcher die Vollendung des Gottesreiches eintritt.a) Damit ist eine Lösung des Widerspruchs zwischen der prophetischen Schilberung und der Gegenwart des Gottesreiches möglich gemacht; aber die Realisirung dieser Möglichkeit bleibt abhängig von dem Verhalten des Volkes zu der Reichsverkündigung Jesu. b) Für jetzt kommt es nur darauf an, daß aus dieser Verkündigung das wahre Wesen des Gottesreiches erstannt werde, das sich auf jeder Stuse seiner Entwicklung verwirklicht und in der Erscheinung des Messias die Vürgschaft für seine Volkendung hat.c)

a) Ist das Gottesreich auch im Kreise der Anhänger Jesu bereits im Rommen begriffen, so ift es doch in seiner vollkommenen Realisirung noch zufünftig (Luc. 12, 32). Die durch Jesum eingeleitete Entwicklung deffelben muß zu ihrer Bollendung kommen. Darum wird das Eingehen in das (vollendete) Gottesreich häufig auch für die Anhänger Seju noch von der Erfüllung gewiffer Bedingungen abhängig und damit als zufünftig gedacht (Matth. 5, 20. 18, 3), die Entscheidung darüber aber ausdrudlich bem messianischen Gericht überlaffen (Luc. 13, 24. Matth. 25, 34). Ja, es wird fogar dies zufünftige Eingehen von dem rechten Berhalten zu dem gegenwärtigen Gotterreiche abhängig gemacht (Marc. 10, 15). Schon daraus erhellt aufs Neue, daß Jesus nicht von dem Gottesreiche ausschließlich im eschatologischen Sinne d. h. nur von einer endgeschichtlichen Berwirklichung deffelben geredet hat. (Bgl. dagegen §. 14.). Bergeblich beruft man sich darauf, daß dieser Sinn allein der geschichtlich gegebene war, da ja Jesus in der Art, wie er das verheißene und erwartete Gottesreich verwirklichte, jedenfalls der Bolfserwartung nicht entsprochen hat.

b) Die Weissaung hatte überall mit der Erscheinung des Messias oder der messianischen Zeit die Vorstellung einer herrlichen Zukunftsgestalt des Neiches Israel verbunden, in welcher alles verheißene Heil sich verwirklichen sollte. War jene eingetreten und diese noch nicht, so war die Weissaung einerseits ersüllt, andrerseits wartete sie noch ihrer Ersüllung. Lag es aber im Wesen des Gottesreiches, daß es von seiner Gründung an in allmählicher Entwicklung seiner Vollendung entgegenreiste, so konnte auf dem Wege dieser Entwicklung immer noch die Vollendung der nationalen Theokratie in der Art, wie sie die Propheten verheißen hatten, eintreten. Zesus hat nicht gesagt, daß diese Erwartung sich ersüllen werde;

aber er hat auch niemals gegen die auf die prophetische Verheißung gegründete Volkserwartung polemisirt. Alle Propheten hatten bald in dieser bald in jener Form die Erfüllung ihrer Verheißungen von dem Verhalten des Volkes abhängig gemacht. Ob und wie weit daher die Weissaung von Israels Reichsherrlichkeit erfüllt werden könne, das blied von dem Erfolge der messianischen Virksauskeit Volu abhängig. Aber selbst wenn sich irgendwie das Gottesreich in den Formen der nationalen Theokratie verwirklichte, so war damit immer noch nicht gegeben, daß dies bereits diesenige Vollendungsgestalt des Gottesreiches war, die Iesus in Aussicht genommen hatte. Vielmehr so gewiß jene eine geschichtlich bedingte, diese eine im göttlichen Rathschlusse gewisse war, wies die Weissaung Jesu von dem vollendeten Gottesreich immer noch weit über sede geschichtliche

Berwirklichung deffelben binaus.

c) Scheinbar freilich blieb es auch so babei, dag die Prophetie in unzuläffiger Beife den Beginn und die Vollendung der meffianischen Beilszufunft zusammengefaßt habe. Aber sobald nur das Wefen des Gottes= reiches richtig erfaßt ift (vgl. Matth. 6, 10), erhellt von felbst, daß dasfelbe auf jeder Stufe seiner Berwirklichung da ift, sofern sich auf jeder ber auf die Beilsvollendung gerichtete Gotteswille realifirt, daß alfo die verheißene Seilszufunft mit dem Erscheinen des Messias wirklich eingetreten ift. Andrerseits ift mit bem Erscheinen bes verheißenen Meffias Die Bürgschaft für die Bollendung des Gottesreiches gegeben, und infofern Diefe Bollendung bereits ideeller Beife ftets gegenwärtig. Eben weil die meffianische Sendung eine Gottesthat ift, die in fich felbst die Gewißheit ihrer Durchführung trägt, ift mit ihr in ber Beilsgegenwart immer ichon ideell die ganze Seilszufunft gegeben. Man hat gemeint, aus philologischer Afribie die Baochela rov Veor immer in derfelben Beise von dem zufünftigen Meffiasreiche erklären zu muffen. Aber es handelt fich hier nicht um verschiedene Bebeutungen dieses Wortes, sondern darum, daß das Gottes= reich fein bloges Ideal ift, deffen Berwirklichung man ersehnt, sondern baß es fich darum stets unmittelbar verwirklicht, weil es seiner letten und höchsten Berwirklichung gewiß ift. Gerade dieses Ineinandersein von Gegenwart und Zukunft, von Ideal und Wirklichkeit, diese Gewißheit der Bollendung auf jeder Stufe der empirischen Berwirklichung des Gottes= reiches ift burch die Lehre Jesu ein unveräußerliches Moment des christlichen Bewuftseins geworden.

# Zweites Kapitel.

# Das meffianische Selbftzeugnif.

Bgl. L. Th. Schulze, vom Menschensohn und vom Logos. Gotha 1867. R. Fr. Nösgen, Christus ber Menschen- und Gottessohn. Gotha 1869.

#### 8. 16. Der Menicheniohn.

Bgl. Baur, Hilgenfeld, Holtzmann, Holften in d. Zeitschrift f. wiss. Theol. 1860. 63. 65. 91 f. Nebe, stiber den Begriff des Namens o vios rov avdp. Herborn 1860. Usteri, die Selbstbezeichnung Jesu als des Menschen Sohn. Zürich 1886. W. Brückner in d. Jahrb. f. prot. Theol. 1886. Weiß, Leben Jesu I, S. 429 ff.

Am hänfigsten bezeichnet sich Tesus als den Menschensohn, gerade weil dies jedenfalls keine der geläufigen Messiasbezeichnungen war. a) Für seine Hörer lag darin, daß er nicht ein Menschensohn wie alle anderen, sondern der Menschensohn sei, welcher durch seine Einzigartigkeit allen bekannt zu sein beanspruchte. b) Nun weisen aber alle seine Aussagen über diesen Menschensohn auf seinen einzigartigen Beruf hin, dessen Pflichten, Bollmachten und gottgeordnete Geschicke ihn indirekt deutlich genug als den messianischen kennzeichnen. c) Endlich aber hatte Tesus durch den Gebrauch des Namens in der Wiederkunftsweissagung so deutlich auf Dan. 7, 13 hingewiesen, daß die Ueberlieserung darunter nur den zum messianischen Berufe erwählten Menschensohn verstehen konnte. d)

a) Es kommt hier nicht auf die Frage an, ob der, welcher Dan. 7, 13 mit den Wolfen des Himmels kommt, wie eines Menschen Sohn, um von Zehova mit der Herrschaft über das ewige Reich belehnt zu werden, von dem Propheten als personifizirtes Kollektivum oder als Individuum gesdacht sei. War die Erwartung eines persönlichen Messia zur Zeit Iesu so lebendig, wie die älteste Ueberlieserung überall vorausset, so konnte zu dieser Zeit die Stelle nur von dem Messias verstanden werden. Aber freilich durste Iesus diese einzelne Stelle nicht als so bekannt voraussetzen, daß nan unter dem Menschensohn ohne weiteres den der Danielstelle verstand; zumal in ihr der Messias nicht einmal als der Menschensohn, sondern nur als "wie ein Menschensohn" kommend bezeichnet war.<sup>1</sup>) Wenn Ioh. 12, 34 vorausgesetzt wird, daß das Volk die Begriffe des Gesalbten und des Menschensohnes identisszirte, so ist nicht zu übersehen, daß dies

<sup>1)</sup> Anders stiinde es, wenn wir die Ausbeutung und Ausbeutung, welche die Danielstelle im Henochbuch gefunden hatte, in Rechnung ziehen dürften. Aber auch wenn man den vorchristlichen Ursprung der betreffenden Abschnitte im Henochbuch zugiebt, so ist damit noch keineswegs erwiesen, daß die Weissaugnen desselben Fesu und dem Kreise, in dem er hauptsächlich wirkte, so bekannt und geläusig waren, daß eine Beziehung darauf anzunehmen wäre. Eine Bezugnahme auf Psalm 8, 5 aber (Schmid, I. S. 150) ist nirgends indicirt und würde zunächst gar kein Präjudiz sür die messienische Bedeutung des Namens geben.

zu einer Zeit geschicht, wo im Volke über ben messianischen Anspruch bessen, der diesen Namen als Selbstbezeichnung gebrauchte, längst kein Zweisel mehr sein kounte. Dagegen enthält die Fassung der Frage Zesu in Matth. 16, 13 die richtige Erinnerung, daß er diese Selbstbezeichnung nicht als eine direkte, als solche allgemein verständliche Bezeichnung seiner Messianität betrachtete. Erst wenn Zesus selbst durch seinen Gebrauch dieses Namens auf die Erinnerung an Dan. 7, 13 hinleitete, konnte er als solche gesaßt werden. Dies stimmt aber ganz mit der Art überein, wie Zesus auch sonst während des größten Theiles seiner Wirksamkeit die direkte Verkündigung seiner Messianität vermied, um die Hossftungen, die sich an den gangbaren Messiasnamen knüpsten, nicht zu ermuthigen (S. 13, c).

b) Unfere Frage ift nicht, in welchem Sinne Jesus, ber später ohne Zweifel auf die Danielische Weissagung reflettirt hat, von vorn herein einen Namen adoptiren fonnte, der bei der Deutung berfelben auf einen perfönlichen Meffias diesen als ein himmlisches Befen bezeichnet, das mit der Herrschaft über das Gottesreich belehnt wird (val. m. Leben Jesu Buch III, S. 431). Bielmehr ift zu untersuchen, wie diese Selbstbezeichnung von den Ohrenzeugen verstanden werden mußte, auf beren Auffassung sie doch berechnet mar, wenn sie junächst nicht mit Dan. 7, 13 in Berbindung gebracht murde. Unmöglich aber fonnten diese dabei an einen Menschen denten, der nichts Menschliches fich fremd achtet (Baur, S. 81). Denn die echte Menschlichfeit des vor ihnen ftehenden Menschen und damit auch die feiner menschlichen Natur als folcher eignende binfällige Schwachheit und ihr Unterworfensein unter Leiden und Tod ftand ja für sie außer aller Frage; und weder die Heimathlosigteit (Matth. 8, 20), noch das Marc. 8, 31. 10, 45 dem Menschensohne vindicirte Leiden gehört doch zu dem gemeinen Menschenschickfal. Dann aber konnte auch Jesus mit diesem Namen weber seine schlichte Menschlichfeit im Gegensatz zu ber Bolfserwartung von der irdischen Herrlichfeit des Messias bezeichnen, noch ben "Rontraft zwischen seiner Niedrigkeit und feiner Sobeit" (Immer, S. 108; vgl. Wendt, S. 448) andeuten wollen. Das Eigenthümliche an dem Ausdrucke o vios rov av Jownov ist nicht der Artikel vor dem Genitiv, fondern ber vor bem Rominativ, mit bem jener von felbst gegeben war. Anerkannt ift heutzutage, daß derfelbe ohne Singufügung eines Pronomen nicht beiftisch mit Bezug auf die Berfon bes Redenben genommen werden fann. Wohl aber weift er darauf hin, daß ber Musdruck gerade nicht einen Menschensohn unter anderen meint, sondern einen beftimmten, beffen Ginzigartigfeit für die Borer feiner Erläuterung be-Diese Einzigartigfeit fann aber eben beshalb nicht barin gesucht werden, daß er das Urbild der Menschheit verwirflichte (Reander, Leben Jeju. 4. Aufl. S. 154 f.; vgl. noch Reuß, I. S. 230), da diese durchaus moderne Borftellung jedenfalls den Zeitgenoffen Jesu ebenso fernlag 2), wie Die Hinweisung auf eine höhere göttliche Ratur, welche das tieffte Befen Diejes Menschensohnes ausmachte (Schulze, S. 215. Geß, S. 212).

<sup>2)</sup> Auch die (übrigens der ältesten Ueberlieferung nicht angehörige) Berknüpfung von Marc. 2, 28 mit v. 27 enthält diese Borstellung nicht; denn nicht als das stell-

Wohl aber konnte jeder schriftgläubige Israelite auf Grund der Bersheißung von einem Menschensohne wissen, welcher, weil Zehova durch ihn die Heilsvollendung herbeiführen wollte, einen göttlichen Beruf besaß, wie ihn keiner je besessen hatte und keiner nach ihm besizen konnte; nur daß diese Selbstbezeichnung das Volk immer wieder vor die Frage stellte, ob es in ihm, welcher von der glanzvollen Königsgestalt, in der man den Messias erwartete, nichts an sich trug, diesen letzten und höchsten Gottsgesandten sehen wollte.

c) Daß Jesus so den Namen des Menschensohnes verstanden missen wollte, zeigt deutlich der Inhalt aller Aussagen, in denen er denselben gebraucht. Denn offenbar von einem von Zehova zu einem einzigartigen Berufe erwählten Menschen redet er, wenn er den Beruf charafterifirt, ju deffen Erfüllung der Menschensohn gekommen ift (Marc. 10, 45. Luc. 19. Auf diesem seinem Berufe beruht die Vollmacht, die er dem Menschensohne zuspricht, Gunden zu vergeben und über die Erfüllung bes Sabbatgebotes zu entscheiben (Matth. 9, 6. 12, 8). Beides aber führt über den prophetischen Beruf binaus auf den meffianischen. Auf den Erforderniffen seines Berufes beruht auch die ihm eigenthümliche Lebens= gestalt, wonach er heimathlos umherzieht (8, 20). Und wenn Zefus diefelbe von anderer Seite her in einen Gegensatzu der des Täufers stellt (11, 18 f.), so erhellt dort aus dem Zusammenhange, daß es sein Beruf ift, die Beilevollendung seinem Bolf zu bringen; denn dort gerade erklärt er ben größten der Propheten für den Gottesboten, der nach der Schrift bem Bollender den Weg bereiten sollte (v. 9-14). Die Art, wie 12, 32 bie Gunde wider ben Menschensohn als die schwerfte unter den überhaupt noch vergebbaren gewerthet wird, fett ebenfalls nicht eine göttliche Wefenheit, sondern eine einzigartige Bürdestellung voraus, die nach v. 28 nur auf seinem messianischen Berufe beruhen fann. Wenn aber Marc. 8, 31. 9, 31. 10, 33. 14, 41 von einem dem Menschensohn göttlich bestimmten Leidensschicksal geredet wird, so setzt das nur voraus, was 9, 12, 14, 21 ausdrücklich gejagt wird: daß von dem, was der Menschensohn in seinem Berufe erdulden muffe, im A. T. bereits gefchrieben, d. h., daß er der von den Bropheten verheißene Menschensohn, also der Messias sei, wie er nach 9, 12 dem verheißenen Elias folgt. Bgl. noch 9, 9. Matth. 12, 40.

d) Hatte Tejus durch die Art, wie er den Namen des Menschensschmes mit seinem einzigartigen Beruse in Berbindung brachte, indirekt darauf hingeseitet, bei dem Menschensohne an den Messias der Danielsweissagung zu denken, so hat er endlich mit offenbarer und durch die wörtlichen Anklänge unverkennbar gewordener Anspielung auf den Menschensohn in Dan. 7, 13 seine Wiederkunft verkündet (Marc. 14, 62). Unser erster Evangelist erklärt 24, 30 unstreitig richtig das Kommen eines Menschensohnes in den Himmelswolken, welches in der Danielweissagung als Signal des Anbruchs für das Reich der Bollendung genannt wird,

vertretende Haupt ber Menscheit hat der Menschensohn über den um des Menschen willen eingesetzten Sabbath zu entscheen, sondern als der, welcher das höchste heil der Menschen herbeiführt, lehrt er alles zum heile des Menschen Berordnete in der rechten Weise gebrauchen.

für das von Jesu geweissagte Zeichen der Endvollendung (vo σημετον τοῦ νίοῦ τ. ἀνθρώπου). Dem entsprechend wird auch sonst gerade in den Wiederkunftsreden gern von dem Menschensohne gesprochen (Marc. 8, 38. Matth. 24, 44. Luc. 17, 22. 24. 26. 30). Diese Wiederkunftsreden enthielt die apostolische Duelle, wie das älteste Evangelium; und sie mußten für das Verständniß sener Selbstbezeichnung in der ältesten Ueberlieserung maßgebend werden. Sben darum aber, weil in ihnen gerade der Schlüssel zu diesem Verständniß zu liegen schien, gab die Reslexion auf Dan. 7, 13 der ältesten Ueberlieserung noch nicht die Vorstellung von Christo als einem himmlischen Wesen, das auf die Erde herabgekommen sei, an die Hand. Zene Reden weisen ja immer nur darauf hin, daß er bei seiner Wiederkunst als der Menschensohn, wie ihn Daniel geschaut, erscheinen werde, so daß er vorher sich nur als den bezeichnet zu haben schien, der einst in der Gestalt des Danielischen Menschensohnes sich offenbaren werde.

### §. 17. Der Gottessohn.

Jesus nennt sich den Sohn Gottes und bezeichnet damit sein einzigs artiges persönliches Berhältniß zu Gott.a) Er knüpft damit an die Altstestamentliche Bildersprache an, nach welcher der Name des Sohnes Gottes den Erwählten der göttlichen Liebe bezeichnet und darum in eminentem Sinne dem Messias zusommt. b) Auch Jesus weiß sich, weil er dieser Erwählte der göttlichen Liebe ist, mit dem höchsten, dem messianischen Beruse betraut und zu allen Rechten und Ehren desselben berusen.c)

a) Niemals gebraucht Zesus in der ältesten Ueberlieferung den Namen des Gottessohnes abwechselnd mit dem des Wenschensohnes, wo er von seiner Berufsstellung unter den Menschen und seinen dadurch bedingten Pflichten und Schicksalen redet. Dagegen ruft er den Herrn des Himmels und der Erde (Matth. 11, 25 f. = Luc. 10, 21), den Almächtigen (Marc. 14, 36) als seinen Bater an (vgl. Luc. 23, 34. 46); sehr häufig spricht er von Gott als seinem Bater (Matth. 7, 21. 10, 32 f. 15, 13. 16, 17. 18, 19. 35. 25, 34. Marc. 8, 38). Allerdings lehrt er auch seine Anhänger zu Gott als ihrem Bater beten und redet von ihm als ihrem Bater. Dennoch stellt er nie sein Sohnesverhältniß mit dem ihrigen auf die gleiche Stufe; nie betet er zu unserem Bater und redet von Gott als unserem Bater. Bielmehr hat die apostolische Duelle wenigstens Sinen Ausspruch ausbehalten, wo er sich als den Sohn schlechthin im Berhältniß zum Bater bezeichnet, um ohne Zweifel ein einzigartiges persönliches Ber-

<sup>3)</sup> Wenn die Geschichte der apostolischen Lehrentwicklung zeigt, daß von der Thatssache der Erhöhung Jesu zu göttlicher Herrlichkeit die Erkenntniß seines ewigen göttslichen Wesens ausging: so lag es in der heilsgeschichtlichen Bedingtheit des Selbstzeugsnisses Jesu, daß er wohl durch die Weissagung seiner Erhöhung auf den Weg zu dieser Entwicklung hinleiten, aber das tiesste Geheinniß seiner Person nicht vor der Bollsendung seines Geschliches, welche erst den Schlüssel zu seinem Verständniß gab, lehrhaft aussprechen konnte.

hältniß zu Gott auszudrücken (Matth. 11, 27 — Luc. 10, 22); nur daß bieses durchaus nicht als ein Wesensverhältniß gedacht ist, sondern als ein Verhältniß innigster Vertrautheit mit einander, wie es nur zwischen Vater und Sohn besteht.<sup>1</sup>) Ebenso enthält das älteste Evangelium einen Ausspruch, in welchem sich Jesus als den Sohn schlechthin Engeln und Menschen ausdrücklich gegenüberstellt (Marc. 13, 32); aber auch dort handelt es sich nicht um eine Wesensgleichheit mit Gott, die ihn über alle Kreaturen erhebt, sondern um die Vertrautheit mit den göttlichen Rathschlissen, die ihm in seinem einzigartigen Verhältniß zum Vater noch am

ehesten zukommen könnte.

b) Die Anwendung des Sohnesbegriffs auf sein einzigartiges personsliches Verhältniß zu Gott war Zesu durch das A. T. an die Hand gegeben. Schon dieses kannte die Vorstellung einer himmlischen Gottessamilie, in welcher die Engel als Söhne Gottes erscheinen (Hiod 38, 7. Ksalm 29, 1. 89, 7). Auf der Erde aber ist Israel der Sohn Zehovas (Ex. 4, 22. Hos. 11, 1. Jes. 63, 16. Jer. 31, 9. 20. Mal. 1, 6) krast seiner Erwählung (Deut. 14, 1 f.). Es läßt sich bezweiseln, ob irgendwo die Thatsache, daß Gott dieses Volk zum Volke gemacht (gezeugt) hat, aussbrücklich als Erläuterung dieses Sohnesverhältnisses gemeint ist; jedenfalls zeigt die ganz überwiegende Anwendung dieser Vorstellung, daß dieselbe das einzigartige Liebesverhältniß bezeichnet, in welches Jehova auf Grund seiner Erwählung zu diesem Volke getreten ist. Dürsen wir annehmen, daß der bildlichen Uebertragung des menschlichen Vaterverhältnisses auf Gott von vorn herein eine übereinstimmende Vorstellung zu Grunde liegt, so beweist die Anwendung derselben auf die Engel, daß nicht die väterliche Zeugung

<sup>1)</sup> Immer wieder verwechselt man bei diefer Stelle die Frage, was dieselbe für unfer dogmatisches Bewußtsein voraussetzt, mit ber, was Jesus in ihr von fich aussagt. Unzweifelhaft aber redet Jefus von feinem Berufe als hodifter Offenbarungsmittler, und führt feine Befähigung bagu ausbrudlich nicht auf fein metaphyfisches Wefen, sonbern auf fein einzigartiges volltommenes Ertennen des Baters, fowie auf die völlige lieber= einstimmung feines Willens mit dem göttlichen gurud. Gben barum hat der Bater dem Sohne Alles (das anoxponteiv, wie das anoxadonteiv v. 25) zu selbstständiger Ausführung übergeben, weil dieser durch den Lobpreis Gottes (v. 25 f.) zeigt, daß er mit dem αποκαλύψαι & έαν βούληται (v. 27) nur deffen Rathschluß ausführen wird. Aber auch daß feiner ben Sohn vollkommen erfennt, als nur der Bater, beweift nicht, daß Jefus hier ein übermenschliches Wefen in metaphysischem Sinne von fich aussagen will. Freilich bezieht es fich nicht bloß auf das Wiffen um feine Sendung (Baur, S. 114), die ja jeder Gläubige ertennt, fondern auf das, was überall ber Herzenskundiger (Luc. 16, 15) allein volltommen beurtheilen tann, auf feine fittliche Befensbeschaffenheit, die ben Sohn ebenso von der einen Seite jum Organ der göttlichen heilkoffenbarung befähigt, wie von der anderen Seite seine vollkommene Gotteserkenntniß. Denn nur in ihr tann Gott die Bürgschaft haben, daß der Sohn bei seiner selbstständigen Offenbarungswirtsamfeit mit freiem Willen auf ben Rathschluß bes Baters eingehen wird. Wenn man dagegen einwendet, daß doch die im Parallelgliede gemeinte Erkenntniß nicht auf die fittliche Wefensbeschaffenheit Gottes beschränft werden tonne (val. Geg. S. 42). fo übersieht man, daß es auch bei der Offenbarungsthätigkeit, zu welcher der Bater den Sohn befähigt erkennt, fich allerdings nicht um Aufschluffe über das metaphyfische Wefen Gottes, sondern um die Offenbarung seiner höchsten Liebesabsichten in der messianischen Senbung handelt (vgl. §. 20).

(Hofmann, II. S. 68), die Anwendung auf Israel als Bolf, daß nicht die natürliche Wefensähnlichkeit (Nösgen, S. 132) dabei das tertium comparationis fein kann. Ift daffelbe vielmehr das natürliche Liebesverhältnig, welches ben Bater mit dem Sohne verbindet, fo begreift fich auch leicht, wie der theofratische Ronig, den Gott an die Spite des Bolfes gestellt bat. in eminentem Sinne als der Gegenstand seiner Liebe und väterlichen Fürforge sein Sohn genannt werden kann (2 Sam. 7, 14); nicht um dem Bolte dadurch etwas von feiner väterlichen Liebe, die ihm fraft feiner Cohnschaft gewiß ist, zu entziehen, sondern um ihm durch denselben seine väter= liche Liebe zu vermitteln. Weil Jehova ihn auf Grund seiner Erwählung durch die Salbung zum Könige gemacht hat, übergiebt er ihm eben die Herrichaft, durch welche er dem Bolke alles Heil vermittelt (val. Pfalm 2. 7 f.). Sobald man nun in jenen ATlichen Stellen, welche den idealen theofratischen Ronig ale Cohn Gottes feiern, eine Weiffagung auf ben Meffias fah, mußte das Praditat des Gottesjohnes im Boltsmunde jum Chrenpradifat des Meifias werden; und als jolches ericheint es unzweifelhaft in unseren Evangelien (Marc. 14, 61; vgl. 3, 11. 5, 7. Matth. 4. 3. 6. 8, 29, wo es im Munde der huldigenden Dämonen oder des fcmeichelnden Satan vorfommt).2) Damit ift natürlich nicht gefagt, baß Diefes Chrenpraditat als ein bedeutungslofer Titel galt. Schon die altefte Ueberlieferung hat feinen Sinn vollfommen im Sinne bes A. T. gedeutet, wenn sie in der Fassung der Himmelsstimme, die bei der Taufe und Berflärung Jefum als den Mejfias bezeugt, den Namen des Gottessohnes erläutert, indem sie ihn als den Gegenstand der göttlichen Liebe bezeichnet auf welchem das Wohlgefallen Gottes ruht (Matth. 3, 17. 17, 5).

c) Nur in dem im A. T. gebräuchlichen und aus ihm seinen Zeitzgenossen geläufigen Sinne konnte Jesus den Sohnesnamen auf sich answenden. Es erhellt daraus, daß alle Bersuche einfach ungeschichtlich sind, welche die dogmatische Vorstellung von einer Zeugung aus Gott oder einer metaphysischen Wesensgleichheit mit ihm in diese Selbstbezeichnung hineintragen wollen, wie sehr dieselben auch oft mit dem Anspruch einer wortzgemäßeren Fassung ausstreten. Insbesondere aber lag es Jesu nahe,

<sup>2)</sup> Vergeblich sucht man dies immer wieder zu bestreiten (vgl. Schulze, S. 221 ff. und Nösgen, S. 149 ff.). So gewiß die Dämonen Marc. 3, 11 nichts Anderes von Jesu aussagen wollen, als der, welcher ihn 1, 24 als 6 äzios tod deod anruft, so gewiß ift der Sohn Gottes nichts Anderes als der Gottgeweihte nat' èzoxip d. h. der Messisch Daß Marc. 14, 61 im Munde des Hohenpriesters der "Sohn des Hochgelobten" ein bloßes Ehrenprädikat des 6 Xpistos ist, giebt selbst Geß (S. 177) zu; und das (offenbar sekundare) Reservat des Lucas von dieser Szene kann um so weniger dagegen deweisen, als dort die Frage, od Jesus der Christ sei (22, 66), nachdem sie Jesus zuert ausweichend beantwortet, ausdrücklich mit od in der Form wieder aufgenommen wird, ob er Gohn Gottes sei (v. 70). Aus der Bezeichnung des theokratischen Königs als Sohn Gottes sohfangt (Nösgen, S. 146). — 3) Man verwechsle hiermit nicht die ganz andere Frage, wie Jesus selbst zu seilsmittlerschaft qualifizirte Organ nach seiner sittlichen Wesenbeschaftscheit erkannt weiß, so seizt das zunächst ein Bewußtsein stitlicher Wesensähnlichseit mit Gott voraus, die nach einer in den

biefen im A. T. bem Meffias beigelegten Namen da zu gebrauchen, mo er auf die Rechte und Ehren hinwies, die dem von Jehova zum messianischen Berufe Erwählten zustanden. Schon Matth. 11, 27 beutet er an, daß ihm als dem Sohne die selbstständige Ausführung der höchsten gött= lichen Rathichluffe übertragen fei; und Marc. 13, 32, daß ber Sohn ein Eingeweihtsein in diese Rathschluffe beantragen konne, wie fein Underer. Bal. not. a. Wenn ber Bater im Gleichniffe den Cohn zu ben Bingern fendet, weil er auf Grund der Ehrfurcht vor dem Sohne des Haufes zu erreichen hofft, was er durch seine Anechte nicht zu erreichen vermochte (Matth. 21, 37), so malt das aufs Treffendste die gesteigerte Autorität, mit welcher der Sohn als der lette Gottgesandte auftritt, der die durch alle prophetische Sendungen nicht erreichte Bollendung der Theofratie herbeiführen foll.4) Benn Befus aus feinem Sohnesverhältniß feine Freiheit von der theofratischen Tempelsteuer ableitet (Matth. 17, 25 f.), fo ift es auch hier nur fein personliches Berhaltniß zu dem Serrn der Theofratie, bas feine Stellung zu den theofratischen Pflichten modifiziren fann. Ift Diefes Berhältniß hier noch als bas des Königssohnes im Gegensatz ju ben Unterthanen gedacht, fo bekennt Jesus sich Marc. 14, 62 auf die Frage bes Hohenpriefters feierlich als den gefalbten König Israels und verweist zum Beweise des damit erhobenen Anspruchs, der Erwählte der göttlichen Liebe zu fein, auf die dem Menschensohne bevorstehende Erhöhung zu gottgleicher Machtherrlichkeit. Go ift feine Gottessohnschaft ber tieffte Grund bes ihm als dem Menschensohne gegebenen einzigartigen Berufes und der fraft seiner ihm jett und einst zukommenden Bürdestellung; denn jum höchften Berufe fann nur der Erwählte der göttlichen Liebe berufen jein.

#### §. 18. Der Gefalbte.

Jesus ist in der Taufe zum Messias gesalbt worden durch den Geist, der ihn zu seinem berufsmäßigen Wirken befähigt. a) Seine Machtthaten

Reben Jesu häufigen metaphorischen Anwendung des Sohnesbegriffes (vgl. §. 21) ebenfalls als Gotteskindschaft bezeichnet werden kann. Aber wenn in Folge bavon bas Wohlgefallen Gottes allezeit auf ihm ruhte, so konnte er auch ftets der höchste Begenstand seiner ungetrübten Liebe und der Erwählte feines Bertrauens fein. Bon biefem ethischen Sohnesbewußtsein aus ift Jesus erft zu dem amtlichen Sohnesbewußtfein gefommen; benn nur wer fraft biefer fittlichen Wefensbeschaffenheit ben Billen Gottes in seiner Person und seinem Leben vollkommen verwirklichte, konnte bazu berufen sein, im Gottesreiche dieses Ideal auch um sich her zu verwirklichen; nur der Erwählte der göttlichen Liebe konnte auch zu dem höchsten, dem meffianischen Berufe bestimmt sein. Aber auch jene sittliche Wesensähnlichkeit mit Gott wird, wie bei denen, die durch ihn rechte Gotteskinder werden, zuletzt ihren tieferen Grund haben in einem von dem Bater felbst gesetzten ursprünglichen Liebesverhaltniß zu ihm. Db diefes bei ihm bis in die Ewigkeit hinaufreiche und auf einem ursprünglichen Wesensverhaltniß bes Cohnes zum Bater beruhe, barüber konnte jedenfalls das Gelbstzeugniß Jefu keine Ausfunft geben, wenn es nicht den Besichtsfreis derer, an die es gerichtet, völlig überichreiten wollte. Bgl. m. Leben Jeju I. S. 280 ff. - 4) Mit vollem Recht bezeichnet Marcus in seiner allegorisirenden Ausmalung der Parabel den Sohn als den einzigartigen Gegenstand seiner Liebe (12, 6), beffen Mifthandlung ben vollen Born bes Beinbergsherrn über die Suter des Beinberges herabziehen mußte (vgl. m. Marcusev. S. 387).

sind ihm von Gott behufs Ausrichtung seines messianischen Beruses geseben; eine ihm zur willfürlichen Verfügung stehende Allmacht besitzt er nicht. b) Sbenso dient sein höheres Wissen zur Vollbringung des ihm übergebenen Werkes; aber es ist nicht unbeschränkt. c) Als der Messias ist er der menschliche Träger eines Veruses, der ihn hoch über alle Organe der Alltestamentlichen Theostratie erhebt und ihm allen Menschen gegensüber eine einzigartige Würdestellung giebt. d)

a) Der Meffiasname felbst weift auf die Salbung bin, welche den Rönig Israels zu jeinem Berufe weihte (1 Sam. 10, 1. 24, 7) und auch dem idealen Könige der vollendeten Theofratie nicht fehlen durfte (Pfalm 2, 2. 45, 8). Er blieb die eigentlich technische Bezeichnung des auf Grund der Beiffagung erwarteten Gottgefandten, der die Beilevollendung herbeiführen sollte (Marc. 8, 29. 14, 61:  $\delta$  Xococós). Db-wohl nur Lucas ausdrücklich erzählt, daß Zesus den mit dem Geiste Gottes Gesalbten, von dem Zes. 61, 1 redet, auf seine Person deutete (4, 18. 21), so erhellt doch auch aus der apostolischen Quelle, daß er feine Wirksamkeit als die dort bezeichnete Thätigkeit dieses Gesalbten charafterifirte (Matth. 11, 5). Die apostolische Ueberlieferung hat ohne Zweifel von vorn herein die bei ber Taufe Jesu im Jordan erfolgte Geistesmittheilung (Matth. 3, 16 = Marc. 1, 10) als diefe Salbung gedacht (vgl. Uct. 10, 38).2) Bereits die apostolische Quelle ließ Jesum von dem in der Taufe mitgetheilten Geifte in die Bufte getrieben merden (Matth. 4, 1) und feine Teufelaustreibungen auf den Geift Gottes guruckführen (12, 28). Der Geift, mit dem er bei der Taufe gefalbt ift, weift ihn also an, was er als Messias zu thun hat, und giebt ihm die Kraft es auszuführen; denn die Teufelaustreibungen, wie das Ringen mit dem Satan in ber Bufte, gehören beide gleich wesentlich zu seiner mesfianischen Wirksamkeit.

<sup>1)</sup> Um meisten verwandt damit ist der Ausdruck 6 agroc cos 8205 (Marc. 1, 24), ber ebenfalls auf die durch die Salbung erlangte Weihe hinweift (vgl. Joh. 6, 69), fowie die ausdrückliche Bezeichnung als König der Juden (Marc. 15, 2. 9. 12. 18), die 15, 32 den Namen des Gefalbten erflart. Jejus felbst hat Marc. 12, 35. 13, 21. Matth. 24, 5 den Namen & Xpestos in diesem technischen Sinne gebraucht. Db er ihn in der altesten Ueberlieferung je auf fich felbst dirett angewandt hat, ift zu bezweifeln; benn die Form von Marc. 9, 41 ift jedenfalls eine fefundare (vgl. Matth. 10, 42) und Matth. 23, 10 (vgl. m. Matthäusev. S. 487) schwerlich ursprünglich. Indirekt thut er es Marc. 14, 62. - 2) War auch in der aposiolischen Quelle das Herabfommen des Beiftes nur als vom Täufer gesehen bargestellt (vgl. m. Marcusev. S. 49), fo verfteht fich doch von felbit, daß das von ihm Geschaute als ein objektiver Bergang gedacht war. Die gange Schwierigfeit einer Geistesmittheilung an Jefum in ber Taufe erledigt fich damit, daß hier, wie überall im N. T. (mit Ausnahme bes Paulinismus), der Beift nicht als Pringip eines Gott wohlgefälligen Lebens, fondern als Pringip der Gnadengaben gedacht ift, mit denen Gott seine Diener gur Ausrichtung ihres Berufes ausruftet. In diefem Sinne empfangen ichon im A. T. Mofes (Rum. 11, 17) und die Propheten (2 Reg. 2, 9. 15), der König Jeraels (1 Sam. 10, 6. 10. 2 Sam. 23, 2) und insbesondere der Messias (Jef. 11, 2. 42, 1) den Geift Jehovas. Bgl. m. Leben Jesu. Buch II, Kap. 9.

b) Jefus felbst betrachtet als wesentliche Stude feiner messianischen Wirksamkeit seine Krankenheilungen (Matth. 11, 5. Luc. 13, 32) und Teufelaustreibungen (Matth. 12, 28). Er charafterifirt dieselben als Machtthaten, deren Eindruck er fo hoch veranschlagt, daß fie Tyrus und Sidon, sowie Sodom und Gomorrha hütten zur Buge erweden fonnen (11, 21. 23). Schon die apostolische Quelle berichtete nicht bloß von Damonenaustreibungen, die Jesus durch sein Befehlswort wirfte (8, 32), felbst bei Entfernten (15, 28), sondern auch von anderen Rranten, Die auf fein bloges Wort gefund wurden (9, 6. 12, 13), wie felbst ber Sohn bes Centurio in der Ferne (8, 13). Andere läßt fie durch Handberührung heilen (8, 3. 9, 28), schreibt aber auch hier die Heilung nicht etwa biefer äußeren Bermittelung, fondern dem Willen und Bermögen Jeju gu (8, 3: θέλω καθαρίσθητι 9, 29: πιστεύετε ότι δύναμαι τουτο ποιήσαι;). Aber auch andere Machtthaten erzählte fie. Jesus ließ das Mägdlein vom Todienbette sich aufrichten (9, 25) und speifte die Fünftaufend mit wenigen Broten (14, 19 f.). Das älteste Evangelium ift voll von Schilderungen seiner Beilthätigkeit, die er in derselben Beise ausübt, wie in ber apostolischen Quelle; und die detaillirte Beschreibung bes außerlich vermittelten Seilverfahrens Jefu in den diesem Evangelium eigenen Beschichten (Marc. 7, 32-35. 8, 22-25) hat keineswegs die Tendenz, den wunderbaren Charafter diefer Seilungen abzuschwächen. Sigenthumlich ift ihm noch das Wandeln Jesu auf dem See (6, 48 f.) und die Verfluchung des Feigenbaumes (11, 14. 20), wie es wohl auch der Auffaffung des Marcus angehört, daß Jesus mit seinem Borte das Meer stillte (Marc. 4, 39). Obwohl diese Machtthaten nirgends so ausdrücklich wie die Teufelaustreibungen auf den Beift Gottes gurudgeführt werden, fo find fie doch auch nicht als Ausfluffe einer Jesu eigenthümlichen göttlichen Allmacht gedacht. Es find Werke, die Gott durch ihn gethan und für die er Gott gepriesen haben will (5, 19); er erbittet fie von Gott (7, 34) und preist Gott für den ihm geschenkten Segen (Matth. 14, 19). Die erste Bersuchung (Matth. 4, 3 f.) zeigt nicht, daß er eine ihm gegebene Bunder= fraft nicht zu eigenmächtiger Gelbsthülfe migbrauchen barf, sondern daß er trot feiner Meffiaswurde ohne ausdrucklichen Befehl Gottes fein Bunder thun fann. Der gewiß der älteften Ueberlieferung angehörige, wenn auch 26, 53 nach der Kombination des Evangelisten angewandte Ausspruch zeigt, daß Jesus des göttlichen Bunderschutzes erforderlichen Falls gewiß ist, aber er darf ihn nicht willfürlich herausfordern (4, 5-7). Auch in der zweiten Versuchung ift nicht von einem Schauwunder die Rede, das er thun konnte, aber nicht thun darf, sondern von dem vermessenen Vertrauen auf die göttliche Wunderhülfe (vgl. m. Leben Jefu I, S. 317 ff.).

c) Als der vom Bater mit der Ausrichtung seiner Rathschlüsse besauftragte Sohn erkennt Zesus allein den Bater und kann ihn offenbaren (Matth. 11, 27). Sein herzenkündender Scharfblick (Matth. 9, 4 — Luc. 5, 22. Matth. 12, 25 — Luc. 11, 17. Marc. 12, 15) ist nicht als göttliche Allwissenheit gedacht, da er nach Luc. 7, 39 von jedem Propheten verlangt wird. Er dient der berufsmäßigen Entlarvung seiner Gegner. Auch schließt er ein Sichverwundern (Matth. 8, 10. Marc. 6, 6) und ein Ges

täuschtwerben Sesu (Marc. 11, 13) keineswegs aus. Weissgend schaut Sesus den ganzen Rath Gottes über sein Leben und die Vollendung seines Werkes. Wie seine Machtthaten, so wird auch sein Weissgungswort nicht ausdrücklich auf den Geist, mit dem er ausgerüstet war, zurückgeführt; aber es ist sicher nach Analogie der ATlichen Beissgung als Aussluß desselben gedacht. Darum ist auch sein Wort der Weissgung so unvergänglich und unverbrüchlich (Matth. 24, 35), wie das Gotteswort des A. T. (5, 18). Aber auch hier setzt dasselbe nicht göttliche Allwissenheit voraus; vielmehr bleibt sich der Sohn der Schranken seines Wissens wohl

bewußt (Marc. 13, 32; vgl. 14, 35 f.).

d) Der Mejsiasname weist nicht nur auf eine einzigartige Aus= ruftung, fondern auch auf eine einzigartige Burbe bin. Als der Bollender der Theofratie steht Zesus hoch über Allem, was die Theofratie bisher von Organen und Institutionen besaß. Er ist erhaben über das Königthum und Prophetenthum des alten Bundes (Matth. 12, 41 f.); David hat den Meffias feinen herrn geheißen (Marc. 12, 36 f.); der Meffias ift größer als der Tempel, der den allerheiligften Mittelpunkt der ATlichen Theotratie bildet (Matth. 12, 6). In ihm kommt Jehova selbst zu seinem Bolte (Matth. 11, 10; vgl. Luc. 1, 17. 76); wer darum ihn aufnimmt, der nimmt Gott selber auf (Matth. 10, 40).3) Es ift nirgends ein übermenschliches Wefen, worauf diese Aussagen guruckweisen; aber es liegt in ihnen der Anspruch auf einen Beruf, wie ihn kein anderer Menich hat, noch haben kann. Das gilt namentlich auch von ben Ausfagen, in welchen Bejus von dem Berhalten gegen feine Berfon bas Schicffal des Menschen abhängig macht. Selig ift, wer fich nicht an ihm ärgert (Matth. 11, 6), wer um seinetwillen verfolgt wird (5, 11), um seinetwillen das Leben verliert (10, 39). Nur wer ihn bekennt, wird vor dem Richterstuhl Gottes bestehen (10, 32 f.). Beil die Erweisungen ber Bruderliebe ihm erwiesen sind, entscheiden dieselben im Gericht (25. 34-46). Alle Bietätspflichten muffen hinter ber Pflicht gegen ihn gurudftehen (8, 22), ihn muß man mehr lieben als Bater und Mutter (10, 37). Darin liegt nicht, daß er mehr als ein Mensch ift, wohl aber, daß er der Messias ift, in welchem das Gottesreich und damit das höchste Gut da ift, der darum allein die Theilnahme an diefem höchsten Bute vermitteln kann.4) Wenn er aber vom Bolke und seinen Unhängern als

<sup>3)</sup> Wenn Zesus die Stelle Mal. 3, 1, in welcher Zehova selbst als Richter und Heisspercher zu seinem Bolke zu kommen verheißt, so wendet, daß dem (angeredeten) Messias der Wegbereiter vorhergeht (Matth. 11, 10), so deutet er die Stelle offendar so, daß der im Parallesismus genannte Bundesdote eben der ist, in welchem Jehova zu seinem Bolke kommt. Darin aber eine Hinweisung auf das göttliche Wesen Jesu zu sehen Echhulze, S. 49. Geß, S. 39), ist dogmatissiende Eintragung, daß der Absender gelbst in seinem Abgesandten kommt, dem A. wie dem N. T. gleich geläusig ist (vgl. Matth. 10, 40). Ganz in demselben Sinne deutete schon die älteste Uedertieserung (Matth. 3, 3) die Stelle Jes. 40, 3 auf den Täufer, indem sie an die Stelle Jesovas, dem die Stimme des Wistenpredigers den Weg bereitet, den Messias selbst seize. —

Herr (xique: Matth. 8, 2. 7, 21 f.) angeredet wird, so ist das nur die gewöhnliche Bezeugung der Verehrung und noch nicht der Ausbruck für eine spezifische Würdestellung.

## 8. 19. Der Davidsohn und der erhöhte Meifias.

Auch das messianische Prädikat des Davidsohnes, zu dem ihm die Vorbedingung nicht sehlte, hat Jesus nicht abgelehnt.a) Die Erwartung seiner Erhebung zur königlichen Herrschaft, die sich an diesen Namen nothwendig knüpfte, hat er nie bestritten, weil ihre Verwirklichung in jeder Form immer von dem Verhalten des Volkes zu ihm abhängig blieb.b) Als aber der Fortgang der Entwicklung zeigte, daß sein eigenes Volkim das dem Messias berufsmäßig bestimmte Leiden bereitete, hat Jesus geweissat, daß er durch Tod und Auserstehung hindurch zu seiner königslichen Herrscherstellung werde erhoben werden.c) Durch diese Erhöhung aber gesangte er zu der gottgleichen Herrsichkeit und Herrscherstellung, in der er sich einst bei seiner Wiederkunft offenbaren wird.d)

a) Abgesehen von den Stammbäumen und Kindheitsgeschichten, welche der ältesten Ueberlieserung nicht angehören, enthalten unsere Duellen zwar keine ausdrückliche Aussage über die Davidische Abstammung Zesu, aber auch nicht die leiseste Erinnerung, daß man seindlicherseits den Mangel derselben als Einwand gegen seinen Anspruch auf die Messiaswürde geltend gemacht hat. Dur Bolke galt er als der Sohn Davids (Matth. 9, 27. Marc. 10, 47); und wenn Zesus sich als solchen anrusen ließ, so kann dies nicht als Schonung eines Volksvorurtheils gedeutet werden, da die daran sich knüpfenden Konsequenzen für ihn nothwendig verhängnisvoll werden mußten. Wenn er andeutete, daß die Vorstellung der Schriftzgelehrten, welche mit der Abkunft des Messias von David und dem damit gegebenen Anspruch auf den Königsthron in Israel seine höchste Würdestellung auszudrücken glaubten, viel zu niedrig gegriffen sei, so begründet

Frage kann aber, sobald einmal Jesus als der einzigartige Mensch erkannt ist, a priori gar nicht beantwortet werden. Und wenn die spätere apostolische Lehrentwicklung sie indirekt durch ihr Zeuguiß von dem göttlichen Wesen Christi verneint, so solgt daraus keineswegs, daß man die Aussagen Jesu, der gerade dem Menschenschne diesen höchsten Beruf zuschreibt, über die mit ihm verbundene Würdestellung als Beweise für seine göttliche Natur verwerthen darf, deren Geheinniß er damit seinen Hörern erschließen wollte.

<sup>1)</sup> Gerade bei der Einseitigkeit der herrschenden Messiaserwartung, welche sich ganz vorwiegend an das prophetische Messiasdis von dem großen Davididen hielt, war es undenkdar, daß irgend jemand ihm den Anspruch auf Messianität zugestand, der seine davidische Abtunft auch nur für zweiselhaft oder unnachweislich hielt; und bei dem großen Werthe, den man im jüdischen Botke auf diesen Punkt legte, konnte ein hierauf sich gründender Zweisel nicht ausbleiben, wenn seine Abstammung aus davidischem Geschlichte nicht ganz notorisch war. Jesu Schweigen aber über diesen Punkt, der, wenn anch nur um möglicher Anstöße willen, für Gegenwart und Zukunft durchaus erledigt werden mußte, ist das bereckeste Zugeständniß, daß er selbst seiner davidischen Abkunft gewiß war.

er das gerade durch ihre Unfähigfeit, die Frage zu lösen, woher der zur Messiaswürde Berusene, welche ihn hoch über David zu dessen Herrn erhob, doch ein Sohn Davids sei (Marc. 12, 35—37). Auch ihm war es also gewiß, daß der Messias verheißungsmäßig von David abstammen müsse; aber er deutet an, daß es nicht diese Abstammung sein könne, welche ihm seine spezisische Würde verschaffte, weil diese weit über die eines Nachsommen auf Davids Stuhl hinausging.2)

b) In der Anrufung Jeju als Davidsohn lag die Erwartung, daß derselbe den Thron seines Baters David besteigen werde (Marc. 11, 10; vgl. Unc. 1, 32 f.). Jesus hat diese Erwartung, welche durch die Prophetie unmittelbar an die Hand gegeben war, nie bestritten. Auch die Borte Warc. 12, 35—37 waren wohl dazu geeignet, die Einwendungen zu entsträften, welche daraus gegen seine Messianität erhoben werden konnten, daß er keine Anstalten machte, den Königsthron seines Ahnherrn zu gewinnen. Weber damit war nicht gesagt, daß seine Erhebung zu königslicher Herrschaft nicht auch zur Ersüllung der Messiasweissagung gehöre und daß dieselbe nicht, in welcher Form auch immer, im Laufe der Entwicklung eintreten könne oder müsse. Das Schweigen Zesu über die Verechtigung dieser Erwartung kann nicht als Schonung eines Volksvorurtheils gedeutet werden, dessen rechtzeitige Ausrottung umsomehr Pflicht gewesen wäre, als gerade diese Erwartung, nachdem sie sich getäuscht sah,

<sup>2)</sup> Wenn man neuerdings häufig in diesen Worten Jesu die Absicht gesucht hat. die Borftellung von der davidischen Abfunft des Meffias überhaupt zu beftreiten, fo überfieht man, daß er dann mit Bialm 110, 1 nur einen Widerspruch innerhalb ber Beisfagung (die ja zweifellos anderwärts den Meffias als Davididen denkt) tonftatirt, aber nicht einen Jrrthum der Schriftgelehrten aufgedecht hatte. Auch ift an fich die Unmöglichteit feineswegs einleuchtend, daß nicht ein Nachkomme Davids höher fteigen tonnte als fein großer Uhnherr und von diefem wegen der ihm verliehenen Burdeftellung als fein Berr begrüßt werden. Rur fann er bann freilich biefe Bürbeftellung nicht fraft feiner Abfunft von David erlangt haben. Allein nach der ursprünglichsten Faffung bei Marcus handelt es fich auch gar nicht um die Frage, ob die davidische Abfunft mit der vollen Burdestellung des Dleffias vereinbar fei, sondern um die Frage, woher er von David abstammen muffe, da diese Abstammung ihm doch seine spezifische Bürde nicht verleihen könne (vgl. m. Marcusev. S. 405). Erft die Parallelen haben die Worte Jefu fichtlich auf die Austunft zugespitzt, daß der Meffias nicht bloß Davidsohn fein könne, sondern auch Gottessohn fein muffe. Aber auch diese Faffung führt feineswegs auf feine Befensgleichheit mit Bott (Nösgen, S. 159), auf feine übernatürliche Erzeugung (Geg, S. 128) ober gar auf feine Praeriftenz (Schulze, S. 50), fondern folgert nur aus der Erhöhung zu gottgleicher Machtherrlichkeit in naheliegendem apologetischem Intereffe die Gottessohnschaft Jeju im messianischen Sinne (vgl. Marc. 14, 62), obwohl gar nicht von deffen Person, sondern von dem Meffias als solchem ursprünglich bie Rebe war (vgl. m. Matthäusev. S. 481). -- 3) Nur wenn man von der rein politischen Fassung ber Messiasidee aus in dem Anspruch auf den Königsthron, welchen bie Abkunft von David gemährte, das hauptmerkmal der Meffianität fand, konnte dies gegen Refum geltend gemacht werden. Wenn er aber als ein bloger Rachfolger Davids auf feinem Thron die höchste Burdeftellung, in der icon David den Meffias begrußte, noch gar nicht befaß, jo tonnte das Gehlen jenes Mertmales feinesfalls eine enticheidende Inftang gegen feine Meffianität bilben.

bas Bolf von ihm abwenden und auf die Seite feiner Feinde treiben mufite.4) So wenig aber von vorn berein zu bestimmen war, ob und in wie weit Die Beiffagung von Israels Reichsherrlichfeit fich erfüllen werbe, weil bies bavon abhing, wie weit die gegenwärtige Bolfsgemeinschaft fich noch als fähig und geneigt erwies, in ihrer Mitte bas Gottesreich ju verwirklichen; eben jo wenig war von vorn herein zu beftimmen, ob und in welcher Form jenes prophetische Königsbild noch einer Berwirklichung fähig fei. Bedenfalls mar es nur Israels Schuld, wenn feine hauptstadt erft ben wiederkehrenden Messias als ihren König begrüßte (Matth. 23, 39 = Luc. 13, 35). Jesu fehlte es auch an dem Anrechte auf das Rönigthum in Israel nicht; und daß ihm daffelbe ein Gut war, das er nur nicht auf falichem Wege an sich reißen wollte, zeigt die Bersuchungsgeschichte (Matth. 4, 8-10). Freilich gegen die judifche Revolution hat Jejus fich unbedingt erklärt, weil die faktisch bestehende Römerherrschaft nach gött= lichem Rechte die Unterthanenpflicht involvire, die mit der Gottespflicht gar nicht in Rollifion tommen fonne (Marc. 12, 14-17). Erfüllte 38rael Dieje nur, indem es den Gefalbten Gottes annahm und ihn in der gott= gewollten Beije die Bollendung der Theofratie herbeiführen ließ, fo blieb es Gottes Sache, feine Berheiffung zu erfüllen und durch ein Gingreifen feiner Allmacht seinem Erwählten die Königsherrichaft zu verleihen, damit er alle irdischen Segnungen dem Bolke vermittle. Rur blieb es dabei, daß auch auf dem Throne seines Baters der Meffias zu seiner höchsten Herrlichkeit noch nicht gelangt wäre.

c) Rach Marcus deutet Jesus schon fruhe an, daß er den Seinen burch den Tod werde entriffen werden (2, 20). Aber erft seit die Er= kenntnift seiner Messianität bei den Jüngern gesichert war, begann er ohne Rüchalt ihnen das der tiefer erfaßten Beiffagung gemäß dem Meffias beftimmte Schickfal zu enthüllen (8, 32). Sobald es feststand, daß die leitenden Autoritäten des Bolkes felbst Besu diesen im göttlichen Rathschluß ihm bestimmten Tod bereiteten, und daß das an ihm irre gewordene Bolt ihn nicht mehr gegen ihre Mordpläne schützen werde, war für die Gegenwart auf eine Vollendung der Theotratie in den Formen bes nationalen Gemeinwesens und damit auf eine irdische Thronbesteigung des Messias keinesfalls mehr zu rechnen. Aber die endliche Erhöhung bes Gefalbten Gottes zur königlichen Herrlichkeit durfte dadurch nicht ver= hindert werden. Die gewaltjame Tödtung des Meffias fonnte Gott nur den Anlag dazu geben, ihn durch seine wunderbare Errettung aus dem Hades zu verherrlichen und so dem Bolfe das lette und höchste Zeichen zu geben, daß er sein Erwählter sei (Matth. 12, 39 f.). Auch im Rreise feiner Jünger verband Jejus mit ber Beiffagung feines gewaltsamen

<sup>4)</sup> Gerade an diesem Punkte zeigt sich recht deutlich die geschichtliche Unmöglichskeit, daß Jesus seinen Beruf als Religionsstifter und Geschesresormator nur aus dem Geschespunkte der jüdischen Messische ausgefaßt haben sollte, um mit seiner Birksamskeit Eingang zu sinden (Baur, S. 95). Es bleibt ein Widerspruch, daß er sich an eine volksthümliche Jdee akkommodirte, um dann doch mit der volksthümlichen Form derselben sich in einen fortgehenden Widerspruch zu seinen, der ihn zuletzt, von dem entäuschten Boste verlassen, dem töbtlichen Hasse seiner Feinde überliefern mußte.

Todes stets die Hinweisung auf seine Auserstehung nach drei Tagen (Marc. 8, 31. 9, 31. 10, 34). Diese bildet aber den Uebergang zu seiner himmlischen Erhöhung, in welcher sich nun ersüllt, was Psalm 110, 1 von dem Gesalbten Jehovas geweissagt war. Bon nun an sitzt der Menschensohn zur Rechten Gottes, d. h. er nimmt Theil an der göttlichen Ehre und Weltberrschaft. Nun erst ist er in die dem Messias bestimmte volle Herrscherstellung eingetreten; aber nicht den Thron seines Baters David hat er bestiegen, sondern den Weltenthron seines Baters im Himmel. Hat jenes die Sünde seines Bolkes unmöglich gemacht, so hat er doch hiermit das letzte Ziel seiner Verussbestimmung erreicht, das schon David schaute, als er ihn seinen Herrn nannte (Marc. 12, 36). Vgl. m. Leben Zesu, Buch V, Kap. 7. 8.

d) Alls Theilnehmer an der göttlichen Ehre und Weltherrschaft ift Befus felbstwerftändlich der Sphare menschlichen und freaturlichen Dafeins entrudt; er ift ein gottliches Befen. Erft in der Beiffagung von dem Riele des Weges, den Gott feinem Ermählten bereitet, fann der lette Schleier fallen, der das Geheimnig feiner Perfon bebeckt. 3m Blicke auf Dieje Zufunft fann Jejus den Seinen feine göttliche Allgegenwart verheißen (Matth. 18, 20). In ihr kann fich erft gang die Danielische Weissagung erfüllen (Dan. 7, 13), auf Grund welcher nun der mit der Serrichaft über das vollendete Gottesveich belehnte Menschensohn, wie fonft nur Jehova felbst, mit den Wolken des himmels kommt (Marc. 14, 62). Und zwar kommt er, um die göttliche Funktion des Weltrichters auszuüben (Matth. 25, 31), mit großer Macht und Herrlichkeit (24, 30), welche Marc. 8, 38 als die Herrlichkeit seines Baters bezeichnet mird. Im dienenden Geleite der Engel, der spezifischen Diener Jehovas, fommt er (Marc. 8, 38; vgl. Matth. 25, 31), die nun er felber aussendet, um feine Befehle zu vollstrecken (Matth. 24, 31), weghalb fie ber erfte Evangelift jett als feine Engel bezeichnet. Un feinem Berhältnif zu ben Engeln bemift fich am natürlichsten seine Weltstellung. Ueber die Engel erhaben kann nur ein göttliches Wefen fein.6)

<sup>5)</sup> Darunter versteht Jesus freilich nicht eine Wiedererweckung zum irdischen Leben, fondern eine Erhebung in ein über bie Bedingungen bes irbifden Lebens erhabenes Dafein (Marc. 12, 25), die aber immer als Auferstehung d. h. als Biederberffellung der Leiblichfeit, wenn auch in einer bem himmlichen Leben entsprechenden Form, gedacht ift (vgl. felbft Biedermann, S. 232). Das Eigenthumliche ift aber, daß Jejus nicht, wie die anderen Denschen, am jungften Tage auferweckt wird, fondern bereits in fürzester Frist, die proverbiell (vgl. Hof. 6, 2. Marc. 15, 29. Luc. 13, 32) burch das uera rpeis huspas bezeichnet wird; daß er also eine furz bemeffene Zeit im Tode bleiben wird (Matth. 12, 40; vgl. Luc. 24, 21). Der himmelfahrt wird in der Beiffagung Jefu fo wenig wie in der alteften Ueberlieferung als eines epochemachenden Greigniffes gedacht, geschweige benn, daß lettere fie als einen finnenfälligen Borgang darstellte. Die (richtig verstandene) Auferweckung befähigt ihn ja von selbst zum himmlischen Leben. - 6) Eine eigene Engelsehre darf man natürlich in den Aussprüchen Jesu nicht fuchen, ohne daß darum freilich die Engelvorstellung nur als (poetisches oder ihmbolisirendes) Darstellungsmittel anderweitiger Gedanken verwerthet wird (Benschlag S. 85). Die Engel find die Bewohner der himmlischen Welt, in welcher der Wille Gottes bereits fo vollkommen geschieht, wie er in dem vollendeten Gottesreiche geschehen foll

# Drittes Kapitel. Die messianische Wirksamkeit.

#### § 20. Die neue Cottesoffenbarung.

Als der Messias hat Tesus zunächst den Andruch der Heilszeit zu verkündigen, in welcher er der Mittler einer neuen Gottesoffenbarung ist. a) Diese neue Gottesoffenbarung ist eine Offenbarung der väterlichen Liebe Gottes, die in der Fürsorge und Obhut über ihr irdisches Leben, sowie in der Erhörung ihrer Gebete den Reichsgenossen entgegenkommt. b) Damit wird im Gottesreiche das Kindschaftsverhältnis verwirklicht, das in der Theokratie Israels nur unvollkommen verwirklicht werden konnte.c) Diese Gottesoffenbarung ergeht aber nicht nur durch das Wort Jesu; sein ganzes Wirken ist eine sebendige Illustration derselben. d)

a) Jefus begann seine meffianische Wirtsamkeit mit ber Berkunbigung, daß die Zeit des Gottesreiches gekommen fei. Diefe Botschaft setzt aber eine Gottesthat voraus, in welcher Gott sich aufs Neue seinem Bolfe offenbart; denn das Gottesreich fann nur fommen, wenn Jehova felbst in dem verheißenen Meffias zu feinem Bolfe tommt, um die Bollendung der Theofratie und damit die Erfüllung aller Berheifungen herbeis zuführen. Sofern nun in der messianischen Zeit das lette Ziel der göttlichen Heilsabsichten mit seinem Bolke erreicht und dadurch erst vollkommen fund wird, ift dies die letzte und höchste Gottesoffenbarung. Indem aber Gott burch seinen Meffins biefe Beilezeit herbeiführt, ift diefer nicht nur der Bermittler jener Gottesoffenbarung, sofern sich dieselbe durch ihn vollzieht, sondern auch sofern sie dem Volke durch seine Verkündigung der göttlichen Heilsabsichten als solche kund werden soll. Und er allein kann es sein, weil er, durch den sich die göttlichen Heilsrathschlüsse vollenden, auch den vollkommensten Einblick in dieselben haben muß und fie daher als solche bem Bolke offenbaren kann. Daß auch nach der ältesten Ueber= lieferung Jefus feine Birtfamfeit unter biefen Gefichtspunkt geftellt hat, zeigt ausreichend Matth. 11, 27: Niemand fennt den Bater, denn nur der Sohn und wem der Sohn offenbaren will sc., was er vom Bater weiß. Richt eine neue Offenbarung über das metaphysische Wesen Gottes oder

<sup>(</sup>Matth. 6, 10). Den Engeln im Himmel, die darum nicht ohne eine höhere, himmlische Art von Leiblichkeit gedacht sind, werden die Auferstandenen gleichen (Marc. 12, 25). Sie sind Diener Gottes, deren Bunderschutz Jesus nicht vergeblich erbitten würde (Matth. 26, 53). Als solche erscheinen sie schon in der ätesten Uederlieferung (4, 11), den im Gehorsam bewährten Messias zu belohnen. Sie sind höhere Besen als die Menschen, aber der Sohn darf schon nach seinem einzigartigen Verhältniß zum Vater sich über sie stellen (Marc. 13, 32). Dennoch erscheint erst der erhöhte Messias als ihr Herr.

irgend welche ihn betreffende transcendente Wahrheiten will er bringen; vielmehr in der Bollendung seiner Heilsabsichten will er das wahre Wesen Gottes erkennen lehren. Auch sonst bezeichnet Zesus seine Wirksamkeit als ein Licht, das hell genug leuchtet, um der Zeichen nicht zu bedürsen für jeden, der gesunde Augen hat, es zu sehen (Luc. 11, 33—36); das Licht aber ist das Symbol der offendarenden Wirksamkeit. Bgl. Marc. 4, 21, wo die von den Jüngern Zesu weiter mitzutheilende Offendarung mit einer Leuchte verglichen wird, und Luc. 16, 8, wo sie selbst als die

von der Offenbarung Erleuchteten Rinder des Lichtes beifien.

b) Indem Gott in der messianischen Zeit seinem Bolke alles Heil bringt, das ihm mit der Bollendung der Theokratie in Aussicht gestellt war, offenbart er sich in seiner höchsten Liebe. In der symbolischen Rede= weise Jesu wird das höchste menschliche Liebesverhältniß zum Bilde gesett für diese Liebesoffenbarung Gottes (Matth. 7, 9-11), die fich aber naturlich nur in dem von Jejus begrundeten Gottesreiche vollzieht. Es foll bamit durchaus nicht das Berhältnig dargeftellt werden, in welchem Gott zu ben Menschen als solchen steht (Baur, S. 116); fondern die Reichsgenoffen find es, als beren Bater im Simmel Jefus Gott bezeichnet (6, 1),1) Die er zu Gott als zu ihrem Bater beten lehrt (6, 9). Alle Reden, in denen sich diese Bezeichnung findet, maren in der ältesten Ueberlieferung beutlich als Jungerreden, d. h. als Reben an die Reichsgenoffen, charafterisirt. Und wenn man sich dagegen auf Matth. 5, 45 beruft, so wird hier zwar die unterschiedslose Gute Gottes gegen Gute und Bofe ben Rindern Gottes jum Borbilde aufgestellt, aber feineswegs gefagt, daß bies schon die Baterliebe sei, die an den Reichsgenoffen offenbar merben foll. Wohl verweift Jejus fie auf den Gott, der die Bogel des himmels nährt und die Blumen des Feldes fleidet (6, 25-30); aber nur als folche, Die nach dem Gottesreiche trachten, d. h. als Reichsgenoffen können fie gewiß fein, daß Gott ihre Bedürfniffe fennt und ftillt und fie dadurch des heidnischen Sorgens überhebt (6, 31 ff.), daß er auch das Geringfte in ihrem Leben unter seine Obhut nimmt (10, 29 f.). Er verlangt ihr Gebet, aber er verheißt auch dem zuversichtlichen Gebete gemiffe Erhörung (Matth. 7, 7-11 = Luc. 11, 9-13. Marc. 11, 23 f. = Luc. 17, 6), wenn es nur recht ausdauernd ift und nicht ermüdet (Luc. 11, 5-8. 18, 1-7). Daß die Heilsvollendung ihren Segen auch auf das gefammte irdische Leben erstreckt, ist ein Grundgebanke ber ATlichen Prophetie, den auch die ATliche Erfüllung nirgends wegleugnet. Auch die Reichsgenoffen bitten den Bater im Himmel täglich zutrauensvoll um das für heute nothwendige Brot (Matth. 6, 11).

c) Es ist eine unrichtige Annahme, daß die Berkündigung Gottes als des Baters der Reichsgenossen eine neue Vorstellung von dem Wesen Gottes, eine "neue Gottesidee" (Beyschlag, S. 78), involvire. Auch im A. T. ist Israel der Sohn Gottes, wie Gott sein Vater (§. 17,b), aber,

<sup>1)</sup> Aus Marc. 11, 25. Luc. 11,13 erhellt, daß diese Bezeichnung, die sich darauf gründet, daß der Himmel der Thron Gottes ist (Matth 5, 34; vgl. Fes. 66, 1), schon in der apostolischen Quelle sich fand. Dagegen scheint δ πατήρ δ οδράνιος dem Evangelisten anzugehören (vgl. m. Matthäusev. S. 45).

bem Standpunkte ber ATlichen Heilsgeschichte entsprechend, Israel nur als das theofratische Bolt, mag dieses nun follektiv als ein Ganzes ober als die Mehrheit seiner Glieder bezeichnet fein. Das erwählte Bolt als folches ift ber väterlichen Liebe Gottes gewiß; aber bas Beil ber Theofratie als Ganzes ift von dem Ergehen des Ginzelnen nicht abhängig und garantirt dem Einzelnen sein Beil nicht, da er ja auch als ein unwürdiges Glied von feinen Segnungen ausgefchloffen werden tann. Daber fehlt im A. T. noch die individuelle Anrufung Gottes als des Baters. Spater bricht bas Bewußtsein hindurch, bag die Frommen des alten Bundes, die allein die mahren Glieder der Theofratie find, im befonderen Sinne ber väterlichen Liebe Gottes fich getroften konnen (Pfalm 103, 13; val. Sap. 2, 16. 18. Sir. 23, 1. 4. 51, 14). Gelangt aber in ber meffianischen Zeit die Theofratie zu ihrer Bollendung, so muß sich auch in ihr bies Baterverhältniß Gottes ju feinem Bolfe erft vollfommen verwirklichen. Beil für jest nicht in dem Bolfe als solchem, sondern nur in einem bestimmten Rreise besselben bas Gottesreich sich zu verwirklichen beginnt, konnen junachst nur die, welche zu diesem Kreise gehoren, Gott als ihren Bater anrufen; dehnt sich dieser Kreis aber mehr und mehr aus und umfaßt er zulett bas ganze Bolf, so ift Gott der Bater jedes einzelnen Bolfsgenoffen im vollen Sinne geworden. Es ift der Ausdruck für die höchste Ehre, die den Genoffen des vollendeten Gottesreiches gu Theil wird, daß fie Sohne Gottes, d. h. Gottgeliebte genannt werden (Matth. 5, 9).

d) Die meffianische Wirksamkeit Jesu besteht nicht blog in seinem Lehren, sondern auch in seinem Thun. Auch in diesem muß daher die neue Gottesoffenbarung gegeben fein. Sein Thun war aber lauter Wohlthun; in ihm offenbarte sich die väterliche Liebe Gottes, der in der meffianischen Zeit mit der Fille auch des irdischen Segens zu feinem Bolke kommt. Daher gehören die Krankenheilungen Jeju wesentlich mit zu seiner messianischen Wirtsamkeit, die Erlösung der Rinder Abrahams von ihren leiblichen Uebeln (Luc. 13, 16) gehört zu seinem eigentlichen Beruf. Daber tonnte er auf feine Beilwunder hinweisen als auf die Zeichen, daß die Zeit des erwarteten Beiles gefommen fei (Matth. 11, 5; vgl. §. 13, c); daher hieß er die Jünger die Predigt von der Nähe des Gottesreiches mit benselben Zeichen begleiten (10, 8). Während aber die Berwirklichung alles verheißenen irdischen Beiles am Volke als Gangem bavon abhängig blieb, ob und wie weit es das Gottesreich in sich ver-wirklichen ließ, konnte Jesus die auch das äußere Leben segnende Liebe feines Baters an den Ginzelnen durch diese Krankenheilungen offenbaren, sobald ihm nur der Glaube als die einzige Bedingung aller göttlichen

Wunderhülfe entgegenkam. Bgl. m. Leben Jeju I, S. 458.

#### §. 21. Die Sinnesänderung.

P. Müllensiefen, der Begriff der perávoia im N. T. Arnstadt 1888.

Als der Messias hat Jesus nicht nur das Kommen des Gottesreiches zu verkündigen; er hat dasselbe auch zu begründen, und dazu gehört die Predigt der Sinnesänderung.a) Allein darum ist sein Wort nicht bloß

eine Wiederaufnahme der prophetischen Bußpredigt; es fordert nicht bloß, es verheißt auch die nothwendige Erneuerung.b) Dieselbe vollzieht sich von selbst durch die lebenskräftige Wirkung der Heilsbotschaft und der darin enthaltenen Gottesoffenbarung.c) Auch hier aber wirkt nicht bloß das Wort Jesu, sondern sein ganzes Leben ist ein wirkungskräftiges Vorbild.d)

a) Die Aufgabe des Meffins ift es, das Gottesreich im Bolfe gu verwirklichen, in welchem der Wille Gottes auf Erden vollkommen geschieht (Matth. 6, 10). In der Theofratie aber, wie fie bisher in Israel verwirklicht war, geschieht ber Wille Gottes nicht. Jesus setzt es als selbst= verständlich voraus, daß die Menschen bose sind (7, 11), daß alle Menschen fich nur durch den Grad des Böjeseins unterscheiden (Luc. 13, 2-5). Von Gerechten redet er Marc. 2, 17. Luc. 15, 7 nur hypothetisch; die neben ben Propheten genannten Gerechten (Matth. 10, 41. 13, 17. 23, 29. 35) find die Gott wohlgefälligen Frommen des alten Bundes; und die um Gerechtigfeit willen Berfolgten (5, 10: Evener denacooving ohne Artifel!) find dieselben, welche nach der Gerechtigkeit hungern (v. 6), da ein Borhandensein von Gerechtigkeit noch feineswegs die volle Gerechtigkeit involvirt. Bon Guten und Bofen (5, 45. 12, 35. 22, 10) ift nur vergleichungsweise die Rebe. Der Ruf jur Sinnesanderung, mit dem Jefus auftritt (Marc. 1, 15: μετανοείτε) und seine Jünger aussendet (6, 12), ergeht daher an Alle ohne Unterschied. Wie fehr diefer Ruf die Seele feiner Berfündigung war, geht daraus hervor, daß die Unempfänglichkeit gegen dieselbe als Unbuffertigfeit charafterifirt wird (Matth. 11, 20. 12, 41. 21, 32. Luc. 13, 3. 5). Zwar fagt Jefus es mit Beziehung auf bie gesunkensten Volksklaffen, daß er gekommen fei, Sünder zu fich zu rufen (Marc. 2, 17); aber er fagt es so allgemein, daß er sich den Menschen gegenüber überhaupt als ber Sunderarzt fühlt und eben baraus bas Recht ableitet, gerade die Bersunkenften zu sich zu rufen, die seiner am meiften bedürfen. Ohne Sinnesänderung können aber die Sünder am Gottes= reiche nicht theilnehmen.

b) Wenn das Hören des Wortes Jesu das Eine ift, was Noth thut (Luc. 10, 42; vgl. v. 39), biefes Soren aber immer verbunden fein muß mit dem Thun (Matth. 7, 24); so scheint die Berkundigung Jesu nichts Anderes gewesen zu sein als eine erneute Ginschärfung bes göttlichen Willens, wie die prophetische Predigt, die ja auch immer mit der Forberung einer allgemeinen Umfehr und Sinnesänderung begann. Roch eben war der Täufer mit einer folchen aufgetreten und hatte die angelobte Sinnesanderung durch den symbolischen Aft des Untertauchens im Jordan befräftigen lassen (Marc. 1, 4: βάπτισμα μετανοίας). Wirklich stellt sich Sejus Matth. 21, 37 als ben letten in ber Reihe ber Gottgesandten bar. welche die Forderung Gottes an das Bolf überbringen und zu feiner Erfüllung antreiben. Wenn aber von ber anderen Seite die Bergrede bie geistlich Armen, die um ihre Armuth Trauernden und die nach Berechtigfeit Hungernden selig preift (Matth. 5, 3 f. 6), fo liegt darin, daß Sefus nicht zunächst etwas zu fordern, sondern etwas zu bringen kommt; und ausdrucklich wird ihnen die Sättigung mit Gerechtigfeit verheißen.

Die Gerechtigkeit erscheint also nicht als Forderung, sondern als Gabe, und ist als solche auch bereits von der messianischen Weissaung in Ausssicht gestellt (Jes. 61, 10. 45, 25. Jer. 33, 16). Wenn Jesus Matth. 11, 28 den von der Last des Gesetzes Beschwerten Erquickung verheißt, so geht das nicht auf den Druck der pharisäischen Satzungen (Baur, S. 115), als ob er denselben erleichtern wollte, indem er an die Stelle des äußeren Gestzesdienstes den inneren Werth der sittlichen Gesinnung setzt. So würde er die Last nicht erleichtern, sondern für jedes aufrichtige Herz erschweren. Die Erquickung für die Seelen ist nur gefunden, wenn der Weg gezeigt ist, der zur Gerechtigkeit, d. h. zur Erfüllung des göttlichen

Willens, führt.

c) Diefer scheinbare Widerspruch der beiden Seiten an der Ber= fündigung Jefu löft fich nur fo, daß die in der Botichaft vom Gottes= reiche gebrachte neue Gottesoffenbarung durch fich felbst die Sinnes= änderung wirkt, welche Jesus fordert. Gott fordert nicht vom Menschen, daß er ihm entgegenkomme; er kommt dem Menschen selbst entgegen und thut bamit bas Meußerste, mas er vermag, um ihn zur Sinnesanderung zu vermögen, an der er seine höchste Freude hat (Luc. 15, 4-10). Er macht nicht seine Seilsoffenbarung abhängig von der Bekehrung des Bolkes, wie er es in der prophetischen Predigt that; sondern er will durch seine Gnadenoffenbarung diese Bekehrung wirten. Er kommt in dem Meffias und bringt die Zeit der Seilsvollendung. Wer nun in ihm den Er= warteten fieht und seine Freudenbotschaft vom Gottesreiche annimmt, der ist bereits im Gottesreiche (Matth. 11, 11 und dazu §. 14, a); er weiß fich als Rind des himmlischen Baters, und damit ift ein gang neues, wirkungsträftiges Motiv für das religiös-fittliche Leben gefett. Das Kind muß dem Bater ähnlich sein (Matth. 5, 45. 48): das ift nicht die Forberung eines neuen Gefetes, es ift gleichjam Naturnothwendigfeit in bem Gebiete des Gottesreiches. Das von Gott felbst gesetzte Kindschafts= verhältniß muß sich auch seitens des Menschen realisiren in dem rechten Rindesverhalten. Der Reichsgenoffe foll nicht erft Rind Gottes werden, er ist ein Rind Gottes, und darum kann er nicht anders, als es immer mehr werden wollen in vollkommener sittlicher Gottahnlichkeit.1) Jesus zeigt ihm nur den Weg bazu.

<sup>1)</sup> Die metaphorische Bendung des Kindschaftsbegriffes beruht darauf, daß nur Gleiches von Gleichem stammen, der Sohn nur dem Bater ähnlich sein kann (vgl. Matth. 23, 31). Sie liegt auch dem (wohl der ältesten lleberlieserung nicht ange-hörigen) Spruche 5, 16 zu Grunde, wonach das Licht der neuen Gottesoffenbarung von selbst hervorstrahlt aus den guten Werken, durch welche die Reichsgenossen die Offenbarung des väterlichen Thuns in ihrem Thun nachbilden zum Preise dessen, der sich ihnen in seinem Messias kund gethan hat. Während so die von Jesu gesorderte Sinnessänderung durch seine Heilsverkündigung selbst gewirft wird, ist des heiligen Geistes als des Prinzips dieser Erneuerung noch nicht gedacht. Wohl bewahrt die älteste Ueberslieserung die Hinweisung des Täufers auf die Geistestause durch den Messieht sich speziell auf die Ausrüftung seiner Apostel zur Vertheidigung des Evangeliums vor Gericht (10, 20). Wann und wie die prophetische Berheißung von der allgemeinen Geistesauszießung sich ersüllen und was dieselbe den Reichsgenossen bringen wird, darüber ist noch nichts gesagt.

d) Auch hier besteht die messianische Wirksamkeit Jesu nicht bloß in feinem Lehren, sondern auch in seinem Thun. Was die Gottesfinder erft mehr und mehr werden follen, das ift bereits in vollkommener Beise der Sohn Gottes (§. 17, c. Anm. 3). Daber find Diejenigen feine nächsten Berwandten, welche den väterlichen Willen Gottes thun, wie er felbit ihn thut (Matth. 12, 50). Er ift gefommen, das Gefet zu erfüllen (5, 17); er ergiebt fich gang in Gottes Willen (Marc. 14, 36); in ihm und seinem Leben wird der Wille Gottes stets vollkommen verwirklicht. Dem widerfpricht nicht, daß er Gott allein bas Pradifat aya Jos vorbehalten haben will (Marc. 10, 18 = Matth. 19, 17), weil der Mensch überall nur burch die fortichreitende Löjung seiner sittlichen Aufgabe gut werden fann. Auch Bejus hat seine sittliche Bolltommenheit noch zu bemähren im Rampfe des Lebens mit feinen Bersuchungen (Luc. 22, 28); erft am Ziele wird er als der gute bewährt sein, wie die Anechte Matth. 25, 21. 23. Aber auf jedem Schritte Diejes Beges entspricht er dem Ideale: nirgends hat er sich den Sundern, zu denen er gekommen, als solchen irgendwie gleichgeftellt, nirgends zeigt er die Spur eines Bufgefühls ober einer empfangenen Gundenvergebung. Daher ift fein ganzes sittliches Berhalten im absoluten Sinne vorbildlich (Matth. 11, 29. Marc. 10, 45). In ihm fieht das Gottestind das Ideal der sittlichen Gottahnlichkeit in jedem Augenblicke verwirklicht. Richt als gesetzliche Forderung tritt es ihm entgegen, fondern es bringt ihm die felige Gewißheit, daß, mas es werden mill, es auch werden fann in der Gemeinschaft mit ihm. In seiner Nachfolge von ihm zu lernen, ist ein fanftes Joch und eine leichte Laft, und das ift der Weg, der zur Erquidung der Seelen (Matth. 11, 28-30), zur vollen Sättigung mit Gerechtigkeit (5, 6) führt.

#### §. 22. Die mejfianische Errettung.

Als der Messias bringt Jesus mit der Bollendung der Theokratie zugleich die Errettung der Reichsgenossen mittelst der auf Grund der Beissagung erwarteten Sündenvergebung.a) Ein Hauptstück der neuen Gottesoffenbarung, die er bringt, ist die Verkündigung der vergebenden Liebe Gottes, die nur an der Lästerung des Geistes ihre Grenze hat.b) Aber der Messias verkündigt nicht nur die Sündenvergebung, er beschafft sie auch durch seinen erlösenden Tod und stiftet so den neuen Bund der Gnade und Vergebung.c)

a) Die mit der Gründung des Gottesreiches eintretende Heilsvollendung hat zu ihrer Kehrseite die Errettung von dem Verderben,
welchem das Volk um der Sünde willen verfallen ist. Verlorene Schafe
nennt Jesus die gegenwärtige Generation des theokratischen Volkes
(Matth. 10, 6. 15, 24); und er als der Menschenschn ist gekommen,
das Verlorene zu erretten (Luc. 19, 10). Geschieht dies auch einerseits,
wie die Geschichte von Zakchäus, deren Pointe dieser Spruch bildet, zeigt,
dadurch, daß die Sünder zur Sinnesänderung geführt werden, so gehört
doch dazu auch nothwendig, daß die Schuld der Vergangenheit von ihnen
genommen wird durch die Sündenvergebung. Eine solche war für die

messianische Zeit von den Propheten vielkach in Aussicht gestellt (Jes. 43, 25. 44, 22. Jer. 33, 8. Sach. 3, 9. 13, 1. Dan. 9, 24) und darauf hin ein Hauptstück der messianischen Erwartung für die Frommen in Israel, die ihre Sünden erkannten (Luc. 1, 77). Darum muß die Tröstung, die Zesus den um ihre Sünden Bekümmerten verheißt (Matth. 5, 4), auch die Sündenvergebung einschließen. Er selbst als der Menschensohn nimmt die Bollmacht in Anspruch, auf Erden die Sündenvergebung zu verstündigen, die Gott im Himmel ertheilt (9, 6; vgl. v. 2); und er hinterzläßt diese Vollmacht seiner Gemeinde (18, 18), um ihr dadurch eines der wesentlichsten Güter des Gottesreiches zu sichern (vgl. Luc. 24, 47).

- b) Auch die Berkundigung ber Sundenvergebung ift nur ein Moment in ber neuen Gottesoffenbarung, die Jesus bringt. Die Barabel Luc. 15, 11-32 zeigt, wie es ber väterlichen Liebe Gottes entspricht, daß er ben buffertig umtehrenden Sohn (und das ift nach §. 20. 21 jeder Reichs= genoffe) mit Freuden aufnimmt und ihm alle Gunden vergiebt. Diefer Bergebung bedarf aber jeder. Die Parabel Matth. 18, 23-27 jest voraus, daß jedem Mitgliebe des Gottesreiches eine unendliche Schuldfumme erlassen ift; und das Reichsgebet lehrt die Reichsgenoffen um die Sundenvergebung nicht anders wie um das tägliche Brot bitten (6, 12). Die Beilsgegenwart ift aber die Zeit, wo noch die Aussöhnung mit bem Schuldheren möglich ift durch die von dem Meffias dargebotene Bergebung. Es gilt, diefe Zeit zu nuten, ehe das Gericht hereinbricht, aus dem es fein Entrinnen giebt (Luc. 12, 58 f.). Roch fann jede Gunde vergeben werden, felbst die Lafterung bes Menschensohnes. Nur wer die in ben Werken des Menschensohnes fich immer offenbarer fundgebende Gottes= macht absichtlich leugnet und so den heiligen Beist läftert, der hat eine Sunde begangen, die nicht vergeben werden fann, weil fie das Zeichen endgültiger Verstockung ist (Matth. 12, 31 f.).1)
- c) Auch hier besteht die messianische Wirksamkeit Jesu nicht nur in seinem Tehren, sondern auch in seinem Thun. Wohl ist sein Tod eine

<sup>1)</sup> Bie die neue Gottesoffenbarung überhaupt, so tann auch diese Seite derselben nicht ohne unmittelbare Einwirtung auf das Leben der Reichsgenoffen bleiben. Der Schuldner, bem viel vergeben ift, wird ben Schuldherrn am meiften lieben (Luc. 7, 41-43); aus der bem Messias erwiesenen Liebe erkennt man, daß jemand burch ihn das hohe Gut der Sündenvergebung empfangen hat (7, 47). Muß das Kind Gottes dem Bater ähnlich werden, so gilt dies insbesondere von der vergebenden Liebe, bie cs feinen Feinden erweift (Matth. 5, 44 f.). Wo die erfahrene Bergebung die Bereitwilligfeit jum Bergeben gegen ben Mitknecht nicht wirkt, die fie naturgemäß wirken follte, da kann sie nur zurückgenommen werden (18, 28-35). Wenn darum die Reichsgenoffen immer aufs Reue um das But der Gundenvergebung bitten, fo follen fie daran gedenken, daß fie daffelbe nur als Rinder Gottes empfangen können, die durch die bereits erfahrene Bergebung fich haben bestimmen laffen, auch ihren Schuldnern zu vergeben (6, 12: wie nat ineie affinauer). Weder den Grund noch das Maß der erbetenen Sündenvergebung will der Bufat aussprechen, fondern die Boraussetzung, unter der das gange Gebet allein gebetet werden fann; denn es ift das Gebet der Reichsgenoffen, welche das meffianische But der Sundenvergebung empfangen haben und da= burch zu gleichem Bergeben bewogen find.

aöttliche Nothwendigfeit, ein in ber Weiffagung vorhergesehenes Stud bes bem Menschensohne berufsmäßig bestimmten Leidensschichjale (g. 16, c).2) Aber er giebt boch in freier Erfüllung feines Berufes fein Leben bin, um fein Dienen, bas er zu üben gefommen mar, zu vollenden, und beschafft badurch erft die Errettung, welche er den Reichsgenoffen durch die Berfündigung der Gundenvergebung in Aussicht ftellte. Wenn Jefus nämlich Marc. 8, 36 f. bevorwortet, daß fein Mensch, und wenn er die gange Welt gewönne, etwas besitht, das für Gott werthvoll genug mare, unt damit feine (um der Gunde willen) bem Berderben verfallene Seele wieder einzulösen (vgl. Pfalm 49, 8 ff.), so betrachtet er 10, 45 die in seiner Lebenshingabe fich vollendende Erfüllung feiner Berufsaufgabe als eine Leiftung, welche für Gott werthvoll genug ift, um als ein folches Lojegeld zu gelten, welches also Jejus anftatt ber Bielen giebt, die daffelbe zu beschaffen nicht im Stande waren.9) Damit war denn die Lösung bes Rathfels feines Todes gegeben, fofern berfelbe als bas Mittel bargeftellt mar, die Vielen, d. h. alle Reichsgenoffen, vor dem Berderben zu erretten. bem fie um ihrer Gunde willen im Tode verfallen mußten. Freilich find die Jünger Jesu im Gottesreiche der sündenvergebenden Gnade ihres Baters ohne Weiteres gewiß; aber die Berwirklichung des Gottesreiches und des neuen in ihm gegebenen Berhältnisses zu Gott mar doch erft möglich, wenn die Gundenschuld der Bergangenheit, um deretwillen alle dem Tode verfallen find, getilgt war. Darum ift es nur der positive Ausdruck deffelben Gedankens, wenn Jejus beim Abschiedsmahle fein Blut als das Bundesblut bezeichnete, das Bielen zu Gute vergoffen mird (14, 24). Rein Israelite konnte babei an etwas Anderes denken als an

<sup>2)</sup> Allerdings hat Jesus je mehr sich das Resultat seiner Wirksamkeit unter feinem Bolte herausstellte, um so mehr seinen Tob (und nicht bloß sein Leiben) als bie poraussichtliche Konfequeng des Berhalten feines Bolfes gegen Die Gottgefandten der Bergangenheit angeschaut (Matth. 21, 39. 231, 37. Marc. 9, 12 f. Luc. 13, 33) und damit als ben göttlichen Schickfalswillen, ber auch ihn bem Märthrertode weiste (Marc. 10, 39. Luc. 12, 50). Aber ber von Holsten (Zum Evangelium des Paulus und Petrus. Rostod 1866) urgirte Gegensat einer biftorifchereligiösen und bogmatischereligiösen Betrachtung beffelben ift eine moberne Fiftion ohne geschichtlichen Unhalt. Für das auf dem A. T. ruhende Bewußtsein Jesu konnte bem Meifias fein Schicfal bestimmt fein, das nicht mit feiner Berufsstimmung im Bufammenhange ftande. Und wenn er auch bis zulett hoffen tonnte, daß bes Baters Macht und Beisheit im Stande fei, andere Bege für die Berwirtlichung feiner Beilszwecke zu finden (Marc. 14, 35 f.), so konnte ihm das doch nie zweifelhaft fein, daß, wenn fein Tod unvermeiblich, derfelbe ben Beilsabsichten feiner meffianischen Gendung dienen muffe. - 3) Die richtige Faffung der Stelle beruht wesentlich barauf, daß man avri nicht mit dirpor, sondern mit dem gangen Sate verbindet. Daß ber Tod Jesu bem Tode der Bielen gleichwerthig ift und insofern an Stelle deffelben tritt, fteht nicht da; ebensowenig besagt ber Spruch birett, daß er sein Leben hingiebt, damit fie das ihre nicht hingeben burfen, und infofern fie lostauft. Wovon fie bas burch Gefum an ihrer Statt entrichtete Lojegelb lostauft, fieht direft nicht ba, ift aber nach 8, 36 f. ohne Zweifel bas Berberben, bem fie um ber Gunde willen verfallen waren. Bon ber Erlöfung aus ber Sundenfnechtichaft (Benichlag, S. 149) ober gar von ber inneren Befreiung aus dem Drud der irdischen Leiden und des irdischen Todes (Bendt, S. 515) ift naturlich nicht die Rede.

den neuen Bund (vgl. Luc. 22, 20) der Gnade und der Vergebung, den Gott in der messianischen Zeit mit seinem Bolke schließen wolkte (Zer. 31, 33 f.). Wie aber die Stiftung des alten Bundes ein Bundesofer sorderte, dessen Blut reinigend (vgl. Hebr. 9, 22) auf das Volk gesprengt ward (Ex. 24, 8), so bedarf es auch jest eines Bundesopfers. Nur des Bundesopfers sühnendes Blut (vgl. Lev. 17, 11), zur Vergebung der Sünde verzossen, wie Matth. 26, 28 richtig erklärt wird, kann von der Schuldbesseleckung reinigen und dadurch sündige Menschen befähigen, in die Bundesgemeinschaft mit Gott zu treten, in welcher sie dann allezeit der vergebenden Liebe seines Vaters gewiß sind. Wenn aber der Spruch vom Lösegelde die Gott wohlsefällige Leistung Iesu betont, welche die Errettung der Reichsgenossen veranlaßt, so erscheint der gewaltsame (blutige) Tod Zesu hier als ein Erleiden, das ihm nach Gottes Rath bestimmt war, weil es zur Durchführung seiner Heilszwecke erforderlich war. Bgl. m. Leben Zesu Buch V, Kap. 7.4)

#### §. 23. Der Sieg über den Satan.

So lange das Gottesreich auf Erden nicht hergestellt ist, herrscht daselbst der Satan, der über die Reiche der Welt Macht hat als der Berführer zur Sünde.a) Insbesondere übt er durch die unreinen Geister seine Macht in den von ihnen besessenen Kranken.b) Dieser Macht gegensüber erweist sich Iesus in seiner messianischen Wirksamkeit als Sieger, der ihrer Herrschaft ein Ende macht.c)

a) In der apostolischen Quelle redet Jesus von dem Satan und seinem Reiche (Matth. 12, 26 = Luc. 11, 18), indem er dabei an eine

<sup>4)</sup> Je weniger die Jünger fähig und geneigt waren, auch nur die Ankundigung seines Todes zu verstehen (Marc. 9, 32), um so weniger konnte Jesus früher und eingehender mit ihnen von deffen Bedeutung handeln. Aber erft mit der geschichtlichen Nothwendigkeit seines Todes ergab sich ja auch seine Heilsnothwendigkeit; erft als das Bolf, das, wie kein anderes, fur die Aufnahme des Meifias ausgeruftet und vorbereitet mar, ihn verwarf, wurde fein Tod nothwendig, um die Scheidewand niederzureißen, welche bie Sande in ihrem Gipfelpunkte zwischen Gott und den Menschen aufgerichtet hatte. Es ift baber gang ungeschichtlich, wenn man immer wieder aus ber Thatsache, daß Refus bie Sündenvergebung verfündigte oder um fie bitten lehrte, ohne dabei der Bermittelung burch seinen Tod zu gedenken, das Recht herleitet, seine Aussagen über die Beilsbedeutung feines Todes für unecht zu erklaren (Baur, S. 100 ff.) oder boch als "Gedanken bes Augenblickes" darzustellen, die mit seiner sonstigen Anschauung in Widerspruch ftanden (vgl. Holften, a. a. D. S. 177 ff.). Rach Benfchlag (S. 152 f.) freilich follte bas Selbstopfer Jefu nur den neuen Bund bestätigen, und es foll höchstens insofern der Begriff ber Guhne barauf anwendbar fein, als ihm Jefus die Rraft gutraute, in Vielen bie Macht der Gunde zu brechen und im Bufammenhange damit ihnen bie göttliche Sündenvergebung zu verbürgen. Auch nach Wendt, S. 520 follte der Tod Jefu als eine für Gott werthvolle Leiftung auf Gott wirffam fein, um ihn zur Aufrechterhaltung feiner verheißenen Beilsgemeinschaft zu bestimmen.

ihm dienstbare Geisterschaft denkt (v. 29).1) In der Bersuchungsgeschichte erscheint derselbe als Weltherrscher; denn wenn er Jesu alle Reiche der Welt anbietet (Matth. 4, 9), so hat das Luc. 4, 6 gewiß richtig dahin erläutert, daß ihm die Macht über die Weltreiche gegeben ift und er fie also weiter vergeben fann. Dies fann nur fo gedacht fein, daß er in einer der Gunde dienstbaren Welt die Bergen nach seinem Willen lenkt. Wird auch feineswegs überall die Sunde auf ihn als letten Urheber jurudgeführt2), fo wird boch auch die Wirksamkeit bes Satan bei der Berführung zur Gunde nicht ausgeschlossen. Schon die Darftellung der Bersuchungsgeschichte in der apostolischen Quelle, die auf Aussprüche Jesu felbft guruckzuführen ift, ließ die in den Wegen feines Meffiasberufes ihm entgegentretenden Bersuchungen vom Satan felbst ihm entgegengebracht fein (Matth. 4, 10). Und die den Jüngern bevorstehenden Bersuchungen bezeichnet Jesus als einen Bersuch des Satan, sie zu sichten wie den Weizen (Luc. 22, 31). In dem menschlichen Bersucher fieht er den Satan selbst (Marc. 8, 33). In dem Ausjpruche Luc. 13, 16 wird auch eine leibliche Krankheit, die nach der Art der Heilung (v. 13) von Jeju nicht als damonifche behandelt wird, auf eine Satanswirfung gurudgeführt.

d) Jesus theilte nach der apostolischen Quelle (Matth. 12, 43—45 = Luc. 11, 24—26) die Vorstellung von einer Besessenheit gewisser Kranken durch unreine Geister. 3) Indem hier die Besessenheit zum paras

<sup>1)</sup> In der altesten Ueberlieferung der Reden Jeju wird der Satan nur 6 oaravas genannt (vgl. Marc. 8, 33. Luc. 10, 18.), auch Matth. 4, 10. Rur in dem erzählenden nden Theile der Bersuchungsgeschichte muß er bereits in der apostolischen Quelle als o διάβοdog bezeichnet gewesen sein Matth. 4, 1. ff. = Luc. 4, 2 ff.). Dagegen gehören Matth. 13, 39. 25, 41 ficher dem Evangelisten an und ebenjo die Bezeichnung als ο ποιηρός (13, 19, 38). Db Beelzebul im Munde des Bolfes (10, 25. 12, 24; vgl. Marc. 3, 22) ben Satan felbft ober einen besonderen Oberften der Damonen bezeichnete, ift nicht ficher auszumachen; aus Matth. 12, 26 f. folgt nur, daß Jesus in ihm, wie in den Dämonen, dieselbe satanische Macht wirtsam fab. Denn wenn er v. 26 fagt, daß ber Satan ben Satan, alfo fich felbft austreibt, fo ift damit nur der Widerfinn der Unflage wider ihn auf seinen schärfsten Ausbruck gebracht. Go wenig deshalb aber die Damonen mit dem Satan felbst identifizirt find, fo menig braucht es Beelgebul zu werden; und Marc. 3, 22, vgl. mit v. 30, icheint allerdings dafür ju fprechen, daß Beelgebul als ein Damon gedacht war und nicht als der Satan felbst. - 2) Gott ift es, der die Lebenslagen herbeiführt und abwendet, welche gur Sunde versuchen (Matth. 6, 13); und unmöglich fann im unmittelbaren Zusammenhange damit ber Teufel es fein, aus deffen Madt man burch den Beiftand in der Bersuchung errettet wird, so wenig wie 5, 37 jede Steigerung der einfachen Bu- und Abfage, welche bie Frucht ber Unwahrhaftigfeit und bes Migtrauens ift, als teuflischen Ursprunges bezeichnet werben foll. In beiden Stellen ift an zo πονηρόν zu denken. Ein Mensch giebt dem Anderen Anstoß d. h. Anlag zum Sündigen (18, 6 f.) und ber Menich fich felbst, indem durch die Schwachheit bes Fleisches b. h. der finnlichen Natur des Menschen die Bereitwilligkeit des Geiftes zum Guten ohnmächtig gemacht wird (Marc. 14, 38). — 3) Sie werden in dieser Stelle nvebuara ακάθαρτα genannt, wie stehend im Marcusevangelium; Luc. 10, 20 heißen sie πνεόματα ichlechthin. Doch tam in ber apostolischen Quelle auch schon ber Ausbruck daupovea vor, sowohl in den Reden Jesu (Matth. 10, 8. Luc. 13, 32), als in der Erzählung (Matth. 9, 33 f. = Luc. 11, 14 f.), und, wie es scheint, auch daipoves (Matth. 8, 31). Bgl. ben von allen drei Evangelisten adoptirten Ausbruck darporeiser a. 8, 33, 9, 32. 15, 22.

bolischen Gegenbilde ber Sunde gemacht wird, ift dieselbe feineswegs für einen bilblichen Ausbruck, sondern gerade umgekehrt für eine Realität des natürlichen Lebens erklärt, aus beffen Gebiet überall in den Parabeln die Analoga des höheren Lebens entlehnt find. Die unreinen Geifter bewohnen nach v. 43 die Bufte (val. Marc. 5, 10); und v. 45 wird eine Beseffenheit von mehreren Geiftern als möglich gesetzt, wie fie Marc. 5, 9 portommt und ichon in der apostolischen Quelle wohl als ichwere Beseffenheit qualifizirt war (Matth. 8, 28 und dazu m. Marcusev. S. 172). Ebendaselbst liegt die Vorstellung vor, daß der Besitz einer Menschenober wenigstens einer Thierseele (8, 31) diesen Geistern Bedurfnig ift und fie die rein pneumatische Existenz scheuen, in welcher sie wohl im Gegensate zu den Engeln (vgl. §. 19, d. Unm. 6) völlig leiblos gedacht find (vgl. Luc. 10, 20: πνεύματα). Jefus heilt die von ihnen Befeffenen, indem er den Geiftern auszufahren gebietet (Marc. 1, 25. Matth. 8, 32). Er giebt feinen Jungern dieselbe Bollmacht (Matth. 10, 8) und redet von ihren Erfolgen (Luc. 10, 20). Auch er unterscheidet diese Dämonenaustreibungen ausdrücklich von seinen anderen Krankenheilungen (Luc. 13, 32). Wenn er sie Matth. 12, 27 den Heilungen durch die judischen Exorcisten gleichzuseten scheint, so darf die Ironie nicht übersehen werden, die barin liegt, daß von dem eigenen Standpuntte der Gegner aus biefe Gleichsetzung unthunlich war, da ja ihre verläumderische Erklärung der seinigen bewies, daß fie dieselben gewöhnlichen judischen Exorcismen nicht gleichzuseten magten. In den Dämonen aber fieht Jesus die satanische Macht wirksam (v. 26). Bgl. m. Leben Jesu Buch III, Kap. 6.

c) Seine messianische Wirksamkeit wird von Jesu zunächst nicht in Beziehung gefett zu der rein geiftigen Wirksamkeit des Satan als des Berführers zur Gunde, sondern zu der Macht, die er in den Befeffenen hat, aber wohl nur, weil an diefer allein jene in finnenfälligen Folgen zum Vorschein fommt. In den Teufelaustreibungen seiner Junger sieht er den jähen Sturz der satanischen Macht (Luc. 10, 18); aber die Bollmacht zu folchem siegreichen Rampfe wider seinen Feind hat er ihnen ge= geben (v. 19). Er selbst führt durch die Austreibungen der Dämonen die Gottesherrschaft auf Erden herbei (Matth. 12, 28); aber er kann es nur, weil er zuvor den Satan felbst besiegt hat (v. 29). Wie nur der den Palast des Starken plündert, der ihn selbst zuvor gebunden hat, so muß auch der Meffias den Satan zuvor bezwungen haben, wenn er durch die Dämonenaustreibungen ihm seine Organe unter den Menschen wegnehmen will. Es ist wohl nicht als wahrscheinlich, daß hiermit auf die Ueberwindung des Satan in der Versuchungsgeschichte hingewiesen wird, so daß gleich beim Beginn seiner meffianischen Birksamkeit Jesus die Macht des Satan auf ber Erbe gebrochen hat. Indem es dem Widersacher Gottes nicht gelang, den Meffias, der die Vollendung des Gottesreiches herbei= führen follte, zur Sünde zu verleiten, ift diefe Bollendung gesichert. dem Jesus seinen ersten Sieg weiter verfolgt, macht er der Gottes= herrschaft immer mehr Bahn in bem Herrschaftsgebiete des Satan. Dämonen aber, die als übermenschliche Geifter in Jesu den Meffias erfennen (Marc. 1, 34. 3, 11), wiffen, daß er gekommen ift, fie zu verderben (1, 24), und daß sie diesem Verderben und der Qual, in welche dasselbe sie versetzt, nicht entgehen können, wenn der Tag des Gerichts anbricht (Matth. 8, 29).4)

### Viertes Rapitel.

## Die Gerechtigkeit des Gottesreiches.

#### §. 21. Die Berechtigfeit und das Wefet.

Bgl. Harnack, Jesus der Christ oder der Ersitller des Gesetzes. Elberfeld 1842. F. E. Mener, über das Verhältniß Jesu und seiner Jünger zum Geset. Magdeburg 1853. Bleef, Lechler, B. Weiß, Dsander in den Theol. Stud. u. Krit. 1853. 54. 58. 90. E. Haupt, die ATlichen Citate in den vier Evangelien. Colberg 1871. W. Benjicklag, Osterprogramm. Halle 1875. Bassermann, de loco Matth. V, 17—20. Jenae 1876. H. Holot, die Gesetzsfrage im Leben Jesu. Karlsruhe 1885. L. Jakob, Jesu Stellung zum Gesetz. Göttingen 1893. Weiß, Leben Jesu Buch III, Kap. 10. 11.

Zum Wesen des von dem Messias zu begründenden Gottesreiches gehört die Gerechtigkeit, d. h. die vollkommene Ersüllung des im Gesetze und in den Propheten offenbarten göttlichen Willens.a) Freisich war die in Lehre und Uebung hergebrachte Gesetzesersüllung eine sehr unvollkommene; erst Zesus ersüllt das Gesetz und lehrt es ersüllen nach der Norm des durch ihn offenbarten vollkommenen Gotteswillens.b) Einen Unterschied zwischen Ceremonials und Sittengesetz hat Zesus nirgends gemacht; seine Anerkennung bezieht sich auf das Gesetz als Ganzes.c) Doch ist damit nicht gesagt, daß er eine unvergängliche Dauer der israelitischen Kultusordnung in Aussicht genommen hat.d)

a) Soll in dem Gottesreiche der Wille Gottes vollkommen geschehen (Matth. 6, 10), so muß die eigenthümliche Beschaffenheit der Reichszgenossen die Gerechtigkeit sein, d. h. die normale, dem Willen Gottes entssprechende Lebensbeschaffenheit. Sie ist daher das hochzeitliche Kleid, ohne welches man an dem vollendeten Gottesreiche nicht Theil nehmen kann

<sup>4)</sup> In einer Rebe aus ber apostolischen Quelle heißt es, daß dem Teufel und seinen Engeln das ewige Feuer bereitet ist (Matth. 25, 41). Diese Bezeichnung des Satan und seiner Geister ist sonst den Reden Jesu fremd; doch könnte immerhin eine Hinweisung auf das letzte Schicksal derselben in der entsprechenden Stelle gestanden haben. Daß Jesus nur den Gedanken, wie die einheitliche surchtbare Macht des Bösen in Natur- und Geschichtswelt das eigentlich Gegengöttliche, Gottwidrige in der Welt sei, mit dem Satansnamen ausgedrückt habe (Benschlag, S. 92), ist unzulässige Modernistrung.

(22, 11 ff.; vgl. 5, 20). Das Streben nach ber Gerechtigfeit und nach bem Reiche Gottes (6, 33 lies: την δικαιοσύνην και την βασιλείαν αὐτοῦ) ift unmittelbar miteinander verbunden, wie die Berheißung des Gottesreiches und ber Sättigung mit Gerechtigfeit (5, 3-6). Rur wer ben Willen Gottes thut, ift dem Meffias verwandt (12, 50) und fann in das Gottesreich eingehen (7, 21. 24). Der Wille Gottes aber ift im Gefetze und in ben Propheten (5, 17. 7, 12. 22, 40) offenbart. Jefus hat ben göttlichen Ursprung bes mosaischen Gesetzes vollauf anerkannt. Dag die Gebote Gottes im Gefete ju finden feien, fett er als befannt und auch für ihn selbstverständlich voraus (Marc. 10, 19. Luc. 10, 26). Soweit die Schriftgelehrten und Pharifaer auf dem Stuhle Mofis figen, d. h. fein Gefetz lehren, erkennt er ihre Autorität vollkommen an (Matth. 23, 2 f.). Rur ihre Zufätze, womit fie bas Gefetz erweitern und er= schweren (23, 4), und zwar theils willfürlich (15, 13), theils sogar in einem dem Gefetze geradezu midersprechenden Sinne, verwirft er, aber gerade im Interesse des göttlichen Gesetzes (Marc. 7, 1-13). Das Gefet aber, sowohl in feiner mofaischen Grundlage als in feiner prophetischen Fortbildung, foll in unvergänglicher Gultigfeit fortdauern bis ans Ende der Belt oder fo lange, bis jedes einzelne Gebot deffelben erfüllt wird, wie Befus es zu erfüllen gefommen war; freilich hort es bann als Bejet auf, aber nur um in feiner Erfüllung fortzudauern (Matth. 5, 17 f. = Luc. 16, 17). 3a, die Bedeutung des Einzelnen im Gottesreiche hangt bavon ab, ob er bas gange Bejet, einschlieflich ber fleinften Gebote, zu erfüllen und barnach zu lehren versteht oder nicht (Matth. 5, 19). Das Gesetz ist eben ein organisches Ganze; und nur wer die Bedeutung bes Einzelnen im Zusammenhange des Gangen versteht, versteht den im Gesetze offenbarten Gotteswillen.

b) Die Art, wie die herrschende Schriftgelehrsamkeit das Gefet ver= ftehen und der Pharifaisms es erfüllen lehrte, und die dadurch erzeugte Gerechtigkeit war teineswegs eine dem darin offenbarten Gotteswillen entsprechende (Matth. 5, 20). Dieselbe hielt sich ausschließlich an diejenige Seite des Gefetes, nach welcher es bestimmt war, das rechtlich organisirte, national beschränkte, von der Gunde infigirte Gemeinwesen, in welchem sich die Theorratie junächst verwirklichen follte, ju regeln. In dieser fonnte baber der auf die Bollendung der Theofratie im Gottesreiche abzielende vollkommene Gotteswille noch nicht ausschließlich zum Ausdruck Sesus polemisirt deshalb nicht bloß gegen pharisäische Zufätze oder Ausdeutungen. Aber er will auch nicht das Gesetz ergänzen oder verbeffern; er will es nur erfüllen und erfüllen lehren nach der Norm bes vollkommenen Gotteswillens, die im Gesetze selbst bereits enthalten, aber gemäß der noch unvolltommenen Entwicklungsstufe ber Theofratie, für welche daffelbe gegeben, in ihrer Amvendung auf die konkreten Berhältnisse des israelitischen Bolkslebens noch nicht überall zu ihrem adä= quaten, dem Bollendungszuftande der Theofratie oder dem Gottesreiche entsprechenden Ausbruck gekommen war. Dies ift der Sinn der Auslegung, welche Chriftus in der Bergrede einer Reihe von Geboten giebt (Matth. 5, 21-47). Das Rechtsgesetz des alten Bundes verbietet ben Mord und den Chebruch, weil es allein Thatsunden rekognosciren

und bestrafen fann. Der vollkommene Gotteswille achtet bie Borngefinnung, bas Scheltwort, bas aus ihr hervorgeht, und ben begehrlichen Blid nach einem anderen Beibe bereits als ebenso fündhaft und ftrafbar wie fie. Das Rechtsgesetz für ein von der Gunde infizirtes Gemeinwefen kann die Chescheidung, den Gid und das Wiedervergeltungsrecht nicht entbehren und forgt nur bafür, fie gesetlich zu regeln. Die Scheidung foll in den gesetlichen Formen vollzogen, der Gid nicht gebrochen, die Biedervergeltung nach der Norm der Gerechtigfeit genbt werden. Der pollkommene Gotteswille erklärt die Ghe für unauflöslich (mas Sejus Marc. 10, 2-9 ausdrücklich aus der mosaischen Urgeschichte nachweist) und darum jede Biederverheirathung Geschiedener für Chebruch, den Gid für ein Produkt der Sünde, das mit der Ueberwindung der Lüge und des Migtrouens ber schlichten Berficherung weichen muß, und fordert, daß die buldende, opferbereite Liebe gegenüber ber erlittenen Rechtsfrantung ju jeder Bergichtleiftung auf eigenes Rechtsuchen und Wiedervergelten, sowie jur Befiegung des Gegners durch ein fein Begehren immer noch überbietendes Wohlthun bereit fei. Gelbst das Liebesgebot hat im Bolksgesetze bes alten Bundes feine Schrante an der gottgeordneten Erklufivität des judischen Bolfsthums. Der volltommene Gotteswille verlangt eine Liebe, welche als mahrhaft uneigennützige fich erft in der Feindesliebe bemährt. Mit alledem beabfichtigt Jejus nicht eine neue Gesetgebung für die Bemeinschaft feiner Unhänger. Sofern in derfelben bereits bie Gunde überwunden ift, bedarf fie einer folchen nicht; sofern auch in ihr noch Gunde ift, kann sie dieselbe so wenig tragen, wie das Gemeinwesen der ieraelitischen Theofratie die Norm des vollkommenen Gotteswillens unmittelbar als Gejet vertragen fonnte. Zejus entwickelt aus der Schale des ATlichen Gesetzes den Rern beffelben, wie er als der vollkommene Gotteswille Norm und Ziel für das Trachten nach der Gerechtigkeit des Gottesreiches bleibt. Und er lehrt die Erfüllung desselben nicht bloß, er übt sie auch (Matth. 5, 17) und zeigt auch hier in seinem Leben das im Reiche Gottes erstrebte Ideal bereits verwirklicht (vgl. §. 21, d).

c) Soll auch nicht das fleinfte der Gebote im Gesetze unerfüllt bleiben (Matth. 5, 18), so kann auch das sogenannte Ceremonialgesetz von dieser Erfüllung nicht ausgeschlossen sein. Dem entspricht durchaus das Berhalten Jesu. Der Tempel ift ihm Gottes Wohnstätte (Matth. 23, 21; vgl. Luc. 2, 49) und darf als solche in feiner Beise entweiht werden (Marc. 11, 17). Er zieht zum Paffahfeste nach Jerusalem hinauf, und die Jünger setzen als selbstverständlich voraus, daß er das gesetzliche Paffah mit ihnen halten werde (14, 12), wie er es denn auch nach der älteften Ueberlieferung in aller Form gehalten hat. In der Bergrede wird vorausgesetzt, daß feine Anhänger die üblichen Opfer darbringen (Matth. 5, 23 f.). Die geheilten Aussätzigen weift er ausbrücklich an, das von Moses gebotene Reinigungsopfer zu bringen (Matth. 8, 4. Luc. 17, 14). Die peinlichste Erfüllung des Zehntengesetes hat er nicht getadelt, sondern nur verlangt, daß nicht die wichtigeren Gebote dahinter zurückgeftellt würden (Matth. 23, 23); und die Tempelfteuer hat er in oftenfibler Beise fortentrichtet (17, 27). Seine freie Sabbatobservanz hat er, wo sie nicht der herrschenden Uebung wirklich entsprach (Luc. 13, 15.

14. 5), durch ATliche Analogieen als der Intention des göttlichen Gefetsgebers entsprechend erwiesen (Matth. 12, 3-5). Sich als bem Menschenfolme legt er 12, 8 das Recht bei, wie in der Bergrede bei anderen gesetlichen Bestimmungen auch über die rechte Erfüllung bes Sabbatgebotes autoritativ zu entscheiden, beffen ftrifte Befolgung übrigens bie apostolische Quelle bei seinen Jungern voraussett (24, 20). Es ift bemnach burchaus unrichtig, wenn noch Reuß, I. S. 167 f. Jesum zwischen Moral- und Ritualgeset unterscheiben läßt und sein Berhalten zu letterem auf Affomodation zurucfführt. Freilich aber hat Jefus im Geifte ber Bropheten die barmbergige Liebe über die Opfer gestellt (Matth. 12, 7. Marc. 12, 33 f.; vgl. Hof. 6, 6) und die Pflicht, fein Unrecht wieder gut zu machen, höher gewerthet, als die punktliche Befolgung ber Gottes= Dienstordnung (Matth. 5, 24; vgl. 1 Sam. 15, 22). Er hat angebeutet, daß alle Sorge für die äußere (levitische) Reinheit ihren Zwedf (bas Wohlgefallen Gottes) nur erreiche, wenn die Reinigung von der Sunde vorbergebe (Matth. 23, 26; vgl. Jef. 1, 15 f.). Insbesondere hat er in Betreff bes Sabbatgebotes die sittliche Pflicht in ihrer Unbedingtheit der Befolgung ber theokratischen Lebensordnung schlechthin übergeordnet (Marc. 3, 4). Indem er darauf reflektirt, daß der Sabbat zum Wohle des Menschen gesett fei (2, 27), wird der rein kultische Gesichtspunkt ebenso überschritten, wie ber Besichtspunkt einer gottwohlgefälligen Leiftung verlaffen wird, wenn er bei dem (freiwilligen) Faften nur fragt, ob daffelbe ber inneren Stimmuna entspreche (2, 19 f.).1)

d) War der Messias mehr als der Tempel (Matth. 12, 6), so konnte in der messianischen Ordnung der Dinge, d. h. in der vollendeten Theoskratie der Tempel nicht mehr dieselbe Stellung und Bedeutung behalten, wie in der israelitischen Theoskratie. Wit dem Marc. 13, 2 geweissagten Falle des Tempels war vollends eine Aenderung der ganzen ATlichen Kultussorm nothwendig gegeben. War der Wille Gottes im A. T. in der Form einer Kultusordnung für die noch unvollsommene Entwicklungsstuse der Theoskratie offenbart, so konnte die Ersüllung des vollsommenen Gottes willens in der vollendeten Theoskratie oder dem Gottesreiche für alse Zeit so wenig an diese gebunden bleiben, wie an die der israelitischen Rechts- ordnung (not. b). Es sag in der Natur der geschichtlichen Berhältnisse, daß Jesus über die Art und Zeit der Lossösung keine spezielleren Beisungen geben konnte. Aber wenn der, in welchem Gott selbst zu

<sup>1)</sup> Daß Jesus die geschliche Lebens- und Kultusordnung, deren göttlichen Ursprung er anerkannte, als mangelhaft erkannte und sich prinzipiell darüber hinvegsetzte, oder sich freie Bersügung darüber zuschrieb, hat Benjchlag auch S. 105 f. nicht erwiesen, und es bleibt für geschichtliche die Betrachtung einsach undentbar. Die Deutung des πληρούν Matth. 5, 17, die er S. 104 erneuert: etwas Unvollfommenes vollmachen, ist sprachlich unerweislich und sachlich unmöglich, da man etwas Unvollfommenes nur verbessern kann, aber vollmachen nur etwas, das sein Maß noch nicht erfüllt hat. Nicht weil er dasselbe sitz "mangelhaft" oder "unvollkommen" hielt, hat er eine Aenderung der ATsichen Kultusform in Aussicht genommen (vgl. not. d), sondern weil er dieselbe, wie die ganze statutarische Form des ATsichen Gesches (vgl. not. b), als nur sür die Bedürfnisse der israelitischen Theoreatie (als der vorbereitenden Berwirksichung des Gottesreiches) gegeben erkannte. Behschag sindet darin einen "Widerspruch".

feinem Bolfe gekommen war, fein beftändiges Bleiben inmitten ber Seinen verhieß (Matth. 18, 20), so lag darin der Reim zu der Erkenntniß, daß fich einst das Wohnen Gottes unter seinem Bolke vollkommener verwirklichen werde, als im Tempelinstitut. Wenn die Sohne Gottes als folche (und nicht bloß der Messias) prinzipiell von der Tempelabgabe frei sind (17, 26), so muß im vollendeten Gottesreiche das Bedürfniß eines Tempels überhaupt fortfallen, da Niemand mehr zu seiner Erhaltung verpflichtet ift. Und sicher deutete die ursprüngliche Form des Ausspruches Marc. 14. 58. 15, 29 irgendwie auf die vollere Verwirklichung der Idee des Tempelinstitutes in dem von Jesu gegrundeten Gottesreiche. Wenn fein Blut als sühnendes Opferblut die Seinen zur neuen Bundesgemeinschaft befähigte (14, 24), so mußten endlich die Guhnopfer des alten Bundes als unnöthig erscheinen, nachdem ihr Zweck vollkommen erreicht mar. Wenn Jefus die levitische Reinigungsordnung jum Gleichniß für die fittliche Reinheit setzte (7, 15), so war damit jene freilich zunächst so wenig aufgehoben, wie irgend eine natürliche Ordnung, die er zum parabolischen Bilde einer höheren erhob. Aber es fonnte fich baran bas Bewuftfein entwideln, daß der höhere Zwed jener in der Berwirklichung dieser erfüllt fei. Dagegen find die Gleichniffe Marc. 2, 21 f. nicht gegen ein Festhalten, sondern gegen ein unzeitiges und unreifes Aufgeben der alten Formen gesprochen.1) Jesus mar überhaupt nicht gekommen aufzulösen (Matth. 5, 17: ovx hoor xaradvoac), sondern zu erfüllen; und nur die Auflösung kann er intendirt haben, die durch die mahre Erfüllung von felbst gegeben mar (v. 18).

#### §. 25. Das größte Gebot.

Das Prinzip des Gesetzes ist die Forderung der Gottähnlichkeit, und diese verstärkt und bestimmt sich auf Grund der neuen Gottesoffenbarung zur Forderung der Liebe. a) Daher ist die Nächstenliebe unmittelbar neben der Gottesliebe das größte Gedot. b) Zum Wesen der Liebe aber gehört die Uneigennützigkeit, die sich in der Feindesliebe bewährt, und die Opserbereitschaft, die sich im Vergeben, in der Sanstmuth und Friedsertigkeit beweist. c) Die sanstmuthige, wie die dienende Liebe kann aber nicht sein ohne die Demuth, in welcher Jesus selbst das höchste Vorbild gegeben hat. d)

a) Gemiß nicht ohne Absicht läßt Jesus seine Gesetzesauslegung (Matth. 5) in einem Ausspruche gipfeln, welcher aller sittlichen Atomistik

<sup>1)</sup> Dies beweist deutlich der Zusammenhang, wonach diese Gleichnisse nicht das Nichtsasten der Jünger rechtsertigen sollen, sondern das (observanzmäßige) Fasten der Schüler des von Jesu anersannten Täusers, welche man dei der Fastenfrage mit Abstickt vorgeschoden hatte (v. 18; vgl. m. Marcusev. S. 97). Anch Lucas hat die Gleichenisse durch seinen Zusat (5, 39) in diesem Sinne erklärt; und Behschlag (S. 111) hat wenigstens dei dem ersten Gleichnisse die richtige Beziehung anerkannt. Die Ausschung des Alten durch das Neue wird in ihnen nicht als das, was nach innerer Nothwendigkeit geschehen muß (Baux, S. 59 f.), dargestellt, sondern (weil unvermittelt) als zweckwidzig und sitt das Neue verderblich.

gegenüber bie wesentliche Einheit aller göttlichen Gebote ins Licht ftellt. Aber auch hier mar er sich bewußt, nur den Ginn des Gefetgebers vom Standpunfte ber in ihm erschienenen vollen Gottesoffenbarung ju deuten. Denn schon im A. T. ift das Pringip des Gesetzes die Forderung der Gottähnlichfeit: Ihr follt beilig fein, benn ich bin beilig (Bev. 11, 44). Die Offenbarung Gottes, welche ihn nicht blog als die höchfte Macht. sondern auch als den Seiligen erkennen lehrt, muß immer den praktischen 3med haben, bestimmend auf das Wefen und Leben des Menschen einzuwirfen, fein Leben der in dem heiligen Wefen Gottes gegebenen Norm gemäß zu gestalten. Aber ber ATliche Begriff ber Heiligkeit ift noch ein rein negativer und bezeichnet die Absonderung von aller natürlichen (ethi= ichen wie physischen) Unreinheit (vgl. Baudiffin, Studien zur semitischen Religionsgeschichte II. Leipzig 1878). In der neuen Gottesoffenbarung ift nicht nur ein neues Motiv für diese Forderung der Gottähnlichkeit ge= geben, sondern dieselbe empfängt auch einen neuen positiven Inhalt. Ift Gott der Bater der Reichsgenoffen, fo liegt es in ihrem Wefen als Rinder, daß fie dem Bater ähnlich werden muffen (§. 21, c); und ift feine Offenbarung als Bater wesentlich eine Offenbarung der höchsten Liebe Gottes (§. 20, b), so bestimmt sich die Forderung der Gottähnlichkeit näher babin. daß es Aufgabe der Gotteskinder ift, die wesentliche Vollkommenheit ihres Baters im Himmel, welche in seiner allumfassenden Liebe besteht, nachzubilden (Matth. 5, 48; vgl. v. 45).

b) Auf die kasuistische Frage, an welchen Merkmalen man größere und geringere Gebote unterscheiden könne (Matth. 22, 36), hat Jejus sich nicht eingelaffen, weil ihr die verfehrte Boraussetzung ju Grunde liegt, daß man auf Grund irgend einer menschlichen Klügelei einen Unterschied machen könne zwischen ben göttlichen Geboten, den er 5, 18 theoretisch und v. 19 praftisch aufhebt. Wenn er das Gebot Dent. 6, 5 als das große schlechthin und darum als das erste bezeichnet (22, 37 f.), so will er auch damit nur die Intention des Gesetgebers aufdeden; benn das Gebot ber Gottesliebe erscheint in jener Stelle sichtlich als Erläuterung des erften Gebotes im Defalog (vgl. 6, 4 mit 5, 6 f.) und nach dem Zufammenhang mit v. 6 ff. als Boraussetung aller anderen Gesetzeserfüllung. Stärker als bort kann die Innerlichkeit und Ausschließlichkeit Dieser Fordes rung (ἐν ὅλη τῆ καρδία σου) nicht ausgesprochen werden. Das Neue in der Antwort Jesu besteht daher lediglich darin, daß er diesem Gebote ein zweites, auf bas Berhalten gegen die Menschen bezügliches als völlig gleichwerthig an die Seite fett (v. 39). Auch dieses hat an sich ebenfalls bereits im A. T. seinen von ihm adoptirten Ausbruck (Lev. 19, 18), und in ber Forderung der Barmbergigkeit (Pfalm 41, 2. Jef. 58, 7-10) feine reichste und reinfte Anwendung gefunden.2) Aber auch die Bervor=

<sup>1)</sup> Jesus hat es nach der ältesten Ueberlieferung nicht einmal für nothwendig erachtet, hervorzuheben, wie die Liebesoffenbarung Gottes als des Baters dieser Forberung ein neues dringendes Motiv hinzugesügt, und läßt das Gebot der Liebe zu Gott überhaupt zurücktreten, weil, wo jenes Motiv seine Erfüllung nicht von selbst wirkt, auch ihre Forderung nichts helsen würde. — 2) Es ist daher durchaus unrichtig, wenn Baur, S. 48 sagt, die Lehre Jesu verhalte sich zum Mosaismus, wie Inneres und

hebung dieser beiden Gebote motivirt Jesus ausdrücklich dadurch, daß alle göttlichen Forderungen, wie sie im Gesetze und in den Propheten verkündigt sind, von einem dieser Gebote abhängen, also entweder eine Forderung der Gottess oder der Nächstenliebe sind (Matth 5, 40). In demselben Sinne saßt er am Schlusse der Bergrede die Forderung des ganzen Gesetzes (josern es die Nächstenpflicht lehrt) in das Gebot zusammen, dem Nächsten Alles zu gewähren, was man von ihm für sich selbst verlangt, jeden Einzelnen als gleichberechtigtes Subjekt anzuerkennen und das eigene Bedürsniß als Maßstab für unsere Pflicht gegen ihn (7, 12). Denn des Menichen höchstes Bedürsniß ist doch zulegt Liebe; und wer jedem die Liebe gewährt, die das eigene liebebedürstige Herz verlangt, der ist dem Vater im Himmel ähnlich geworden, der nur die Liebe für sich verlangt, mit der er selbst ohne Unterschied Zedem sein Bedürsen stillt (5, 45).

c) Ihrem wahren Besen nach fann die Liebe nur an der Größe des Opfers gemessen werden, welches fie bringt (Marc. 12, 41-44). Eine Liebesübung, die auf Wiedervergeltung rechnet, bringt aber im Grunde gar fein Opfer und ist daher werthlos (Matth. 5, 46). Das Gleichnif Que. 14, 12-14 fann in der apostolischen Quelle nur gelehrt haben, daß diejenige Liebe allein mahrhaft Liebe sei, welche auf keine Bergeltung Anipruch macht. Auf die Frage, mer der Rächste fei, ben bas Gefetz ju lieben gebietet, giebt baber bas Gleichnis vom barmherzigen Samariter (10, 29-35) die Antwort: jeder, der unserer Hulfe bedarf, dessen Noth abzuhelfen die Bflicht der Barmherzigkeit ist (val. Matth. 5, 7). Aber indem Jesus die Unwendung deffelben mit der Frage macht, wer von den dreien im Gleichniß dem Hulfsbedurftigen ber Nächfte mar, giebt er zu bedenken. daß man sich den Namen des Nächsten erst durch folde uneigennütige Liebesübung erwerben muffe, wie fie ber Samariter an seinem Feinde geübt hat (v. 36 f.). Erft in solcher Feindesliebe wird Die Liebe gang ber allumfassenden Liebe Gottes ähnlich (Matth. 5, 44 f.). Ihr gegenüber ift die Liebe zu ben Reichsgenoffen, die als Gotteskinder unter einander Bruder find (v. 22 ff. und öfter), etwas Gelbstverftand= liches und nichts Besonderes (v. 47). Das schließt aber nicht aus, daß Jejus in der Barmherzigkeitsübung an ihnen als seinen Brüdern (12, 50) eine ihm felber bewiesene Liebe sehen will (25, 35-40) und sie badurch gum Rennzeichen der mahren, d. h. der sittlich bewährten Gottestindschaft ftempelt, die allein die Theilnahme an dem vollendeten Gottesreich ge= währleistet. Wie endlich die väterliche Liebe Gottes fich burch ben Meffias als die vergebende offenbart (§. 22, h), so darf auch die dadurch erzeugte vergebende Liebe ber Gottestinder feine Grenzen fennen nicht nur gegen= über ber Berfehlung der Brüder (18, 21 f.), sondern auch gegenüber ber Bersehlung der Menschen überhaupt (6, 12), zumal ja die vergebende

Aeußeres, wie Gesinnung und Werkthätigkeit. Denn die Forderung der Gottes- und Menschenliebe hat Jesus wörtlich aus dem Gesetz entlehnt; und wenn Baur, S. 51, sagt, dieses enthalte die Forderung an die Gesinnung wohl an sich, mache sie aber nicht zur Hauptsache, so sehrt der Marc. 7, 6 aus dem A. T. entsehnte Spruch und die wiederholte Berusung des A. T. darauf, daß Gott Herzen und Nieren prüft (Psalm 7, 10. 17, 3. Jer. 11, 20. 17, 10), das Gegentheil.

Liebe die Grundlage aller Feindesliebe nach dem Vorbisse Gottes ift (5, 44 f.). Dazu gehört die Sanftmuth (v. 4), die sich durch keine Bersehlung des Nächsten zu Zorn oder Scheltwort reizen läßt (v. 22), sondern stets bereit ist, noch Schwereres zu erdulden (v. 39); und die Friedfertigskeit, die stets zuerst die Hand zur Versöhnung bietet (v. 23 f.) und lieber der unbilligsten Forderung nachgiebt, als daß sie Streit anfängt (v. 40—42). Den Friedestiftern aber wird die offenkundige Vollendung

der Gottessohnschaft verheißen (v. 9).

d) Wenn die neue Gottesoffenbarung nicht nur in der Verkundigung Jesu, sondern auch in seinem Thun gegeben ift (§. 21, d), so ist dies eben so vorbildlich, wie bas Wesen und Walten Gottes. Bor Allem ver= weift Jefus auf fein Borbild in ber Sanftmuth und Demuth (Matth. 11, 29); benn jene kann ohne biefe nicht fein. Rur die Gelbstüberschätzung (Marc. 7, 22: υπερηφανία) läßt uns die Verfehlung des Nächsten als ein unverzeihliches Vergeben ansehen. Nun lehrt aber das Gleichnif Luc. 14, 7-11, wie die eigene Auslegung Jesu ergiebt, daß Niemand sich höher schätzen foll als den Anderen; und Marc. 9, 36 f. zeigt Jesus an feinem eigenen Beisviel, wie Niemand fich zu hoch achten foll, um fich liebevoll zu ben Geringften herabzulaffen. Reine Selbstüberschätzung ift aber schlimmer als der Tugendstolz deffen, der unter den Menschen hoch ift, weil er mit seiner Gerechtigkeit prunkt. Er ift ein Greuel vor Gott (Luc. 16, 15). Diefer Tugendstolz führt zu dem hochmuthigen Richten und Beffern Anderer, bas die eigenen noch größeren Fehler und Schwächen überfieht (Matth. 7, 1-5), zum pharifäischen Prahlen vor Gott und Berachten des Nächsten (Luc. 18, 10-14). Die bescheidene Selbstschätzung verbietet aber auch bas Streben nach Rang und Titeln, bas die brüderliche Gleichheit ebenso wie die Stellung zu Gott und Jesu beeinträchtigt (Matth. 23, 6-10), und das dem weltlichen Leben eigene Streben nach Herrschaft (20, 25 = Luc. 22, 25). Im Gottesreiche foll jeder feine Größe im Dienen fuchen (Matth. 20, 26 f. = Luc. 22, 26), d. h. nur durch das Maß des Dienens den Anderen zu übertreffen ftreben, mas ohne Gelbsterniedrigung unmöglich ist (Marc. 9, 33-35). So allein wird man zu aller Liebes= übung bereit sein. Gerade in diesem demuthigen Liebesdienst hat Zesus das vollkommenste Borbild gegeben (10, 45). Durch diese Begründung der Liebespflicht auf die Demuth hat Jesus am stärtsten die von ihm geforderte Liebe als eine ganz eigenartige gekennzeichnet und nicht nur zur tiefften Erfassung des im ATlichen Liebesgebote offenbarten Gotteswillens. angeleitet, sondern auch die ethische Grundanschauung des Chriftenthums weit über die Schranken aller antiken Ethik hinausgehoben.

#### §. 26. Die Gerechtigfeit als Wefinnung.

Es kommt nicht nur darauf an, daß der Wille Gottes überhaupt erkannt und erfüllt werde, sondern auch darauf, daß diese Erfüllung als das höchste Gut erstrebt werde. a) Diesem Streben muß auch die rechte Berwendung des irdischen Gutes dienen; wo es dasselbe hindert, muß es aufgeopfert werden. b) Alle Erfüllung des göttlichen Willens im Einzelnen ist ohne Werth, wenn sie nicht aus der Grundgesinnung dieses Strebens

hervorgeht.c) Darum kann aber auch nicht die immer unvollkommen bleibende Erfüllung des göttlichen Willens im Einzelnen, sondern nur jene Gesinnung das Merkmal der echten Gotteskinder sein.d)

a) Wenn das Gottesreich in den Gleichnissen vom Schatz und von ber Perle als das höchste Gut dargestellt wird (Matth. 13, 44-46), so ift es daffelbe wesentlich darum, weil in ihm die Erfüllung des göttlichen Willens oder die Gerechtigfeit verwirklicht wird. Was in dem Reiche Gottes erstrebt wird, ist eben die Gerechtigkeit (6, 33). Nun ist aber dies Streben erft bann ein rechtes, wenn es ein ausschliefliches ift, wenn bie Gerechtigfeit nicht nur überhaupt neben anderen Gutern, sondern wenn fie als das allein mahre, des bochste Gut nicht im relativen, sondern im absoluten Sinne erstrebt wird. Daber fagt Jesus: Riemand tann zweien Herren bienen (Matth. 6, 24 = Luc. 16, 13). Der Gottesbienst, welcher in foldem ausichlieflichen Streben nach der Gerechtigkeit besteht, muß jedes andere Streben als ein ihn feindselig behinderndes betrachten und von ihm als jolches betrachtet werden. Er verlangt eben eine ansschließliche Hingabe. Dieser Gottesbienst ift es, der gern als ein Arbeiten im Weinberge Gottes dargestellt wird (Matth. 20, 1-7. 21, 28-30). Im Gottesreich giebt es feine andere Arbeit, als dies Streben nach der Gerechtigfeit; fein Ertrag find die Früchte, die der Berr des Beinberges von den

Winzern einfordern läßt (21, 34. 43).

b) Dem Gottesdienft fteht entgegen ber Mammonsbienft (Matth. 6, 24), von dem das Sammeln irdijcher Schäte (6, 19 f.) und bas Sorgen um Nahrung und Befleidung (6, 25-32) nur verschiedene Formen find. Gerade dem irbifchen Gute ift es eigen, bas Streben bes Menichen mit berfelben Ausschließlichkeit in Anspruch zu nehmen, wie es Gott verlangt für sein Reich. Daher wird dasselbe durch den Ramen Ramen als aötendienerisches Idol dargeftellt. Das liegt aber nicht an dem irdischen Bute als solchem, bas Zejus nirgends im Ginne einer weltflüchtigen Actefe als an fich verwerflich hingestellt hat. Es giebt auch ein Reich= fein für Gott (Luc. 12, 21). Gott theilt das irdische Gut je nach ber Begabung des Einzelnen aus, damit man es verwalte nach seinem Sinn und Willen (Matth. 25, 14-28), und wer sich in diesem Dienst als treu und tüchtig erwiesen, der empfängt mehr (25, 29). Nur wer sich in der Berwendung des irdischen Gutes als treu erwiesen, dem fann Gott auch höhere Güter anvertrauen (Luc. 16, 10 ff.). So ist die rechte Treue in der Bermaltung des irdischen Gutes zugleich die mahre Rlugheit. Bon ben Kindern ber Welt fann man lernen, daffelbe nicht zum monotonen Genuß zu verwenden, sondern fich damit feine Bufunft zu fichern, Die bavon abhängt, daß man im Dienft der Gerechtigfeit das Wohlgefallen Gottes erwirbt (Luc. 16, 1-9). Aber erfahrungsmäßig ift ber Reichthum, weil er so leicht das Herz von dem höchsten Interesse abzieht, eines ber größten Sinderniffe auf bem Bege jum Gottesreiche (Marc. 10, 23-25 vgl. Luc. 16, 19-31), und muß baber nöthigenfalls mit Entschloffenheit aufgeopfert werden (Marc. 10, 21). Bas vom Reichthum gilt, gilt aber auch von ben theuersten und unentbehrlichften Butern, die, sobald fie uns in dem allein richtigen Streben hindern und jur Gunde verleiten, ebenfalls aufgeopfert werden müssen (Matth. 5, 29 f.), ja von den heiligsten Familienbanden, sobald dieselben uns abhalten oder abziehen wollen von dem in dem Messias erschienenen höchsten Gut (Matth. 10, 37 — Luc. 14, 26), und selbst von dem eigenen Leben, wenn das Streben nach Erhaltung desselben uns an dem höchsten Streben hindert (10, 39). 1) Nicht aus Scheu vor den ernsten sittlichen Aufgaben, die sie mit sich bringt, sondern nur um des Gottesreiches willen, d. h. um dem Dienste desselben sich ganz zu weihen, darf man der Ehe entsagen (19, 10 ff.).

c) Befteht die mahre Erfüllung des göttlichen Willens in diefem ausschließlichen Trachten nach der Gerechtigkeit, so kann nie irgend ein ein= zelnes Thun als solches schon Gott wohlgefällig fein. Alle Uebung ber Gerechtigkeit, wie die, deren die Pharifäer bei ihrem Almosengeben, Beten und Fasten fich rühmten, ist werthlos vor Gott, so lange fie den eben fo eigennützigen als weltlichen Zweck verfolgt, von den Leuten gesehen und gepriesen zu werden (Matth. 6, 1). Denn sie ist eine Erfüllung des göttlichen Willens, die doch nicht aus dem Streben nach diefer Erfüllung, also nicht aus der rechten Gesinnung hervorgeht, die im Bergen ihren Sits hat. Gott aber, der auch im Berborgenen sieht (6, 4. 6. 18), kennt die Herzen (Luc. 16, 15); darum fragt er auch, wie es in diesem innersten verborgensten Grunde aussieht.2) Auf die Grundrichtung des Herzens fommt Alles an. Mit der Wahrheit, daß das Berg fich ftets dorthin richte, wo wir unfern Schat haben, wird Matth. 6, 21 die Ermahnung begründet, sich Schätze im himmel zu sammeln. Dabei wird als unzweifelhaft feststehend vorausgesetzt, daß alles darauf ankommt, dem Herzen die richtige Richtung zu geben, und daß die Richtung auf ben Himmel Die einzig richtige ift. Im himmel aber geschieht der Wille Gottes vollfommen (6, 10), und die Richtung des Herzens dorthin ift demnach die

<sup>1)</sup> Daß das Gottesreich das höchste Gut sei, zeigt fich auch darin, daß der Mensch trot ber icheinbaren Bergichtleiftungen, die es toftet, doch durch bas Streben barnach in Bahrheit am besten auch fur fein eigenes Bohl forgt. Es ift eine Thorheit, durch irdifches Schätzesammeln für die Seele (als Trägerin des leiblichen Lebens) forgen zu wollen, wie das Gleichniß vom thörichten Reichen zeigt (Luc. 12, 16 -20). Denn wenn einer auch lleberfluß hat, fo hängt fein Leben doch nicht von feinen Befittbumern ab (v. 15). Unverfehens fann feine Seele von ihm abgefordert werden, ebe er noch feine Buter qe= noffen hat (v. 20); und damit hat fein leibliches leben, für das er geforgt, aufgehort. Undrerfeits fann der Befit aller Buter dem Menfchen nichts helfen, wenn er die Seele (als Tragerin des geistigen Lebens) einbust; denn es giebt feinen Preis, um ben er fie wieder einlösen könnte (Marc. 8, 36 f.). Darum eben nuß die Seele (als Trägerin bes leibliden Lebens) aufgeopfert werden, um nur die Seele (als Trägerin, bes geistigen Lebens) zu gewinnen oder zu erretten (Matth. 10, 39 = Marc. 8, 35). 2) Gin Bolf, das ihn mit den Lippen ehrt, deffen Berg aber fern von ihm ift (Marc. 7, 6 nach Jef. 29, 13), mag er nicht. Aus dem Herzen muß die Liebe ju ihm fommen (Matth. 22, 37), von Bergen das Bergeben (18, 35); von Bergen bemuthig. (11, 29), von Bergen lauter (5, 8) gilt es zu fein, und ichon der Chebruch im Bergen (5, 28) ift vor Gott Ehebruch. Daher das Berbot der Zorngefinnung (5, 22) und der aus bem Bergen tommenden Begierben (Marc. 7, 21-23), ber bofen Worte als Aeußerungen des Herzens (Matth. 12, 33-35) und des Gebetes ohne Herzensbetheilis gung (6, 7), baher ber Tabel ber pharifaifchen bnonpicic (23, 27 f.).

Gesinnung, welche in der vollen Erfüllung dieses Willens, wie sie im vollendeten Gottesreich eintritt, ihr höchstes Ziel sieht und ihren köstlichsten Schatz. Auch hier erhellt, daß es nicht eine weltflüchtige Gesinnung ist, welche das Herz des Christen himmelwärts richtet, sondern die Gewisheit, daß das Ideal der Gerechtigkeit, dem er hier nachtrachtet, dort dereinst unfehlbar verwirklicht wird.

d) So lange das Gottesreich noch in seiner Berwirklichung begriffen ift in dem Gingelnen wie im gangen Bolfe, wird freilich bas Streben nach der Gerechtigfeit noch nicht in jedem einzelnen Falle fein Ziel er= reichen, weil erft mit ber Bollendung des Gottesreiches die widergöttliche Macht ber Gunde volltommen übermunden fein fann. Allein, wenn überall das einzelne Thun als jolches nicht Gegenstand des göttlichen Wohlgefallens ift, so wird auch Gottes Beurtheilung der Reichsgenossen nicht nach bem immer noch unvollkommenen Erfolg ihres Strebens fich bemeffen, fondern nach der Lauterfeit und Ausdauer biefes Strebens überhaupt. Wo diese vorhanden ist, da ist die Sinnesanderung (§. 21) eingetreten, welche Befus verlangte; benn die natürliche Richtung ber menschlichen Gefinnung geht auf die weltlichen und eigensuchtigen Zwecke. Wo an die Stelle biefer natürlichen Gefinnung das Trachten nach dem Gottesreiche und feiner Gerechtigfeit getreten ift, da ift die Gottähnlichkeit hergestellt, die bas Gefet verlangt (§. 25, a). Denn Gott offenbart sich in der Beilszeit als der, welcher mit der Errichtung des Gottesreiches das Ideal der Gerechtigkeit auf Erden verwirtlichen will; und das Gottesfind, welches biefes Ziel des aöttlichen Willens zu feinem Ziele gemacht hat, ift feinem Bater ahnlich geworden. Es folgt barin nur dem Borbilde bes Sohnes Gottes, beffen ganges Leben diefer Berwirklichung des göttlichen Willens oder der Berbeiführung des Gottesreiches gewidmet war. Wie unvollkommen immer noch in der Gegenwart der Erfolg feines Strebens bleiben mag: mit der Erscheinung des Meffias ift die endliche volle Berwirklichung des Gottesreiches wie im Ganzen, so auch im Einzelnen garantirt. Es kommt nur barauf an, daß der Einzelne in all feinem Thun nach diesem Ziele trachte.

## (Anhang.)

#### §. 27. Die urdriftliche Anthropologie.

Die Substanz des menschlichen Leibes, welche den Menschen von den immateriellen Geisteswesen unterscheidet, ist das Fleisch.a) Das Fleisch des lebendigen Menschen aber ist beseeltes Fleisch, und die Seele hat ihren Sitz im Blute.b) Die Seele ist entstanden durch den göttlichen Lebensshauch, welcher der irdischen Materie eingeblasen ward, also zugleich die Trägerin des von der Leiblichkeit unabhängigen geistigen Lebens im Menschen.c) Das Centralorgan im Inneren des Menschen ist das Herz, welches als der Sitz des gesammten geistigen Lebens gedacht wird.d)

a) Es wird hier die geeignetste Stelle sein, die anthropologischen und psychologischen Vorstellungen zu erläutern, auf welche viele der zuletzt be=

fprochenen Aussagen Sesu zurudweisen. Da diese aber, weil birett bem A. T. entlehnt, im gangen R. T. Diefelben find bis auf eine eigenthum= liche Umbildung, die fie im Zusammenhange der paulinischen Lehre erhalten, jo werden wir hier gleich fammtliche ATliche Schriften mit Ausnahme der paulinischen mit heranziehen. — Das eigenthümliche Befen bes Menschen bemißt sich am natürlichsten an seinem Unterschiede von den übrigen Beisteswesen, mit benen er Bebr. 12, 9 zusammengefaßt wird. Ms folche kennt das R. T. nach S. 23, b die unreinen Geifter (Dämonen ober Geister schlechthin, val. Apoc. 16, 13 f.) und die Engel, die zwar auch aveiuara heißen (Hebr. 1, 14), aber doch nach Marc. 12, 25 mit einer höheren himmlischen Leiblichkeit bekleibet gebacht werden. Dagegen ift die Leiblichkeit des Menschen aus irdischem Stoffe gebildet, ihre Subftanz bezeichnet die Schrift als oaos; ein Geift hat nicht Fleisch und Bein (Luc. 24, 39). Daher charafterifirt bas ATliche 1977- (Luc. 3, 6. Act. 2, 17. 1 Betr. 1, 24) ben Menschen nach seiner fleischlichen Natur, wonach er, der Bergänglichkeit alles Irdischen unterworfen (Matth. 24, 22), einer höheren Lebensmittheilung bedürftig ift (3oh. 17, 2); die Tage des Fleisches sind die irdischen Lebenstage (Hebr. 5, 7. 1 Petr. 4, 2). Die dem irdischen Weltlauf allein angehörige Fortpflanzung (Marc. 12, 25) beruht auf der fleischlichen Bereinigung in der Ghe (Marc. 10, 8 nach Gen. 2, 24. Joh. 1, 13), unsere leiblichen Bater find die Bater unseres Fleisches (Hebr. 12, 9); denn mas vom Fleisch geboren wird, ift Fleisch (30h. 3, 6). Das Fleisch konftituirt die äußere sinnenfällige Erscheinung am Menschen (30h. 8, 15, vgl. mit 7, 24); es ift, besonders in der Un= gucht (2 Betr. 2, 10; vgl. Jud. v. 7), äußerer Beflecfung ausgesett (1 Betr. 3, 21. Jud. v. 8. Hebr. 9, 13), wie auch folche von ihm ausgeht (Jud. v. 23). Das Fleisch ift dem Tode (1 Petr. 3, 18. 4, 6; vgl. Sebr. 10, 20. Joh. 6, 51. 53) und der Berwesung (Act. 2, 31) unterworfen.

b) Das Fleisch des lebendigen Menschen ist beseeltes Fleisch. Das entseelte Fleisch wird ausdrücklich durch den Plural oceques bezeichnet (Jac. 5, 3. Apoc. 17, 16. 19, 18. 21), weil es nur noch die rein stoff= lichen Elemente ber oags hat, die aber ihre organische Berbindung verloren haben. Die Seele ift also zunächst die Tragerin des leiblichen Lebens, das burch die Ernährung gefriftet wird (Matth. 6, 25. Luc. 12, 19); denn fo lange die Seele im Menschen ift, lebt er (Act. 20, 10. Apoc. 8, 9). Nach ihr trachtet, wer den Menschen zu tödten trachtet (Matth. 2, 20); denn im Tode wird sie dem Menschen genommen (Luc. 12, 20). Damit geht die Seele verloren (Matth. 10, 39. Act. 27, 10. 22), weil sie zu ihrem vollen Leben des Leibes bedarf. Wer sie daher liebt, bewahrt sie vor dem Tode (Joh. 12, 25. Apoc. 12, 11; vgl. bagegen Luc. 14, 26. Act. 20, 24); durch die Bewahrung vor dem Tode wird fie gerettet (Marc. 3, 4). Im freiwilligen Tode wird die Seele eingesetzt (Joh. 10, 11. 15. 13, 37 f. 15, 13. 1 Joh. 3, 16; vgl. Ev. 10, 17 f.) oder dahin gegeben (Marc. 10, 45. Act. 15, 26). Die Seele hat aber ihren Sit nach ATlicher Anschauung im Blute (Gen. 9, 4. Lev. 17, 11), von dem alles lebendige Fleisch durchdrungen ift, in dem gleichsam fein Leben pulfirt. Daher kann das menschliche Wesen in seiner an der Leiblichkeit zunächst fich barftellenden Unterschiedenheit von dem göttlichen als oaos xal alua

bezeichnet werden (Matth. 16, 17); barum fann bas Blut als Pringip ber Fortpflanzung des leiblichen Lebens gedacht werden (3oh. 1, 13; vgl. Hebr. 2, 14, wo aina xai saot zu lesen ist). Wird bas Blut vergoffen (Matth. 23, 35. Marc. 14, 24. Act. 22, 20. Apoc. 16, 6), so entflieht die Seele; nur in Folge gewaltsamen Todes erscheint Fleisch und Blut getrennt (30h. 6, 53. 56). Die Seele des Fleisches ift das Subjekt jeder finnlichen (b. h. leiblich vermittelten) Empfindung (Luc. 12, 19. Apoc. 18, 14); durch fie wird aber auch das beseelte Fleisch selbst empfänglich für finnliche Eindrücke (Marc. 14, 38), leidensfähig (1 Betr. 4, 1), das Subjett ber finnlichen Triebe (3oh. 1, 13) und Begierden (1 Betr. 2, 11. 2 Betr. 2, 18. 1 3oh. 2, 16). Bahrend aber das rein stoffliche Fleisch bas ben Menichen Gemeinsame ift, bildet die Seele ben Lebensmittelpuntt des Individuums. Daher das ATliche Clet. 2, 43. 3, 23), daher die Zählung der Individuen nach wvxai (Act. 2, 41. 7, 14. 27, 37. 1 Betr. 3, 20. Apoc. 18, 13). Daher ift die psychische Weisheit die felbstifche, mit ber jeber seine Person geltend machen will (Jac. 3, 15), während in der innigften Liebesgemeinschaft die verschiedenen Individualis

täten gleichsam zu einer Seele verschmelzen (Act. 4, 32).

c) Nach Allicher Ueberlieferung ift die Seele entstanden durch ben göttlichen Lebenshauch (vgl. Apoc. 11, 11. 13, 15), welcher der irdischen Materie eingeblasen mard (Ben. 2, 7). Gott hat seinen Geift Wohnung machen laffen im Menschen (3ac. 4, 5); so ward ber Mensch geschaffen nach seiner Aehnlichkeit (Jac. 3, 9 nach Gen. 1, 27) und Gott der Bater der Geifter (Bebr. 12, 9). Entweicht diefer Geift aus dem Rörper, so ist ber Menjch todt (Matth. 27, 50. Luc. 23, 46. Act. 7, 59. Joh. 19, 30); fehrt er zuruck, so wird er wieder lebendig (Luc. 8, 55); ohne Geift ift der Körper todt (Jac. 2, 26). Daber Exavésev Marc. 15, 37 gang innonnm mit expoxeev Act. 5, 5. 10. 12, 23. Dieses aveoua ift aber Prinzip nicht nur des leiblichen Lebens im Menschen, sondern (als aus Gott stammend) auch des höheren geiftigen. Es bildet also ben Gegensatz zu ber odos, welche durch die finnlichen Eindrücke bestimmt wird (Marc. 14, 38), das Wachsthum am Geift den Gegensat zu leiblichem Wachsthum (Luc. 1, 80. 2, 40), wie die Armuth auf dem Gebiete des geistigen Lebens ben Gegensat zu leiblicher Armuth (Matth. 5, 3). Was nicht finnlich mahrnehmbar ift, erkennt man im Beifte (Marc. 2, 8); im Beifte feufzt Jejus, wenn er fein Gefühl nicht lant werden läßt (8, 12); im Geifte jubelt man (Luc. 1, 47, 10, 21) und ergrimmt man (Act. 17, 16. 3oh. 11, 33). Im Beifte merden Entschlüffe gefaßt (Act. 19, 21); im Beifte wohnt die Sanftmuth (1 Betr. 3, 4). Da nun dieses πνευμα die mensch= liche Seele erzeugt hat, so ift auch diese die Tragerin nicht nur bes leiblich-finnlichen, sondern zugleich des höheren geistigen Lebens. Sie ift das Subjett jedes höheren (nicht leiblich vermittelten) Empfindens: der Ruhe (Matth. 11, 29) und der Unruhe (30h. 10, 24, 12, 27, ganz wie 13, 21 das πνεθμα), der Freude (Luc. 1, 46, wo im Parallelismus πνεθμα steht) und der Trauer (Luc. 2, 35. Marc. 14, 34), des Wohlgefallens (Matth. 12. 18. Hebr. 10. 38) und des (geiftigen) Wohlseins (3 Joh. 2), der Liebe (Matth. 22, 37) und des Haffes (Act. 14, 2). Als Tranerin des mahren geiftlichen Lebens wird fie geftärkt (Act. 14, 22) und ermattet

(Bebr. 12, 3); fie wird von den finnlichen Begierben gefährdet (1 Betr. 2, 11. 2 Betr. 2, 8. 14) und durch Irrlehre zu Grunde gerichtet (Act. 15, 24); sie wird behütet (1 Betr. 2, 25. 4, 19. Hebr. 13, 17) und gereinigt (1 Betr. 1, 22). Gben barum ftirbt fie im Tobe nicht (Matth. 10, 28), sondern wird nur vom Leibe getrennt. Die vom Leibe getrennten Seelen (Apoc. 6, 9. 20, 4) find reine Beiftesmesen (aveupara: 1 Betr. 3, 19. Sebr. 12, 23), sie existiren fort er πνεύματι (1 Betr. 3, 19; val. 4, 6). Erft nach dem Tode des Leibes entscheidet sich das endliche Schicffal der Seele, ob fie dem Berderben anheimfallen und fo befinitiv verloren gehen (Matth. 10, 28. 39. Marc. 8, 36 f.), oder von demfelben errettet und so gewonnen werden wird (Matth. 10, 39. Luc. 21, 19. 1 Betr. 1, 9. Jac. 1, 21. 5, 20. Hebr. 6, 19. 10, 39. Joh. 12, 25). Es folgt hieraus, daß der Mensch dichotomisch gedacht ift, und daß alle Unterscheidungen zwischen ψυχή und πυεθμα im Sinne einer Trichotomie, wie sie neuerdings besonders Delitich vertritt, willfürlich sind. Die Seele ist eben das in den Menschen eingegangene avevua, das avevua wird im Menschen zur Seele. Mur in diesem Sinne wird auch Hebr. 4, 12 die Seele von bem sie konstituirenden avevua unterschieden, um das innere Leben des

Menschen bis in seine letten Gründe hinein zu bezeichnen.

d) Das Centralorgan im Inneren des Menschen ift das Herz. Dort ift der Mittelpunkt des Blutumlaufes und darum zugleich der eigentliche Sitz der Seele. Ist diese nun die Trägerin des geistigen Lebens im Menschen, so repräsentirt die xaodia nicht irgend eine einzelne Seite des Seelenlebens, fondern fie ift der Sit des gesammten geiftigen Lebens überhaupt (1 Petr. 3, 4. Jac. 5, 8. Hebr. 13, 9). Im Herzen wohnen die Gedanken (Matth. 9, 4. Luc. 2, 35. 3, 15. 24, 38), es ift der Sit bes Selbst= und Wahrheitsbewußtseins (Sebr. 10, 22. 1 3oh. 3, 19-21. Jac. 1, 26. Hebr. 3, 10). Darum ift das Herz das geiftige Auge, das, vom Lichte der Wahrheit erleuchtet (2 Petr. 1, 19), dem gangen Menschen Licht giebt (Matth. 6, 22 f.); wo der Mensch die Wahrheit nicht aufnimmt, da liegt es an der Unempfänglichkeit des Herzens (Matth. 13, 15. Marc. 3, 5. 6, 52. 8, 17. Luc. 21, 34. Act. 7, 51. Hebr. 3, 8. 15. Joh. 12, 40). Im Herzen wird das Vernommene verstanden (Matth. 13. 15. Act. 16, 14. 28, 27. 3oh. 12, 40), bewahrt und erwogen (Matth. 13, 19. Luc. 1, 66. 2, 19. 51. 8, 15. 21, 14; vgl. Hebr. 8, 10. 10, 16), im Herzen wurzelt der Zweifel (Marc. 11, 23. Luc. 24, 38) und der Unglaube (Luc. 24, 25. Hebr. 3, 12). Eben so ist aber das Herz ber Sit aller Gefühle, freudiger (Act. 2, 26. 46. 14, 17. Joh. 16, 22) wie schmerzlicher (Act. 2, 37. 7, 54. 21, 13. Joh. 16, 6; vgl. 14, 1. 27), aller Reigungen und Affekte (Matth. 22, 37 nach Deut. 6, 5. Luc. 1, 17. 24, 32. Act. 4, 32. 7, 39. 13, 22. 1 Petr. 1, 22. Jac. 3, 14), aller Begierden (Marc. 7, 21-23. Jac. 5, 5. 2 Betr. 2, 14; vgl. Jac. 4, 8. Act. 15, 9) und Entschließungen (Act. 5, 3 f. 7, 23. 11, 23. Apoc. 17, 17. 18, 7. Joh. 13, 2). Bas aber im Herzen ift, ift verborgen (Luc. 16, 15. Act. 1, 24. 15, 8. 1 Petr. 3, 4. Apoc. 2, 23) und kann von außen her nicht wahrgenommen werden; nur an dem, was aus dem Herzen hervor= geht, wird seine Beschaffenheit erkannt, wie der Baum an der Frucht (Matth. 7, 15-20. 12, 33-35). Darum hat die Gesinnung als bas rein Innerliche, im Gegensatz zu jeder Aeußerung, durch die sie mahrenehmbar wird, ihren Sitz im Herzen (Luc. 1, 51. Hebr. 4, 12. 10, 22. 1 Petr. 3, 15. Act. 8, 21 f.). Bgl. §. 26, c. Anm. 2.

## Fünftes Rapitel.

## Die messianische Gemeinde.

#### §. 28. Die Berufung.

Die Begründung des Gottesreiches beginnt mit der Berufung der Einzelnen durch den Messias. a) Der Ersolg dieser Berufung ist besdingt durch die Beschaffenheit der Menschenherzen, an welche sie gelangt, und hängt davon ab, ob Empsänglichkeit und Heilsverlangen in ihnen vorhanden ist. b) Machen Leichtsinn und Beltsinn wenigstens einen dauernden Ersolg unmöglich, so machen Stumpssinn, Borurtheil oder Undußesertigkeit das Herz ganz unempfänglich. c) Da das erstberufene Bolk Israel in seiner Mehrzahl die Berufung nicht angenommen hat, hat Zesus bereits eine Berufung der Heiden in Aussicht genommen. d)

a) Vollzieht sich die Begründung des Gottesreiches durch eine geistige Wirksamkeit des Meffias, von deren Erfolg an dem Ginzelnen feine Theilnahme an der vollendeten Theokratie abhängt (g. 14, b), fo ist die erste Bedingung dieses Erfolges, daß der Einzelne von jener Wirksamkeit erreicht wird. Indem dies geschieht, ergeht an ihn ein Ruf (Marc. 2, 17). Diefer Ruf fann ale Aufforderung jur Sinnesanderung (§. 21.) gedacht werden, wie Lucas (5, 32) ihn faßt. Er wird aber auch dargestellt als Aufforderung zur Arbeit im Weinberge Gottes (Matth. 20, 1-7) d. h. nach §. 26, a zu bem Gott wohlgefälligen Streben nach ber Gerechtigkeit, bas freilich eine völlige Sinnesanderung voraussetzt. Bon der anderen Seite foll der Einzelne durch diese Berufung zur Theilnahme am Gottesreiche geführt werden. Und da das Gottesreich das höchste Gut ift, welches die Erfüllung aller Verheifungen und das volle messianische Heil mit fich bringt, so kann die Berufung auch bargeftellt werden als die Einladung zu einem Gastmahl mit seinen Freuden (Luc. 14, 16 = Matth. 22, 2 f.). Sofern endlich durch den Messias die Errettung gebracht wird (§. 22), kann fie bezeichnet merden als ein Suchen des Berlorenen (Luc. 19, 10; vgl. die Gleichniffe vom verlorenen Schaf und verlorenen Groschen 15, 3-10) oder als ein fürsorgliches Sammeln, das dem Sammeln der Rüchlein durch die Benne gleicht, die unter ihren Flügeln Schutz und Obhut finden sollen (Matth. 23, 37). Die Berufung ift also bald als Aufforderung zur Erfüllung einer bestimmten Aufgabe, bald als Einladung zum höchsten Heil gedacht. Immer aber handelt es sich

nicht wie im A. T. um die Berufung des Bolkes als solchen (vgl. Jef.

42, 6. 48, 12. 15), sondern der einzelnen Glieder deffelben.

b) In dem Gleichniß, welches ben verschiedenartigen Erfolg ber reichsgründenden Wirksamkeit Jesu und damit auch der Berufung darftellt (Matth. 13, 3-9), beutet bas älteste Evangelium bas gute Land, bas bundertfältige Frucht bringt, mit Recht von den empfänglichen Bergen (Marc. 4, 20: οίτινες ακούουσιν τον λόγον καὶ παραδέχονται). Worin aber diese Empfänglichkeit befteht, sagen näher die vier ursprünglichen Mafarismen der Bergrede (vgl. m. Matthäusev. S. 132-136), welche die Bedingungen der Theilnahme an dem mit dem Gottesreiche gegebenen Beil namhaft machen. Sie preisen die Armen selig, welche über ihre Armuth im Gebiete des geiftigen Lebens trauern (Matth 5, 3 f.) und sehnlichst verlangen nach der Gerechtigfeit (v. 6). Berfündet der Meffias Die Botschaft von dem erschienenen Gottesreiche, in welchem die Gerech= tigfeit verwirklicht wird, so kann naturlich nur ber für diese Botschaft empfänglich sein, der auf diesem Bunkte seine Armuth fühlt und barnach perlangt, daß derselben abgeholfen werde. Das gleiche Streben nach Berechtigkeit zeigt sich aber nur in anderer Weise bei benen, die um Berechtigkeit willen sich verfolgen laffen (v. 10), also lieber Berfolgung leiben, als von einem Streben laffen nach bem, was schon in seiner unvollfommenen Geftalt ihnen ein so hohes Gut ift. Auch die Einladung an die Ermudeten und Beladenen (11, 28) ift allerdings nicht zunächst an die Buffertigen gerichtet: aber der Druck des Gesetes, von dem sie redet, wird doch nur von denen empfunden, welche ihre Unfähigfeit zu feiner Erfüllung oder die Unzulänglichkeit der ihrigen stetig fühlen. Als Mufter der lebendigen Empfänglichfeit, die aus dem Gefühle der Bedürftigfeit flieft, bat Jefus die Kinder hingestellt (Marc. 10, 14 f.), weil man zu ihr nur gelangen kann, wenn man von Allem, was man bereits zu haben, zu fein und zu vermögen meint, abstrahirend, seine Armuth, Schwachheit und Unzulänglichkeit fühlt und so sich selbst erniedrigend den Kindern gleich wird, denen das Gefühl ihrer Bedürftigkeit natürlich ift (Matth. 18, 3 f.). Daher find es auch die Einfältigen (11, 25), denen das Geheimniß des Gottesreiches kund wird, weil das Bewuftsein der eigenen Beisheit das Berlangen nach der feligmachenden Wahrheit nicht auffommen läßt und die unbefangene Aufnahme derselben erschwert; und ebenso find es die Bußfertigen, die bas Seil erlangen im Gegensat ju ben Selbstgerechten (Luc. 18, 10—14).

c) Im Gleichniß von vielerlei Acker sind die Hauptarten von Hindernissen, welche der Berufung in den Herzen entgegenstehen, als Stumpssinn, Leichtsinn und Weltsinn charakterisirt (vgl. m. Marcusev. S. 141).
Dasselbe zeigt, daß Leichtsinn und Weltsinn wenigstens unter Umständen
einen, wenn auch nicht nachhaltigen Erfolg der Berufung zulassen, während
Zesus die Gleichgültigkeit gegen alle höheren Interessen, die ihm so oft
entgegentrat, mit dem hartgetretenen Wege vergleicht, auf dem der Same
keinen Boden zum Burzeln sindet. Wie dieser Sinn den Ruf zum Gottesreich um seiner weltlichen Interessen willen verschmäht, zeigt die Parabel
Luc. 14, 16—20. Zesus bezeichnet den Zustand, in welchem alle Empfänglichkeit erstorben, als Tod (Matth. 8, 22). Freisich giebt es auch

Anderes, was das Herz gegen die Berufung verschließt. Wie die Weisen und Klugen den Ruf abweisen (11, 25), weil der Rathschluß der göttslichen Weisheit ihren Vorurtheilen nicht entspricht, so nimmt ihn die große Menge nicht an, sobald er nicht nach ihrem Sinne ist. Sie gleicht eigenssinnigen Kindern, die stets verlangen, daß alle Anderen nach ihrer Pseise tanzen sollen (11, 16 f.). Wenn das geistige Auge krant ist, sehlt ihm eben die Empfänglichkeit für das Licht (Luc. 11, 34 f. — Matth. 6, 22 f.). Am häusigsten klagt Issus über die Undußsertigkeit der Zeitgenossen, welche dem Ruf zur Sinnesänderung nicht Folge leisteten (11, 20. 12, 41. Luc. 13, 3—5), sei es aus Selbstgerechtigkeit (18, 11), die keiner Sinnesänderung zu bedürfen meint, sei es aus dem Wohlgefallen am Sündensleben, das man nicht ändern will, und das Jesus auch als ein Todsein bezeichnet (15, 24. 32).

d) Jesus wußte sich ausschließlich zu dem Bolke Israel gesandt (Matth. 15, 24; vgl. Luc 13, 16. 19, 9). Seine ganze Verkündigung bes Gottesreiches in ihrem Anschluß an die ATliche Weissagung konnte ja nur auf das durch diese auf die Erscheinung des Messias vorbereitete Bolf berechnet sein. Da aber die Berufung immer an die Ginzelnen gerichtet und keineswegs ihres Erfolges gewiß ift, so blieb die Möglichkeit offen. daß das zunächst zum Seile bestimmte Bolt seiner Mehrzahl nach diesen Ruf nicht annahm. Dieser Fall trat ein. Je länger, je mehr stellte es fich im Laufe der Wirtsamkeit Jesu heraus, daß das Bolk im Großen und Gangen für die Botichaft vom Gottesreiche in feinem Sinne unempfänglich blieb. Es mußte die Berufung Anderer in Aussicht genommen werben. In diefem Sinne hat die Parabel vom Gaftmahl (Matth, 22, 2-14 = Luc. 14, 16-24) bereits in der apostolischen Quelle die eventuelle Berufung der Seiden anstatt der erstberufenen Juden angedeutet (val. m. Matthäusev. S. 468 ff.). Und wenn Matth. 21, 43 in der apostolischen Quelle die Deutung der Parabel von den rebellischen Weingärtnern bildete (vgl. m. Marcusev. S. 387), so nimmt auch diese in Aussicht, daß die Heiden anstatt der Juden zu Trägern der (in der meffianischen Zeit vollendeten) Theofratie berufen werden konnten. Ohne Bild mar aber in der apostolischen Quelle die Ausstoffung der ursprünglichen Reichsangehörigen und die Theilnahme vieler Beiden an dem Fest= mahl des Gottesreiches angedroht (Luc. 13, 28 f. = Matth. 8, 11 f.), wobei übrigens über die Art, wie sie zu dieser Theilnahme kommen ober wie ihre Berufung erfolgt, nichts ausgesagt ist (vgl. noch Luc. 4, 25-27). Gewiß ift nur, daß dieselbe nicht im Berufe und in der Absicht Jefu lag.

#### §. 29. Die Jüngerschaft.

Wer für die Berufung empfänglich ift, der hört lernbegierig die Berfündigung Jesu und wird sein Jünger.a) In dieser Jüngerschaft lernt er Jesum als den Messias bekennen.b) Doch erscheint der Glaube erst als Vertrauen auf die Wunderhülse Jesu oder als Glaube an sein Wort.c) Scheint so der Ersolg der Berufung lediglich von dem Verhalten des Wenschen abzuhängen, so wird derselbe doch auch als eine Gotteswirkung

betrachtet; jedoch schließt diese ein Bedingtsein burch die menschliche Emspfänglichkeit nicht aus.d)

- a) Wer die rechte Empfänglichkeit hat, der wird fich auch in der rechten Beise zu ber an ihn ergehenden Berufung verhalten. Ruft ihn Jesus, so fommt er zu ihm (Matth. 11, 28. Luc. 14, 26), hört fein Wort (Matth. 13, 9. Luc. 10, 42; vgl. v. 39), nimmt es an (Marc. 4, 20) und bewahrt es (Luc. 11, 28). Ein Zeichen folches empfänglichen Hörens ift, bag er tommt und fragt, wo ihm ber Ginn der Rede Jesu dunkel geblieben ift (Marc. 4, 10. 7, 17). Solchen lernbegierigen Hörern erschlieft Jesus die Geheimnisse des Gottesreiches, indem er ihnen die Gleichniffe beutet, die dem unempfänglichen Bolfe unverständlich bleiben (4, 11 f. 34). Dieses Hören erwedt aber das Berlangen nach fernerem Hören; man schließt sich Jesu an, man folgt ihm nach auf seinen Wandergügen (Marc. 8, 34. 10, 21. Luc. 9, 61). Solche, die ihm mehr oder weniger beständig nachziehen, nennt die alteste Ueberlieferung die Jünger Jesu (Luc. 14, 27: μαθηταί). Sie unterwerfen sich seiner beständigen Leitung und Belehrung, fie nehmen sein Joch auf sich und lernen nicht nur von seinem Wort, sondern auch von seinem Borbilde (Matth. 11, 29).
- c) Als Glauben (πίσας, πιστεύειν) wird in der ältesten lleber- lieferung zunächst das Gottvertrauen bezeichnet, welchem nach §. 20, b die Erhörung des Gebetes verheißen ist (Matth. 17, 20 = Luc. 17, 6 = Marc. 11, 23 f.; vgl. v. 22: πίσας Ιεοῦ). Speziell steht es sodann sehr häusig vom Vertrauen auf die Wunderhülse Lesu (Matth. 8, 10. 9, 2. Marc. 4, 40); doch ist dies zusetzt auch nur ein Gottvertrauen, welches sich darauf gründet, daß Gott durch seinen Gesandten oder den Messias die Heilung gewähren oder sonst aus der Noth helsen werde. Bezeichnend ist dassür namentlich die Geschichte von der Heilung der Blutssüssigen, welche nach der ältesten Darstellung (Matth. 9, 20—22) ohne Vermitte-

<sup>1)</sup> In der einzigen Stelle, wo es so scheinen könnte (Matth. 18, 6 = Marc. 9, 42), stand, wie Luc. 17, 2 zeigt, nur είς των μικρών τούτων (vgl. Matth. 10, 42) als Bezichnung seiner Jünger (vgl. m. Marcusev. S. 322. Anm. 2).

lung einer von Jeju ausgehenden Kraft geheilt wurde, so bag ihr Jejus die ihr lediglich in Folge ihres Glaubens widerfahrende Heilung zusichern fann. Die Errettung, die hier und anderwärts (Marc. 5, 23. 10, 52; vgl. 3, 4) von Jeju erbeten und gewährt wird, ift natürlich die Errettung von der leiblichen Noth. Soweit dieselbe aber irgend von ihm als von dem erbeten wurde, der als der verheißene Erretter und Wiederhersteller gekommen mar, mußte das Bertrauen auf feine Bunderhulfe bereits den Glauben an das Gekommensein der Heilszeit ober des Gottesreiches in ihm involviren. Diesen Glauben aber, wie untlar und unvollkommen er auch sein mochte,2) mußte Zejus als Bedingung für seine Bunderhülfe fordern (Matth. 8, 13. 9, 28 f. 15, 28. Marc. 5, 36. 9, 19. 23 f.: vgl. 6, 5 f.), weil in ihm der erfte Beweis der Empfänglichkeit für das Seil, bas er zu bringen gefommen mar, lag. Gine andere Wendung empfängt der Begriff des Glaubens, menn er das Bertrauen bezeichnet, mit welchem man das Wort Jemandes als wahr annimmt (Marc. 13, 21), insbesondere ihm als einem Gottgesandten vertraut (Matth. 21, 32. Marc. 11, 31: Encorevoure avio von Johannes dem Täufer). Diefer Glaube liegt (jo selten auch das Wort vorfommt) selbstverständlich allem rechten Hören und Unnehmen des Wortes Jefu gu Grunde.

d) 218 Petrus Jejum als den Messias befannte in einem Zeitpunkte, wo die Menge des Bolfes ihn, der der Bolfserwartung vielfach in seinem Wirten nicht entsprach, nur noch für einen der messianischen Vorläufer hielt, erklärt Zefus, dies habe ihm nicht Fleisch und Blut, sondern Gott felber offenbart (Matth. 16, 17). Es wird also im Gegensatz zu bem auf menschlicher Autorität oder auf finnlichen Eindrücken beruhenden Glauben des Volkes, der die Probe nicht bestanden hatte, seine über das bleibende Berhältniß zu Jesu entscheidende Erfenntniß auf eine unmittelbare Gottes= wirkung zurückgeführt. Daffelbe geschieht 11, 25 (= Luc. 10, 21), wo von der Erfenntnig der durch den Deffias vermittelten Gottesoffenbarung (v. 27) überhaupt die Rede ist (vgl. auch 11, 19, wo die Kinder der Weisheit, d. h. die durch die göttliche Weisheit in ihrem Wesen Bestimmten. berselben Recht geben und so zur Erfenntniß des Heiles gelangen). Gerade hier aber ist es klar, wie das Bewuftsein, daß der Mensch die heilbringende Erfenntniß Gott allein zu banken hat, keineswegs etwa eine göttliche Borberbestimmung Ginzelner jum Beile involvirt. Bielmehr wird damit nur die natürliche Ordnung auf Gott zurüchgeführt, wonach den Einfältigen und nicht den durch die eigene Beisheit Befangenen die Bahrheit sich erschlieft, so daß diese Gotteswirkung eine Bedingtheit durch die menschliche Empfänglichkeit nicht ausschließt. Denn der Grund, weshalb Zesus (11, 25) Gott für diese Ordnung dankt, ist ja sichtlich der, daß umgekehrten Falles eine ganze Rategorie von Menschen von der heilbringenden

<sup>2)</sup> Selbst wo einer in mehr abergläubischer Beise fraft des (von ihm ausgesprochenen) Namens Jefu (b. h. feines Burbenamens, welcher feine einzigartige Bedeutung bezeichnet) ju wirfen fucht, ohne fich, um ihn gu hören und von ihm gu lernen, dem weiteren Jungerfreise anzuschließen, fieht Jejus bereits den Reim der Jungerschaft, beffen Entwicklung er nicht durch intolerante Behinderung folden Thuns ftoren laffen will (Marc. 9. 38—40).

Erkenntniß ausgeschlossen wäre, da der Einfältige nicht durch sich selbst ein Weiser werden kann, wohl aber der Weise durch das demüthige Bewußtsein seiner Unfähigkeit, den wahren Heilsweg durch sich selbst zu sinden, ein Einfältiger, der des Empfanges jener göttlichen Offenbarung fähig ist. Umgekehrt heißt es zwar, daß dem Volke das Geheimniß des Gottesreiches in Parabeln gegeden wird, damit sie dasselben nicht verstehen und nicht zu der heilbringenden Erkenntniß gelangen (Marc. 4, 11 f.). Aber hier lehrt schon die unzweiselhafte Anspielung auf Zes. 6, 9 f., daß es sich lediglich um das göttliche Verstockungsgericht handelt, wonach die, welche nicht hören wollen, zuletzt auf Grund einer heiligen Gottesordnung dahin kommen, daß sie nicht mehr hören können. Das Bolk ist eben (im Gegensatz zu den fragenden Jüngern) unempfänglich und wird nicht einem vorherbestimmten Verderben, sondern seiner verdienten Strafe überzwiesen (vgl. m. Marcusev. S. 144 f.).

#### \$ 30. Die Auserwählten.

Die mit der Jüngerschaft beginnende Theilnahme des Einzelnen am Gottesreiche gelangt nicht zur Vollendung, ohne daß sie immer neue schwere Ansorderungen an den Jünger stellt.a) Durch die Sünde aber ist der Entwicklungsprozeß des Jüngerlebens mit mancherlei Störungen bedroht, zu deren Ueberwindung und Vermeidung es des Gebetes, der Wachsamkeit und der Treue bedars.b) Daher gelangen zur Heilsvollendung nicht alle, welche die Berufung angenommen haben und Jünger geworden sind.c) Die Auserlesenen aber, welche dazu gelangen, können schon während der irdischen Entwicklung dieser Vollendung gewiß sein.d)

a) So wenig mit dem Erscheinen Jesu das Gottesreich, so wenig ist mit der Jüngerschaft Jesu die Theilnahme des Einzelnen am Gottesreiche vollendet. Nun wird freilich das Gottesreich, wie im Ganzen (Marc. 4, 26 ff.), so auch in jedem Einzelnen durch seine immanente Triebkraft wachsen; und da die Verkündigung Jesu nach §. 21, e das wirkungskräftige Prinzip eines neuen gottähnlichen Lebens ist, so scheint bei denen, die als Jünger Jesu dieses Wort einmal angenommen haben, die Gerechtigkeit oder das Gottesreich sich wie von selbst zur Vollendung hin entwickeln zu müssen. Allein dieser Prozes ist kein naturnothwendiger, er sordert immer wieder ein freies Eingehen des Menschen in die an ihm sich vollziehende Umbildung seines ganzen Lebens und Wesens. Sofern diese Ums

<sup>3)</sup> Nur 10, 27 scheint wirklich von einer Gotteswirkung die Rede zu sein, welche die schlechthin sehlende (weit durch den Reichthum verhinderte) Empfänglichkeit erst herstellt und so eine ganz unbedingte ist. Denn wenn ein Reicher noch schwerer ins Himmetreich kommt, wie ein Kameel durch ein Nabelöhr geht (v. 25), so ist es freilich für die menschliche Kraft absolut unmöglich. Aber so gewiß sener Bergleich nur die denkbar größte Schwierigkeit konstatiren soll, so gewiß soll diese Unmöglichkeit nur besagen, daß ohne die Gotteswirkung in der Bernfung dieselbe hier sichtlich keinen Ersolg haben könnte; nicht aber, daß bei denen, in welchen Gott das, menschlich angesehen, Unmögliche durch seine Gnadenwirkung möglich macht, schlechterdings kein Anknüpfungspunkt vorhanden war.

bildung eine stete Vernichtung der natürlichen Lebensrichtung des Menschen ist, sordert sie eine sortgesetzte Selbstverleugnung (Marc. 8, 34) und die Bereitschaft zu jedem, auch dem schwersten Opfer (Matth. 5, 29 f.). Sofern das Gottesreich aber, wenn es in seinen Jüngern sich verwirklicht, ebenso eine seindselige Reaktion der noch sündhaften Menschenwelt hervorzust (Matth. 10, 17 f. 21 f. 28. 34—36), wie es dieselbe Zesu gegenüber hervorries (v. 24 f.) bei allen, die nicht mit ihm sein wollten (12, 30), fordert es, daß der Jünger Lesu stetts sein Kreuz nehme (10, 38) d. h., dem ihm aus der Feindschaft der Welt erwachsenden Leiden (vgl. 5, 10 f.) willig sich unterziehe und darin ausharre mit Geduld (10, 22). Wegen dieser Ansorderungen, welche das Gottesreich an den Menschen stellt bei seiner sortschreitenden Verwirklichung in ihm, ist die Pforte so eng, die zur Vollendung sührt (Luc. 13, 24 == Watth. 7, 13 f.). Und nicht jeder, der ein Jünger Zesu wird, vergegenwärtigt sich ganz, wie schwierig die Ausgabe, und ob er auch entschlössen sein, sich allen Ansorderungen ders

felben zu unterziehen (Luc. 14, 28-33; val. 9, 62).

b) Da mahrend der Entwicklung des Gottesreiches die Macht der Sunde fich immer wieder geltend macht (vgl. Matth. 13, 25 ff.), auch im einzelnen Menschen, und von der Welt ber ihm nothwendig Berführung entgegentritt (Luc. 17, 1 = Matth. 18, 7), so kann es nicht fehlen, bak Die Anforderungen nicht immer erfüllt werden, welche der Entwicklungs= prozeß des Jüngerlebens an ihn ftellt. Nicht die vollkommene Gerechtigkeit. sondern das Streben darnach ist das Rennzeichen der Reichsgenoffen mahrend der irdischen Entwicklung des Gottesreiches (g. 26, d). Auch ber Jünger Jesu hat im Bewuftfein seiner Berfehlungen stets um Bergebung ber Gunde zu bitten und im Bewuftfein feiner Schwachheit gegenüber jenen Anforderungen um Bewahrung vor der Versuchung und um Errettung vor der Macht des Bosen (Matth. 6, 12 f.). Wie Jesus um ber Anfechtungen bes Satans willen für Betrus bittet (Luc. 22, 31 f.), fo follen feine Junger um der Schwachheit des Fleisches willen beten. damit sie nicht in Versuchungen gerathen, die ihnen Anlag zum Falle werden (Marc. 14, 38). Die Bewährung der Jüngerschaft ift alfo, fo wenig wie die Begründung berfelben, ohne eine Gotteswirfung möglich, welche burch foldes Gebet erlangt werden muß, weil nur diefes zeigt, daß der Jünger seine eigene Schwachheit fühlt und ben göttlichen Beiftand zu erlangen hofft. Da aber damit seine Empfänglichkeit konstatirt ift, kann ber erbetene gottliche Gnadenbeiftand schon barum nicht ausbleiben, weil bas Gotteskind der Erhörung seiner Gebete gemiß ift (vgl. §. 20, b). Berbunden mit dem Gebet erscheint Marc. 14, 38 die Wachsamkeit. Diefelbe fann theils, wie in diefer Stelle, gebacht merben als die Beiftesflarheit und Besonnenheit, welche das Auge offen behalt für die Gefahren, die auf dem Wege des Jüngerlebens drohen; theils als die geiftige Ruftigfeit, welche im Blid auf den Meffias, ber einft bas Berhalten feiner Junger zu prufen kommt, fich ftete für diefen Moment bereit zu halten ober in Bereitschaft zu setzen sucht (Matth. 24, 42-44. 25, 1-13. Luc. 12, 35-38). Bahrend seines Erdenlebens war das Band ber Süngerschaft, das fie an den Meffias knüpfte, ausreichend, um die Jünger Seju in dem normalen Entwicklungprozeg des neuen Lebens zu erhalten

und vor der Versuchung zu bewahren. Für die Zeit nach seinem Abschiede kann dies nur geschehen durch die Wachsamkeit in diesem Sinne. Das stete Leben im klaren Bewußtsein seiner Verantwortlichkeit vor dem abswesenden Herrn und in der ständigen Bereitschaft auf die Rechenschaft vor ihm ist nichts Anderes, als das treue Festhalten an dem Bande der Jüngerschaft, das die Jünger mit dem erhöhten Messias verknüpft. Daher wird dasselbe auch ausdrücklich als Treue qualifizirt (Matth. 24, 45—51).

c) Es ift hiernach nicht zu verwundern, daß nicht alle Jünger Jesu zu ber Vollendung des chriftlichen Lebensprozesses gelangen. Es fann porkommen, daß einer, der Jesum befannt hat, aus Menschenfurcht ihn wieder in der Verfolgung verleugnet (Matth. 10, 28-33). Ohne die nothwendige Selbstverleugnung wird aber die Jüngerschaft etwas ganz Werthloses (Luc. 14, 34 f.). Es kann vorkommen, daß einer, der ihn als seinen Herrn bekennt, dennoch nicht den Willen Gottes thut, indem er feine Jungerschaft nicht im Gehorsam gegen sein Wort bethätigt (Matth. 7, 21. 24-27), die Treue gegen ihn nicht in seinem Dienste bewährt (25, 24-28. 24, 48-51), die Liebe zu ihm nicht in der Liebesübung gegen die Brüder beweist (25, 42-45) und darum von seiner Wiederfunft unporbereitet überrascht und nicht im Stande ber mahren Junger befunden wird (25, 8-12). Romint es zur Vollendung des Reiches, fo fehlt ihm das hochzeitliche Rleid (22, 11-13; vgl. 5, 20), und er bleibt von dieser Vollendung ausgeschloffen; nicht weil er noch fündig war oder weil ihm etwas zur Vollkommenheit fehlte, sondern weil Jesus ihn nicht als feinen rechten Jünger erfennt (25, 12). Wenn fich in dem Berhalten des Menschen zeigt, daß die ihm ertheilte Gundenvergebung nicht bewirft hat. was sie in den Kindern des Reiches nothwendig wirft, wird sie guruckgenommen (Matth. 18, 32-35).

d) Wenn es Matth. 22, 14 heißt, daß von den vielen Berufenen nur wenige auserwählt sind, so zeigt das Gleichniß, dessen Deutung dieser Spruch bildet, daß nicht nur viele Berusene die Berusung nicht aunehmen, sondern daß auch unter den Annehmenden solche ausgeschieden werden müssen, die der Heilsvollendung nicht würdig sind. Es folgt daraus, daß die Endentol nicht solche sind, die Gott von Ewigkeit her zum Heile erwählt hat, sondern solche, die aus der Zahl der Jünger als echte Jünger auserlesen und danit durch göttliches Urtheil der Bollendung des Gotteseriches würdig geachtet werden. Es sind die auserlesenen Jünger Jesu, die von ihm zur Einsührung in sein Neich gefammelt werden (Matth. 24, 31); die Gottgesegneten, denen seit Grundlegung der Welt das Neich (der Bollendung) bereitet ist (25, 34); nicht weil sie sür das Neich prädestinirt sind, sondern weil nach göttlichen Nathschluß der kleinen Heerde der wahren Jünger allein das Neich bestimmt ist (Unc. 12, 32). Das schließt nicht aus, daß schon während ihres Erdenlebens Gott diese seine Urungsale der letzen Zeit verkürzt (Matth. 24, 22). Der rechte Jünger Zesu aber

<sup>1)</sup> In der apastolischen Duelle war hier nur an die Fürbitte der Auserlesenen gesdacht, die den Untergang der ganzen Nation im letzten Strafgericht verhindert und die Rettung eines Restes ermöglicht (vgl. m. Matthäusev. S. 510). Dagegen denkt Marcus

weiß als solcher seinen Namen im Himmel angeschrieben (Luc. 10, 20); er weiß, daß er zum Genossen des Gottesreiches bestimmt ist, und kann daher, so lange er das Band dieser Jüngerschaft festhält, seiner Heils-vollendung gewiß sein.

### §. 31. Die Apostel und die Gemeinde.

Damit seine Verfündigung auch nach seinem Tode ihre berusende Wirksamkeit sortsetze, hat Zesus die zwölf Apostel ausgewählt und aussessandt.a) Durch sie sollte die Gemeinschaft seiner Jünger zu einer geschlossenen Gemeinde gesammelt werden unter hervorragender Mitwirkung des Petrus.b) Ueber eine Organisation derselben hat Zesus nichts bestimmt, aber er hat ihr die Vollmacht hinterlassen zur Verfündigung und Verweigerung der Sündenvergebung.c) Die Versammlung der messianischen Gemeinde hat er zur Erbin der höchsten Verheisungen Israels eingesetzt.d)

a) Hing die Verwirklichung des Gottesreiches davon ab, daß durch die Verkündigung Jesu die Verufung an den Einzelnen herankam, so mußte Vorsorge getroffen werden, daß diese Verkündigung auch nach seinem Abschiede von der Erde noch fortwirkte. Zu diesem Behuse hat Zesus seine Apostoser) und damit ihnen volle Gesandtenwürde beigelegt (Matth. 10, 40: d dexocieros duas kud dexerae). Da die Verufung zuerst an das Zwölsstämmevolk erging (§. 28, d), so wählte Zesus mit absichtlicher Hinweisung auf diese ihre Vestimmung (vgl. Matth. 19, 28 — Luc. 22, 30) ihrer zwölf. Bohl konnte man aus Watth. 22, 8 f. solgern, daß, wenn Israel definitiv die Verufung verschmähte, dieselben Boten sich zu den Heiden wenden sollten. Aber nach 10, 18 weissagte Tesus seinen Jüngern nur, daß sie vor heidnischen Tribunalen stehen würden und ihre Vertheidigung daselbst indirekt auch den Heidenvölkern zum Zeugniß gereichen werde.

<sup>(13, 20)</sup> offenbar bereits an die Bewahrung der Erwählten, deren Erwählung er auf einer göttlichen Bestimmung beruhen läßt (65, 282.8200), vor der in der letzten Drangsalsprüfung sich steigernden Gesahr des Abfalls, die durch Berfürzung derselben abgewandt wird. Daher stellt er auch bereits die Nöglichseit einer Versührung der Erwählten in Frage (v. 22: 21 dervarder), weil die Treue Gottes, die um seines Erwählungsrathschlusses willen die letzte Drangsalszeit fürzt, die Erwählten auch vor der Gesahr der Versührung schützen wird, damit sie das Ziel nicht versehlen, zu dem er sie bestimmt hat (vgl. m. Marcusev. S. 423 f.).

<sup>1)</sup> Daß Jesus selbst sie bereits als die Gesandten schlechthin bezeichnete (απόστολοι: Luc. 6, 13. 11, 49. Joh. 13, 16), davon weiß die älteste llebersieserung nichts. In der apostolischen Quelse bezeichnet er sie gelegentlich, freisich indem er sie mit Absicht den Gottgesandten der Bergangenheit und ihren Nachfolgern, den Volkslehrern der Gegenwart, parallesissit, als προφήται και σοφοί και γραμματείς (Matth. 23, 34; vgl. 13, 52). Unter den Aposteln standen nach dem ältesten Evangesium Petrus und die Zebedäden Jesu besonders nahe (Marc. 5, 37. 9, 2. 14, 33), demnächst Andreas (13, 3; vgl. 1, 16. 19).

2) Daß dieser Spruch der apostolischen Quelse erst von Marcus dahin gewandt ist, daß eine direkte Verkindigung des Evangesiums vor dem Ende an alse Völker gesangen werde (Marc. 13, 10), und daß diese Uniwendung desselben dann Matth. 24, 14

Wie Zesus selbst seine reichsgründende Thätigkeit mit einem Fischzuge verglichen hatte (Matth. 13, 47 f.), so ruft er die beiden Fischzuger von ihrem bisherigen Beruf zu einem höheren Analogon desselben (Marc. 1, 17); denn durch die Berufung sammeln sie die Menschen in das Netdes Gottesreiches. Unter einem anderen Bilde sind sie Arbeiter, welche auf dem Saatselde der Welt die Ernte Gottes, die aus der Verfündigung Zesu aufwächst, einsammeln ins Gottesreich (Matth. 9, 37 f.). Der Spruch von den Schlössein des Gottesreiches (16, 19) bezeichnete in der apostoslischen Duelle wohl ebenfalls nichts Anderes als die Vevollmächtigung der Apostel zur Verfündigung der Votschaft, durch welche die Menschen ins Gottesreich berufen werden. Auch 10, 27 wird diese Verfündigung als ihre Pflicht genannt, durch die eine göttliche Nothwendigkeit sich vollzieht (v. 26) und von der sie sich darum durch keine Menschenfurcht dürsen abhalten lassen (v. 28).

b) Die älteste Uebersieferung weiß nichts davon, daß Tesus irgend etwas gethan hat, um seine Jünger im weiteren Sinne zu einer geschlossenen Gemeinschaft zu verbinden. Daß er dies aber für die Zukunft in Ausssicht genommen, folgt aus dem Verheißungswort an Petrus (Matth. 16, 18), das ohne Zweisel der apostolischen Duelle angehört (vgl. m. Matthäusev. S. 391 ff.). Es involvirt bereits die eventuelle Verzichtleistung auf die Gewinnung des Volkes als solchen, wenn Lesus inmitten der von Zehova (behufs Verwirklichung des Gottesreiches) erwählten Volksgemeinde (PP. Deut. 23, 2 f. LXX) die Gründung einer besonderen ihm angehörigen Gemeinde in Aussicht nimmt. Zesus vergleicht dieselbe mit einem Gebäude; und wie in dem Gleichniß 7, 24 f. nur das Gebäude einen dauerhaften Vestand hat, das auf einen Felsen gegründet ist, so bezeichnet er den Petrus als den Felsen, der diesem Gedäude einen Bestand sichert, fester als der der unbezwingbaren Hadespforten. Er sah in Petrus den jenigen unter den Aposteln, dessen Virksamseit der Gemeinde ihren festen

wiedergegeben fei, glaube ich in m. Marcusev. S. 417 überzeugend nachgewiesen zu haben. Der förmliche Auftrag an die Elf gur Beidenmission (Matth. 28, 19), der auch in den unechten Anhang des Marcusevangeliums aufgenommen ift (16, 15), wird von dem Evangelisten selbst ausdrücklich erst dem erhöhten Christus (28, 18), der dort zum Abschied seinen Jüngern erscheint, in den Dand gelegt; er fann baber nur das Bewußtfein der Gemeinde ausdrücken, daß die direkte Beidenmission, ju welcher erft die weitere Entwidlung der Heilsgeschichte die Apostel veranlagte, im Willen Chrifti lag. Daß dieser Spruch mit bem gangen Abschnitt bes Evangeliums, in welchem er vorkommt, nicht aus ber apostolischen Duelle stammen fann, ift für unsere fritische Grundanschauung (vgl. §. 11, c) zweifellos. Aber auch das fpatere Berhalten der Apostel, wenn es nicht gang unbegreiflich werden foll, zeigt unzweifelhaft, daß die altefte lleberlieferung keinen ausdrücklichen Auftrag Jesu an die Zwölf kannte, der auf eine Miffion unter den Seiden lautete. - 3) Diefer Spruch, der von unserem Evangelisten auf Betrus bezogen und ge= deutet wird, hatte in der Quelle wohl eine weitere Beziehung, ebenfo wie der damit unmittelbar verbundene, von dem wir dies aus Matth. 18, 18 noch nachweisen können (vgl. m. Matthausev. S. 394). Der Ginn der Bilberrede aber ergiebt fich aus 23, 13. Denn wie das Zuschließen des Gottesreiches die Hinderung des Eintrittes in dasselbe bezeichnet, fo bezeichnen die Schlüffel, womit daffelbe aufgeschloffen wird, das Mittel, durch weldjes den Einzelnen der Gintritt ins Gottesreich ermöglicht wird.

Bestand und gesicherten Zusammenhalt geben werde; und die Geschichte zeigt, daß er fich in ihm nicht getäuscht hat (vgl. m. Leben Jeju, Buch V, Rap. 6). Auch Paulus rechnet ihn noch zu den Säulen der Uraemeinde (Gal. 2, 9). Eben darum hat Jejus bestimmte außere Ordnungen. welche diesen Zusammenhalt sichern sollten, nicht gegeben, sondern die Aufrichtung folder der Zeit überlaffen, wo es fich um die mirkliche Konstituirung der Gemeinde handeln werde. Die älteste lleberlieferung ent= hielt feinen ausdrücklichen Befehl Jesu zur Bollziehung des Taufritus an den durch die apostolische Predigt gewonnenen Jüngern.4) Aber die Geschichte zeigt, wie wir jehen werden, daß auf Anregung bes Betrus berfelbe von Anfang an als festes Band um die Gemeinschaft ber Befenner Beju geschlungen ift. Eben jo wenig besaf fie einen ausdrücklichen Befehl jur Biederholung des Brodbrechens und der Relchweihe, die Jefus beim Abschiedsmahle vollzogen hatte. Aber die Geschichte lehrt, wie wir feben werden, daß die avostolische Praris auch darin von vorn berein die Intention Jeju erkannt und ein Band der Gemeinschaft für die Junger Jesu aefunden hat.

c) Bon einer bestimmten Organisation, die Jesus dieser Gemeinschaft gegeben hatte, mußte die alteste Ueberlieferung fo menig, daß Worte, wie Matth. 23, 8-10. 20, 25-27, diefelbe geradezu auszuschließen ichienen. Richt einmal den Aposteln mar eine bestimmte Stellung zu der burch ihre Berfündigung gesammelten Gemeinde angewiesen; und von einem Primat des Perrus im Ginne einer besonderen Bürdestellung kann bei der richtigen Deutung von 16, 18 nicht die Rede fein. Dem Beftreben, innerhalb der irdischen Entwicklung des Gottesreiches folchen den Eintritt zu verweigern, die aufgenommen werden wollten, um unlautere Elemente fernzuhalten oder etwa doch eingeschlichene auszuscheiden, hat Jejus von vorn herein gewehrt (13, 24-30. 47 f. und dazu §. 14, d). Auch 18, 15—18 ift dem ursprünglichen Zusammenhange nach (vgl. m. Matthäuser. S. 420) die Tendenz der Rede feineswegs, Borichriften über Kirchenzucht zu geben; fondern es foll gezeigt werben, wie nichts unversucht gelaffen werden foll, um den fündigenden Bruder zur Umtehr zu bewegen und ihn fo für das Gottesreich zu gewinnen, dem er fonft durch fein Sündigen verloren geht. Miflingt dieser Berfuch und ift somit feine Unbuffertigfeit fonftatirt, fo hat die Gemeinde die Bflicht ber Gelbit= bewahrung, ihn wegen der Gefahr der Berführung von der driftlichen Brudergemeinschaft auszuschließen; und zwar in Kraft bes Rechtes, das fie hat, die Gunden zu lojen (d. h. fur vergeben zu erklaren, vgl. Jef. 40, 2. LXX) oder zu binden (b. h. für nicht vergebbar zu erklären). Wo Letteres geschieht, ist damit eben tonftatirt, daß einer dem Kreise ber Gottesfinder, welche allein die Gundenvergebung besitzen, und damit ber

<sup>4)</sup> Bon dem Taufbefehl Matth. 28, 19 gilt natürsich dasselbe wie von dem Auftrag zur Heidenmission (vgl. Unm. 2). Derselbe zeigt aber unzweideutig und in einer für alle Zeit maßgebenden Weise, daß die älteste Gemeinde unter der Leitung des Geistes zu dem Bewußtsein gelangt ist, mit der Bollziehung desselben nur den Willen ihres erhöhten Herrn zu erfüllen.

driftlichen Brudergemeinschaft, welche auf diefer Gottestindschaft ruht, nicht

mehr angehört.5)

d) Die Verheifung Matth. 18, 19 f. bezieht sich auf die Exxlyoia im ursprünglichen Sinne, d. h. auf die geschloffene Berfammlung der Bekenner Jesu als folche. Denn daß von zweien oder dreien die Rede ift, foll nur andeuten, daß ihr diese Berheifung gilt ohne Rücksicht darauf, wie groß oder klein ihre Zahl fei. Wie aber Jehova verheißen hat, zur messianischen Zeit inmitten Israels zu sein (Joel 2, 27), so wird der (erhöhte) Meffias inmitten seiner Gemeinde sein. Und wie einst bas Beiligthum Israels die heilige Stätte gewesen war, wo Jehova zu feinem Volke kommen wollte, es zu fegnen (Ex. 20, 24), so weiht Jesus die Bersammlung der Meffiasgemeinde zu der Segensstätte, wo er mit feiner Die Gebetserhörung vermittelnden Gnadengegenwart ihr nabe sein wird. In der messianischen Zeit ist die Gebetserhörung nicht mehr gebunden an einen heiligen Ort, wie einst an den Tempel (Luc. 1, 10); sie ift neben ber Sündenvergebung eines der meffianischen Beilsguter, das mit der neuen Gottesoffenbarung in dem Meffias unmittelbar und bleibend gegeben ift (§. 20, b). Wo daher die um ihren Meffias im Geifte versammelte Gemeinde ift, ba ift auch dieses Gut, das ihr ftetig durch den Meifias vermittelt wird. Es zeigt fich barin nur aufs Rene, wie die Junger= gemeinde und ihre Nachfolgerin die vorläufige irdische Berwirklichung bes Gottesreiches ift, und wie dieses nichts Underes ift, als die verheißene Vollendung der Theofratie.

<sup>5)</sup> Der Zusammenhang macht jede andere Erklärung der Bindes und Lösegewalt unmöglich. Die messianische Gemeinde ist die legitime Erdin dieser Volkmacht, die der Menschenschn sich beilegt, auf Erden Sünden zu vergeben (9, 6), und die er seiner Gemeinde hinterlassen nuß, wenn eines der wesentlichen Küter der messianischen Zeit, die unmittelbare Gewißheit der Sündenvergebung, ihr verbleiben soll (§. 22, a). Diesselbe gründet sich aber auf die der Gemeinde gegebene Verhesbung der Gebetserhörung (18, 19), so daß es nur ihre Firbitte ist, welche die Lösung der Sünde erzielt, und, wo sie versagt wird, die Sünde als unvergebbar erklärt. Von einer Vestimmung darsiber, welche Sünden den Ehristenstand und damit die Gemeindezugehörigkeit ausheben (Venschlag, S. 163), kann nach dem Zusammenhang keine Rede sein. Die ganze Rede, in welcher diese Sprüche vorkommen, war in der apostolischen Duelle eine Rede an die pankangat de h. d. an die Jünger im weiteren Sinne (vgl. Luc. 17, 1—4). Es darf darum diese Volkmacht weder den Aposteln, noch gar mit Matth. 16, 19 dem Petrus speziell vindicirt werden (vgl. Anm. 3).

# Sechstes Kapitel. Die messianische Vollendung.

### §. 32. Die Vergeltungslehre.

Bgl. B. Weiß, die Lehre Christi vom Lohn (Deutsche Zeitschr. f. christl. Wiss. und christl. Leben 1853, 40-42).

Sofern mit der Jüngerschaft Jesu, durch die man am Gottesreich Antheil gewinnt, bestimmte Leistungen übernommen werden, entsteht in demselben ein auf bestimmten Lohn hin eingegangenes Dienstverhältniß Gott gegenüber. a) Dieser Lohn ist einerseits der Leistung äquivalent, andrerseits ein überall gleicher. d) Er besteht in der himmlischen Bollendung des Gottesreiches, deren Gewißheit den stets kräftigen Impuls für die nothwendigen Leistungen des Jüngers geben soll. c) Ebenso muß die Strafe eine der Schuld äquivalente sein, und wie es schließlich nur eine Berschuldung giebt, so giebt es auch nur eine Strafe dasür. d)

a) In der vollendeten Theokratie erneuert sich nur das Dienstverhältniß, in welchem die Genoffen der alttestamentlichen zu Gott standen. Es handelt fich hier feineswegs um das natürliche Abhangigkeitsverhaltnif. in welchem der Menich zu Gott steht. Wie jenes im A. T. auf der Bundesstiftung zwischen Jehova und seinem Bolte ruht, so ift es auch im Gottesreiche durch die Berufung Gottes und das freie Eingehen auf die= felbe von Seiten der Junger Zeju zu Stande gekommen, die fich badurch verpflichten, alle im Entwicklungsprozeg bes Jüngerlebens an fie berantretenden Unforderungen zu erfüllen (§. 30, a). Gott (ober in feinem Namen der Meffias) fordert diese Erfüllung und fie haben als seine Anechte die unbedingte Berpflichtung, ihm zu gehorchen. Das dovleveir το θεο (Matth. 6, 24) im ausschließlichen Sinne (§. 26, a) ift die charafteristische Gerechtigfeit ber Reichsgenoffen, die in ben Gleichniffen gern als die dovloe Gottes (18, 23) oder seines Messias (24, 45. 25, 14, val. 10, 24 f.) dargestellt werden, wie es ja auch die Genossen der israe= litischen Theokratie waren (21, 33 ff.).1) Ausbrücklich aber wird dies Berhältniß 20, 1-7 als ein bedungenes Kontraktverhältniß aufgefaßt und inpolvirt daher die Vorstellung eines Lohnes; und zwar nicht nur da, wo, wie in diesem Gleichniß, eine besondere Abmachung über den Lohn durch gegenseitige freie Uebereinfunft festgesett wird, sondern auch da, wo es blok der bem Sklaven gebührende tägliche Unterhalt ift, der als Lohn seiner Arbeit ins Auge gefaßt wird (10, 10). Diefer Lohn wird auch in dem Gleichniß

<sup>1)</sup> Dies Dienstverhältniß bildet übrigens durchaus feinen Gegensatz gegen das durch die neue Gottesoffenbarung gesetzte Kindschaftsverhältniß. Auch der Sohn hat ja seinem Bater zu dienen (Luc. 15, 29) und erforderlichenfalls in seinem Weinberge zu arbeiten, wie der Tagelöhner (Matth. 21, 28 vgl. mit 20, 4).

Luc. 17, 7—10 als selbstverständlich vorausgesetzt (v. 8), und nur geseugnet, daß der Stlave für seine pflichtmäßige Leistung eine darüber hinsausgehende Belohnung beanspruchen könne. Wie auf Grund des Bundessverhältnisses die Knechte Gottes in der israelitischen Theofratie berechtigt waren, die Erfüllung der Berheißung als Lohn für ihre Erfüllung der Bundespflicht zu erwarten: so ist der Jünger Issu berechtigt, die Seilssvollendung zu erwarten als Lohn für die Erfüllung der durch das Jüngersverhältniß an ihn gestellten Forderungen. Es ist daher ganz willkürlich, dabei nur an den Lohn zu denken, den die gute That in sich selbst sindet

(Reuß I, S. 203).

b) Das Grundgesetz jedes Lohnverhältnisses ist die Aequivalenz des Lohnes und der Leiftung. Um diese Aequivalenz in gnomischer Zuspitzung recht scharf hervortreten zu lassen, wird dem Bekenner Jesu verheißen, daß Jefus ihn als seinen (echten) Junger bekennen wird (Matth. 10, 32), oder sonst der verheißene Lohn in Analogie mit der geforderten Leistung bezeichnet (vgl. 5, 7. 6, 14. 25, 29). In dem Gleichniß Luc. 12, 37 wird dies in paradoxer Beife fo ausgedrückt, daß der Lohn der Leiftung gang gleichgesetzt wird, daß der Herr den Anecht bedient, wie früher der Knecht den Herrn. Da nun die Leistung des Jüngers nach &. 30, a wesentlich in einem Darangeben und Opfern besteht, so kann diese Aequi= valenz auch so bargestellt werden, daß man wiederempfängt, was man aufgegeben (Matth. 10, 39; vgl. Marc. 10, 30), oder erhält, was man entbehrt hat (Luc. 14, 11; vgl. Matth. 5, 5). Dennoch foll diefe Mequivalenz nicht so aufgefaßt werden, als handle es sich um eine quantitative Abwägung des Lohnes nach Maßgabe der Leiftung. Denn der Lohn ist ein großer (Matth. 5, 12), ein vielfältiger (19, 29; vgl. Luc. 6, 38), ein ganz unverhältnismäßiger. Wer einen Propheten, einen Frommen oder einen Jünger Jesu aufnimmt als folden, der empfängt den Lohn deffen, den er aufgenommen, obwohl er nicht geleistet hat, mas dieser geleiftet, sondern in jenem Aufnehmen nur feine Pflicht ihm gegenüber, fo gut wie jener, erfüllt hat (Matth. 10, 41f.). Wer über Wenigem getreu gewesen, wird über Biel gesetzt (25, 21-23. 24, 46 f.). Endlich lebrt bas Gleichniß 20, 1—16 ausdrücklich, daß trot der größten quantitativen Berschiedenheit der Leistung (wie sie durch die verschiedene Zeit der Be-rufung oder nach 25, 15 durch die nach Maßgabe der Kraft gegebene Aufgabe bedingt ift) der Lohn im Gottesreiche ein durchaus gleicher ift, bag die Letzten den Erften gleichgestellt werden und umgefehrt.2)

c) Die beiden scheinbar sich widersprechenden Aussagen über ben Lohn im Gottesreiche gehen dahin zusammen, daß jene Aequivalenz qualitativ

<sup>2)</sup> Hiermit sieht Matth. 5, 19 oder Marc. 10, 40 nicht im Widerspruch, wo es sich nur um die Bedeutung des Einzelnen im diesseitigen Gottesreiche, und ebensowenig Matth. 19, 28, wo es sich um die Stellung des Einzelnen im vollendeten Gottesreiche handelt, die sich nach dieser richtet, nicht aber um Vohnertheilung. Marc. 10, 40 sagt Jesus ausdrücklich, daß er über den Borrang des Einzelnen im Gottesreiche nicht disponiren könne, da sie von der gottgegebenen Anlage und der darin gesetzten Bestimmung abhängt, freilich auch von seiner Bereitschaft, die damit verbundenen Leiden auf sich zu nehmen (v. 38).

ju faffen, dag der Lohn nichts der Leistung Frembartiges ift. Er besteht nämlich für alle Einzelnen in der Theilnahme an dem vollendeten Gottes= reich im Himmel. Wie dort, wo der himmlische Bater seine Wohnung hat, der Wille Gottes bereits jest in vollkommener Beije geschieht (Matth. 6, 10), jo fann auch dort allein die Stätte des vollendeten Gottesreiches fein. Da mit der Ericheinung des Meffias diese Bollendung gefichert ift, wird der Lohn dem Jünger Jesu stets unmittelbar zuerkannt. Aber er bleibt einstweilen im Himmel deponirt (5, 12. 6, 1) als ein himmlischer Schatz (6, 20. Marc. 10, 21), der ihm erft fünftig zu Theil werden kann. Da nun jede Leiftung und Aufopferung, die von den Jungern Jesu gefordert wird, zulett nichts Anderes ift, als eine Bewährung des Strebens nach dem vollendeten Gottesreiche (Matth. 6, 33), so ift der Lohn nichts Anderes als die Erlangung beffen, mas in der Leiftung erftrebt murde. Er ift also einerjeits ebenso gleichartig, wie andrerseits in dem Mage über fie hinausgehend, als die Bollendung jede gegenwärtige Verwirklichung überragt. Es giebt aber feinen fraftigeren Impuls für das Streben nach dem Gottesreiche, als die Gewißheit, daß fein Ziel endlich erreicht wird. In diefem Sinne bleibt die Erwartung des himmlischen Lohnes das Motiv für jede Leiftung der Reichsgenoffen. Jedes andere Motiv entwerthet dieselbe. Wer seinen Lohn im Beifall der Menschen (Matth. 6, 1 f. 5. 16) oder in ihrer Wiedervergeltung sucht (5, 46. Luc. 14, 12-14), der hat seinen Lohn dahin und feinen höheren mehr zu erwarten. Die Hoffnung auf den himmlischen Lohn foll eben dem Herzen allezeit die allein richtige Richtung auf den Himmel (Matth. 6, 21 und bagu §. 26, c) und das dort bereits verwirklichte Ideal alles Strebens der Jünger Jesu geben.

d) Ebenso wie die Lohnertheilung kann auch die Furcht vor der Strafvergeltung das Motiv der Leistung werden (Matth. 10, 28), da diese nur die Rehrseite jener ift. Auch für fie gilt daher das Grundgeset ber Menuis valenz von Schuld und Strafe. Auch hier wird dem Menschen mit dem Mag gemessen, mit dem er gemessen hat: ber Richtende wird gerichtet (7, 1 f.), der Berleugnende verleugnet (10, 33), der nicht Bergebende erlangt die Vergebung nicht (18, 35). Auch hier ift freilich die Größe der Schuld nicht quantitativ zu bemeffen. Gie hängt ab von der Große des Antriebes (12, 41 f. 11, 22. 24) und der Fähigfeit (Luc. 12, 47 f.), die der Einzelne hatte, die Gunde zu vermeiden und den Billen Gottes zu thun. Musbrudlich wird Luc. 13, 1-5 bem Rüchschluß von dem Grade bes Uebels, mit dem Gott ichon gegenwärtig die Gunde ftraft, auf den Grad ber Schuld gewehrt. Aber schließlich fann die Strafe (wie der Lohn) nur ein und Diefelbe fein: Die Ausschliegung von dem vollendeten Gottesreiche (Matth. 8, 12, 22, 13, 24, 40 f. 25, 12), zu welcher jeder verurtheilt wird, der am Tage des Gerichts nicht als gerecht anerfannt werden fann (12, 36 f.). Wenn in diefer Stelle die Entscheidung darüber von ben Worten abhängig gemacht wird, so erhellt aus bem Zusammenhange, daß dabei die Worte, deren Bedeutsamkeit so oft übersehen wird, als bie spezifischen Aeugerungen ber Gefinnung in Betracht fommen (v. 33 - 35; vgl. 5, 22). Die Grundgefinnung, welche von dem Junger gefordert wird, ift aber bas Streben nach dem Gottesreich und feiner Berechtigfeit (§. 26). Nicht ein Fehlen irgend welcher einzelnen Werke ist es, welches die Gerechterklärung unmöglich und die Verurtheilung nothwendig macht, sondern das Fehlen der Zeichen echter Jüngerschaft. Nur weil der Messias in den llebungen der Bruderliebe die Stellung zu seiner Person erkennt, entscheiden dieselben im Gericht (25, 31—46). Wer nicht als ein rechter Jünger Jesu nach dem Gottesreiche gestrebt, kann auch das Gottesreich nicht erlangen.

### S. 33. Die Biederfunft des Meffias und das Gericht.

Bgl. B. Weiß, das Leben Jefu, Buch V, Kap. 8. Buch VI, Kap. 12.

Nach der ältesten Ueberlieferung hat Tesus seine Wiederkunft noch für das laufende Menschenalter in Aussicht gestellt, wenn auch der Zeitpunkt zulet immer unbestimmbar blieb.a) Als Vorzeichen derselben hat er die schweren Geburtswehen der Zeit überhaupt und das über Israel hereinsbrechende Gericht insbesondere genannt.b) Mit seiner Wiederfunft aber tritt der Weltuntergang ein, welcher die undußsertige Welt dahinrafft; gerettet werden von diesem Endgericht nur die Auserwählten, die dann von den unechten Gliedern der Jüngergemeinde ausgesondert werden.c)

a) Wie die Begründung des Reiches Gottes die Gottesthat der Senbung seines Messias ersorderte, so kann auch die erwartete Vollendung desselben nur durch ein neues Eingreisen Gottes, und zwar ebenfalls durch den Messias vermittelt, herbeigeführt werden. Darum nuß der zu Gott erhöhte Messias wiederkommen.<sup>1</sup>) Tag und Stunde dasür zu bestimmen, hat Gott allein sich vorbehalten (Marc. 13, 32). Da aber die Prophetie die Heilsvollendung stets im unmittelbaren Zusammenhange mit dem Anbruch der Heilszeit verkündet hatte und diese mit dem Messias bereits gekommen war, so konnte die die Heilsvollendung herbeisührende Wiederkunft desselben nur als unmittelbar nahe erwartet werden. Am Schlusse der großen Wiederkunftsrede sagt Lesus ausdrücklich, daß die gegenwärtige Generation die geweissagten Freignisse noch erleben werde (Watth. 24, 34). Nach Marc. 9, 1 sollen zwar nicht alle, aber doch jedenfalls etliche seiner Zuhörer die kommende Vollendung des Gotteszreiches noch sehen. Indirekt seten aber alle Wiederkunftsreden, insbesondere die Ermahnungen zur Wachsamkeit, voraus, daß die Angeredeten

<sup>1)</sup> Der Versuch von W. Weiffenbach (Der Wiederkunftsgedanke Jesu. Leipzig 1873), nach dem Vorgange von Weiße die Wiederkunftsweissagung Jesu auf die Versbeißung seines Wiedererscheinens nach der Auserschung zu recluziren, setzt eine ans willkürlicher Kritik beruhende Ausscheidung der wesentlichen Momente aus jener voraus. Er gründet sich auf die nichts beweisende Thatsache, daß die Wiederkunftsweissagung erst im Zusammenhange mit der Weissagung Jesu von seinem Tode und der Ausersstehung aus demselben austritt; denn seine Enthebung von der Erde ist ja die selbstwerständliche Voraussetzung seiner Wiederkunft. Ausbrücklich zeigt Luc. 17, 25, wie es seine Verwersung durch die gegenwärtige Generation ist, um derentwillen Jesus von einem zukünftigen Tage des Menschenschnes reden muß (vgl. m. Matthäusev.

von ihm bei seiner Wiederschr noch sebend würden angetroffen werden.<sup>2</sup>) Das schloß nicht aus, daß nicht auch ein unerwartet langer Aufschub möglich wäre (Matth. 24, 48. 25, 5. Marc. 13, 35 = Luc. 12, 38); aber wenn auch der Richter zu verziehen schiene, sollte das Gericht doch immer in Bälde eintreten (Luc. 18, 2—8). Es ist kritische Willsür, alle derartigen Aussprüche lediglich für späteren Ausdruck getäuschter Erwartungen zu nehmen. Zesus hat gewarnt, sich nicht durch salsche Messiasse käuschen zu lassen (Matth. 24, 5), denen nach Marc. 13, 21 f. salsche Propheten mit Zeichen und Bundern den Weg bereiten werden; oder sich durch vorzeitige Anfündigungen seiner Wiedersunft irre sühren zu lassen, da dieselbe sich überall sichtbar und zweisellos kund geben werde, wie der herabssammende Blit (Luc. 17, 23 f. 37 = Matth. 24, 26 ff.); er hat gewarnt, die Vordoten des Endes nicht sür das Ende selbst zu halten (24, 6—8). Immer blieb es dabei, daß dieses Ende plöglich und unvermuthet somme, wie der Tieb in der Nacht (24, 43 f. 25, 13).

b) Obwohl die Endvollendung nicht auf dem natürlichen Wege der geschichtlichen Entwicklung herbeigeführt wird, so ist doch ihr Eintritt da= burch bedingt, daß die Zeit dafür reif geworden. Wie der Meffias erst auftreten konnte, als die Zeit erfüllt war (Marc. 1, 15), so muffen nach bem gottgeordneten Bange der geschichtlichen Entwicklung gemiffe Greigniffe erft eingetreten fein, ebe er wiederfommt. Un ihnen fann man bann als an Borzeichen die Nahe des gottbestimmten Zeitpunftes der Endvollendung erfennen. Auf diesem Grundgedanken ber apokalyptischen Prophetie beruht auch die Wiederfunftsweiffagung Jesu. Wie der Stunde der Geburt schmerzvolle Wehen vorhergehen, so fann auch die Endvollendung erft tommen, nachdem schwere Zeiten über die Welt ergangen find. Als den Unfang diefer Weben hat Jesus große Bölter- und Reichstriege, Sungersnoth, Peft und Erdbeben bezeichnet (Matth. 24, 6-8). Da aber mit der Endvollendung zugleich das Gericht fommt, so muß vor Allem die Welt erst reif geworden sein zum Gericht, indem sie das Maß ihrer Schuld vollgemacht hat. In der zeitgeschichtlichen Situation Jesu konnte diese

<sup>2)</sup> Es fteht das durchaus nicht, wie immer wieder behauptet wird, im Wider= fpruch mit Marc. 13, 32, nicht nur, weil die Zeit des laufenden Menschenalters immer noch einen erheblichen Spielraum übrig ließ für die Bestimmung von Tag und Stunde, fondern vor Allem, weil die Erfüllung aller biblischen Weiffagung abhängig bleibt von der geschichtlichen Entwicklung, welche Gott allein lenkt nach dem unberechenbaren Berhalten der Menschen, und welche barum auch eine Bestimmung von Tag und Stunde offen läßt, welche über die ursprünglich von ihm selbst gesetzte und in der Prophetie, an die fich die Weiffagung Jeju allein halten konnte, vorausgesette Grenze hinausging. Der Spruch Marc. 13, 10, welcher nicht ursprünglich ift (§. 31, a. Unm. 2), tann barüber garnichts bestimmen. Die auf das Matth. 26, 64 zu Marc. 14, 62, hinzufügte àn' apri gegründete Vorstellung Benichlags, wonach Jejus feine Wiederfunft als einen Prozeß gedacht habe (S. 194 ff.), ift moderne Umdeutung. Die Gleichniffe Matth. 13, 31-33 (§. 14, c.) besagen weder, daß das Ziel durch eine rein geschichtliche Entwicklung ohne eine neue Gottesthat erreicht wird, noch deuten fie auf langere Entwicklungsperioden des Gottesreiches bin. Dag aber Jefus feine Wiederfunft für bas laufende Menschenalter in Aussicht gestellt hat, beweift unzweifelhaft bie alljeitige und trot aller Enttäuschungen festgehaltene hoffnung bes apostolischen Zeitalters.

höchste Entwicklung ber Gunde nur eintreten auf dem Gebiete bes Bolfes, bas feinen Meffias verwarf. Es mußte die blutbeflectte Sierarchie erft burch ihr Berhalten gegen die Gefandten Jesu bas Mag ihrer Bater voll machen, ehe das ichon Marc. 12, 9 ihr gedrohte lette Strafgericht über fie und das Bolk hereinbrechen konnte (Matth. 23, 32-36). Den Anlag hierzu mußte das Auftreten falfcher Meffiaffe bieten, da biefe nur im Sinne ber weltlichen Meffiashoffnung wirten fonnten. Gelang es diefen, bas Bolf zu verführen (24, 5), so war der Ausbruch des jüdischen Revolutions= frieges unvermeidlich. Wenn aber in Folge deffelben erft der Greuel der Berwüftung auf heiligem Boben ftand, d. h. die heidnischen Beere im judischen Lande erschienen, dann mar keine Rettung mehr für das Bolt; Sejus fonnte nur noch die Gläubigen in demfelben zur schleunigsten Flucht ermahnen (24, 15-20). Dann brach eine Trübsal über das gottverlaffene Bolf herein, wie sie noch nie bagewesen (v. 21); und da mit dieser bas lette große Gottesgericht bereits begann3), so mußte nun sofort der Tag der Wiederfunft erscheinen (v. 29), dessen Rommen man aus diesen Bor= zeichen fo sicher abnehmen kann, wie das Kommen des Sommers aus dem Aufgrünen des Feigenbaumes (v. 32 f.).4)

c) Der Tag der Wiederkunft ist nämlich selbst jener von der Weissagung in Aussicht gestellte große allgemeine Gerichtstag (ή huéga \*giosws: Matth. 11, 22, 12, 36). Daher bricht er an unter dem Eintreten der Himmelszeichen, welche bei den Propheten so oft den Andruch des großen Herrens

<sup>3)</sup> Daß große Berichte über Israel hereinbrechen muffen, ehe die Beilszeit tommt, ift auch von den Propheten oft genug verfündigt. Auch dieses lette und größte hat Jefus bem Bolfe für ben Fall feiner Unbuffertigfeit ichon Luc. 13, 3. 5 angedrobt, im Gleichniß vom Feigenbaum noch für eine turze Buffrift verschoben (v. 6-9) und schließlich in erschütternder Zeichensprache dem Bolke vorhergejagt, das bei feinem Einzuge ihn begeistert als seinen Messias begrüßt hatte und doch die Früchte solchen Glaubens an ihn vermiffen ließ (Marc. 11, 12-14; vgl. Luc. 19, 41-44). In biefem Gerichte fam das Blut aller ermordeten Gerechten über die echten Sohne ber Prophetenmörder (Matth. 23, 35 f.). In ihm mußte der Tempel zerstört werden, daß fein Stein auf dem andern blieb (Marc. 13, 2), und damit natürlich zugleich die heilige Stadt, ber Gott feine Unabengegemvart entzog (Matth. 23, 38). Aber eine direfte Beiffagung von ber Zerftörung Jerufalems bejag die altefte leberlieferung nicht. 4) Diese so überaus durchsichtige zeitgeschichtliche Kombination, welche allen späteren fichtlich zu Grunde liegt und fich durch ihre Ginfachbeit deutlich als die urfprlingliche verräth, ift es, die man neuerdings als "judische Apotaluptit und Zufunftsrechnerei" fo befonders anflößig findet. Man will fie aus der eschatologischen Rede Jefu dadurch entfernen, daß man fie einer "kleinen judischen ober judenchriftlichen Apokalppfe" guschreibt, die von den Evangelisten in jene Rede verflochten fei (vgl. die verschiedenen Konstruktionen berfelben bei Weiffenbach, Bunjer u. A.). Allein es ift in m. Matth. und Marcusev. gezeigt, wie fich ber Beftand der eschatologischen Rede in der apostolischen Duelle noch aus Marc. 13. Matth. 24 ficher nachweisen läßt; und daraus ergiebt fich, daß gerade jene Kombination der Wiederkunft mit der über Judaa hereinbrechenden Triibial den ursprünglichsten Kern derselben bildet. Die Künfte, mit welchen man biefe Kombination aus dem flaren Texte wegzudeuten gesucht hat, erneuert Grau S. 657 ff. Auch Benfchlag, S. 199 redet wieder von dem unvermeidlich unvollkommenen Berftandniß ber Jinger, das eine feltfame Borftellung von der padagogifchen Beisheit Jesu voraussett.

tages verkindigen (Matth. 24, 29; vgl. Joel 2, 10. 3, 3 f. 4, 15. 3ef. 13, 10. 13. Jer. 4, 23 f. Ez. 32, 7 f. Hagg. 2, 6. Marc. 8, 11 und bagu m. Marcusev. S. 270), und mit welchen unfehlbar ber Beltuntergang gefommen ift. Diefer ift es, welcher die in fleischlicher Sicherheit babin lebende Welt hinwegrafft, wie einst die Gundfluth die Menschen zu Roahs Beit (Matth. 24, 37-39 = Luc. 17, 26 f.) 5), und allem Gundenwesen mit einem Male ein Ende macht (Luc. 17, 37). Nur feine Auserlesenen läßt Bejus durch die Engel von allen vier Enden der Erde (vgl. Matth. 8, 11 f.) zu sich hin versammeln (24, 31), um sie mit sich zu nehmen (Luc. 17, 34 f.) und so von dem Berderben zu erretten. Aber ba eben nur die Auserwählten errettet werden, bringt das Gericht des Weltunterganges zugleich die nach §. 14, d bis zum Ende der Entwicklung aufgeschobene Sichtung unter ben Mitgliedern ber Jungergemeinde. Diese kann auch fo dargeftellt werden, daß die unwürdigen Glieder vor dem Beginne der Seilsvollendung ausgeschieden werden (Matth. 13, 30. 48. 22, 11-13)6). weil sie Jejus nicht als seine wahren Junger erkennt (25, 10-12. Luc. 13, 25). Und da jener große Gerichtstag der Tag Jehovas felbst ift, so wird es auch jo bargestellt, daß das Urtheil, welches ber Meffias über das Berhalten der Ginzelnen gu ihm vor dem Throne Gottes abgiebt, über ihr Schickfal im Gericht entscheidet (Matth. 10, 32 f.).7)

<sup>5)</sup> Es folgt daraus, daß die große Maffe der Menichen bei der Biederkunft Jefu noch feineswegs ju Jungern gemacht ift. Es bleibt vielmehr babei, daß nur wenige ben fdmalen Weg finden (Matth. 7, 14. 22, 14. Luc. 12, 32) und oft die im Leben am nächsten Berbundenen durch das hereinbredjende Bericht getrennt werden (Matth. 24, 40 f.). Auch sonft werden die Menschen im Großen und Gangen gewöhnlich in ben Begeniat zu den Jüngern geiett (Matth. 5, 16. 19. 10, 32 f. Marc. 1, 17), ale fünbig gedacht (Matth. 12, 31, 36. Marc. 7, 21, 8, 33. Luc. 13, 4), ja geradezu als feinbselig gegen Chriftum (Marc. 9, 31) und die Junger (Matth. 10, 17. Luc. 6, 22. 26). Gerade die zweite Paruficrede der apostolischen Quelle zeigt, wie der Messias bei seinem zweiten Kommen die Menichen ebensowenig auf fein Gericht bereitet vorfinden werde, wie er bei seinem ersten gnadenreichen Kommen von Israel aufgenommen ward (Luc. 17, 25 ff. und dazu m. Matthäusev. S. 519). Es erhellt daraus aufs Reue, daß bie Deutung der Bleichniffe Matth. 13, 31-33 auf eine allmähliche weltumfaffende Entwicklung bes Gottesreiches nicht im Sinne Jeju liegen fann. Aber eben biefe mit feiner Borftellung von der Nähe der Parufie gegebene Beichräntung der Bahl berer, die gerettet werden, hat schon der apostolischen Zeit die Erwägung nahegelegt, daß es die allumfaffende Langmuth Gottes war, welche zulett doch die Parufic und das Gericht hinausschob (2 Betr. 3, 9). - 6) Sicher bezog fich auf biefe Scheidung zwischen ben echten und unechten Gliedern der Gemeinde in der apostolischen Quelle die lehrhafte Darftellung Matth. 25, 31-46, welche ber erfte Evangelist als Schilderung bes Weltgerichts aufgefaßt hat (v. 32). Denn Jefus betrachtet alle vor ihm Berfammelten als feine Bruber (v. 40. 45), was nur denkbar ift, wenn es dem Befenntniß nach Junger Jesu maren. Aber obwohl hier ausbrudlich eine Scheidung in zwei Theile vorgenommen und jedem fein Urtheil gesprochen wird, so ist doch die Abficht diefer Rede sicher nicht, eine Darftellung des Gerichtsherganges zu geben (da ja Aeußerungen wie v. 37-39. 44 eben burch biese Belehrung unmöglich gemacht werben), sondern den entscheibenden Werth ber Bruderliebe zu veranschaulichen. - 7) hiernach begreift es sich, wie es in den Gleichniffen der apastolischen Quelle bald Gott (Matth. 18, 32. 20, 8. 22, 11. Luc. 18, 7), bald fein Meffias (Matth. 13, 30. 24, 50. 25, 12. 19, vgl. auch 25, 31) fein kann, ber das Gericht hält.

### §. 34. Die Endvollendung.

Die Wiederkunft des Meisias bringt zugleich die Vollendung des Gottesreiches, die aber nicht als irdische, sondern als himmlische gedacht ist.a) Im vollendeten Gottesreiche beginnt das ewige Leben im Anschauen Gottes.b) Von diesem Leben sind die Verdammten ausgeschlossen und damit ihre Seelen dem definitiven Verderben verfallen.e) Dieses aber wird in der Hölle als schrecklichste ewige Unseligkeit empfunden.d)

a) Mit bem wiederkommenden Messias kommt zugleich das Gottes= reich, wie aus bem Zusammenhange von Marc. 8, 38. 9, 1 erhellt; und awar er derauer, womit nur ausgedrückt fein kann, daß dann die Gottes= herrschaft zu ihrer vollen Machtentfaltung gelangt, also das Gottesreich ju feiner Bollendung. Auf diese Bollendung weift die Botichaft vom Gottesreiche von Anbeginn an hin (§. 15). Nur in das vollendete Gottes= reich können die um den wiederkehrenden Meffias gesammelten Auserwählten mitgenommen werden (Matth. 24, 31. Luc. 17, 34 f.); denn nur die bewährt Befundenen durfen zulett ins Gottesreich eingehen (Matth. 5, 20. 7. 21. 18. 3) oder dasselbe besitzen (25, 34: xlngovoueiv).1) Dag die lette Bollendung des Gottesreiches als eine himmlijche gedacht ift, folgt bereits daraus, daß der Lohn, der in der Theilnahme am Gottesreiche besteht, als ein im Himmel deponirter gedacht ift (§. 32, c). Allerdings fonnte babei auch blog an das feit Grundlegung der Welt in Bereitichaft gesette (Matth. 25, 34), also an das Gottesreich im göttlichen Rathschlusse gedacht sein, so daß sein Kommen (Marc. 9, 1) nur ein Herabfommen auf die Erde zu feiner Berwirklichung im chilialistischen Sinne wäre. Allein die Hoffnung auf ein irdisches Reich, das der wiederkehrende Messias gründet, ist den eschatologischen Reden Jesu nicht nur fremd, sie wird durch dieselben sogar ausgeschlossen. Denn dazu gehört wesentlich Die Auferstehung der Gerechten zum irdischen Leben, mahrend Jesus eine folche Marc. 12, 24 ff. ausdrücklich als eine Beschränfung der göttlichen Schöpfermacht bestreitet, auch für die Patriarchen.2) Sodann aber hat

<sup>1)</sup> Liegt in diesem Ausdruck bereits ein Anklang an die alteste dem Bolke Frael gegebene Berheifinng des Besites des gelobten Landes (Lev. 20, 24), so ift Matth. 5, 5 ausdrücklich der Besitz des Landes (Pfalm 37, 11) symbolischer Ausdruck für den vollenbeten heilsbesit, der als Besitz des Landes der Berheißung, nämlich des Gottesreiches in seiner Bollendung gedacht werden fann. Im eigentlichen und der Pfalmstelle ent= sprechenden Sinne genommen, wurde der Ausdruck besagen, daß einst die Frommen in Israel nach Ausrottung aller Gottlosen zur ausschließlichen herrschaft in Palästina gelangen, d. h. daß das Gottesreich in den Formen der nationalen Theofratie fich verwirtlichen werde. Wäre dies aber auch sein Sinn, so ware es immer nicht die absolute Bollendung, was hier verheißen ift, sondern eine irdische Berwirklichung des Gottesreiches in Israel, wie fie alle Propheten gehofft haben, wie fie aber abhängig blieb von dem Berhalten bes Boltes (vgl. §. 15, b. 19, b). Nichts beweift klarer für die wesentliche Treue der Uebertieferung von den eschatologischen Reden Jesu, als die Art, wie eine irdische Berwirklichung des Gottesreiches in den Formen der nationalen Theofratie weder bestimmt verheißen, noch fategorisch ausgeschlossen wird. — 2) Schon darum darf man fich nicht auf das Gaftmahl mit den Batriarden berufen (Matth, 8, 11 = Luc. 13, 28) ober auf die Festtafel des Meffias (Luc. 22, 30). Bielmehr zeigt die Ber-

Tesus seine Wiederkunft immer nur mit der absoluten Endvollendung in Berbindung gebracht und nie mit einer irdischen Verwirklichung des Gottes-reiches.<sup>3</sup>) Wenn Matth. 5, 18. 24, 35 ein Vergehen von Himmel und Erde in Aussicht genommen wird, so können die 24, 29 geschilderten Himmelszeichen, unter welchen seine Wiederkunft eintritt, nur eigentlich verstanden werden. Dann aber involviren sie bereits den Anbruch dieser Katastrophe, so daß der wiederkehrende Messias die Erde in ihrem jezigen Bestande gar nicht mehr vorsindet. Was an ihre Stelle tritt, ist freilich nirgends gesagt. Über wenn in der neuen Welt das Gottesreich sich vollskommen verwirklicht, so ist jedenfalls sür sie der Gegensat von Erde und Himmel (Matth. 6, 10) ausgehoben, und es kann daher auch von einem Gegensate irdischer und himmelischer Bollendung nicht mehr die Rede sein.

b) Die Borstellung bes Gingehens ins Gottesreich mechselt mit der bes Eingehens ins Leben (Matth. 19, 23 f. vgl. mit v. 17. Marc. 9, 47 mit v. 43. 45), wie das Eingehen ins ewige Leben (Matth. 25, 46) mit dem Besitz des Gottesreiches (v. 34). Auch wird Marc. 10, 17 (val. Luc. 10, 25) das ewige Leben als das erwartete Besitzthum bezeichnet, wie sonst das Gottesreich. Gelangt man aber im Gottesreiche jum ewigen Leben, jo erhellt ichon baraus, baf baffelbe nicht als ein irbifches gedacht ift. Bielmehr polemifirt Jejus aufs Bestimmtefte gegen bie ben Sadducaern mit den Pharifaern gemeinsame Vorstellung, wonach die Auferweckung am jungften Tage nur das irdische Leben wiederherstellen konne (Marc. 12, 24). Er beschreibt das Leben der Auferstandenen als ein engelaleiches, der himmlischen Welt angehöriges und über die Bedingungen des irdischen Lebens erhabenes (v. 25), das aber doch in einer entfprechenden Leiblichkeit gedacht ift, weil sonst nicht von einer Auferstehung Die Rede fein konnte. Auch kennt Zesus, wie die Schrift überhaupt, fein wahrhaftes Leben ohne Leiblichkeit, da er aus dem Ex. 3, 6 vorausgesetzten

wendung diefer Borftellung in dem Gleichniß vom Gaftmahl (Luc. 14, 16 = Matth. 22, 2), daß dieselbe nur symbolischer Ausdruck für die Geliakeit des vollendeten Gottesreiches ift. Daffelbe gilt von dem neuen Bein, den Jefus nach Marc. 14. 25 im Gottegreiche trinfen will und ben ichon Lucas (22. 16) von einer höberen Erfüllung des Baffah in der Feier der vollendeten Erlöfung deutet. Wenn Jefus die Bitte um die beiden Ehrenpläte gu feiner Rechten und Linken (Marc. 10, 37) feineswegs pon porn herein gurudweist, so folgt baraus nur, bag bas vollendete Reich als eine organifirte Gemeinschaft gedacht ift, in welcher jeder nach feiner Begabung feine Stellung und Bedeutung findet (vgl. §. 32, b. Unm. 2). Aehnlich wird Matth. 19, 28 = Luc. 22, 30 die Stellung der zwölf Apostel im vollendeten Bottesreiche gewahrt, fofern fie an der Burbeftellung bes wieberfehrenden Deeffias ben nächsten Untheil haben, wie fie ihm in feiner irdifchen Birtfamfeit die nächsten gewesen find. Aber ihr Richten über die gwölf Stämme ift wohl nur die Rehrseite ihrer Bestimmung für die zwölf Stämme (g. 31, a), welche eben um der ihnen durch fie gewordenen Beilsanerbietung willen dem Gerichte verfallen. — 3) Auch Matth. 23, 39 (= Luc. 13, 35) wird zwar die Möglichkeit in Ausficht genommen, daß fein Bolf bereit mare, ihn bei feiner Biebertunft als den Meffias zu begrüßen, so unwahrscheinlich dieselbe Luc. 18, 8 erscheint. Aber auch da ift ihnen nur verheißen, daß fie ihn in diesem Falle noch einmal wiedersehen würden, weil fie bann eben von ihm aus dem letzten Gericht (Matth. 24, 21 f.) errettet wurden. Bon einer Wiederaufrichtung des Reiches Israel ift mit keinem Worte die Rebe.

Leben der Erzväter für die Auferstehung argumentirt (v. 26 f.).4) Es hängt das damit zusammen, daß das jenseitige Leben nirgends als eine rein geistige Fortdauer gedacht wird, welche der philosophische Hellenismus allein als letzes Ziel in Aussicht nehmen konnte, sondern als eine Bollendung und Verklärung des diesseitigen Lebens. Wenn endlich die Vollendeten Gott schauen (Matth. 5, 8), so erhellt auch daraus, daß im vollendeten Gottesreiche der Gegensatz zwischen Hinnel und Erde aufgehoben ist und Gott unmittelbar inmitten seiner Söhne (v. 9) Woh-

nung macht.

c) Erst das messianische Gericht verhängt die ewige Strafe, die den Gegensatz gegen das ewige Leben bildet (Matth. 25, 46). In diesem Gegensatz gegen das ewige Leben bildet (Matth. 25, 46). In diesem Gegensatz liegt angedeutet, daß diese Strafe in der Entziehung des ewigen Lebens besteht, und diese ist identisch mit dem Verderben; denn der schmale Weg, der zum Leben sührt, steht entgegen dem Wege, der ins Verderben sührt (7, 13: ἀπώλεια). Dieses Verderben ist zunächst als der leibliche Tod und zwar als ein gewaltsamer, unnatürlicher gedacht, in dem sich das Gottesgericht über die Sünde vollzieht. Der leibliche Tod trennt freilich immer nur die Seele vom Leibe, ohne ihr definitives Schicksal zu entscheiden; denn er überantwortet sie zunächst nur dem Hades (Scheol), in welchem zwar bereits eine Vergeltung stattsindet, aber nicht die definitive. Wenn aber mit dem Andruch des großen Gerichtstages, welcher

<sup>4)</sup> Daß sonst nie von der Auferstehung die Rede ist, liegt daran, daß Fesus die Mehrzahl der gegenwärtigen Generation bei seiner Wiederkunft noch am Leben zu treffen hofft (§. 33, a). Doch müssen ja die Patriarchen (Matth. 8, 11) und die in den Bersfolgungen Getödteten (10, 21. 39) auserstehen, wenn sie an der Seligkeit des vollendeten Gottesreiches theilnehmen sollen. Auch die Rettung der Auserwählten aus dem hereinsbrechenden Weltuntergang (§. 33, c), welcher doch auch ihre Leiblickeit und die Bedinsgungen ihres leiblichen Lebens vernichtet, kann nur so gedacht werden, daß sie sofort durch Bekleidung mit einer neuen Leiblickeit zum himmlischen Leben befähigt werden.

<sup>5)</sup> Das diesem Worte zu Grunde liegende Berbum bezeichnet junachft überhaupt jebe gewaltsame Tödtung (Matth 21, 41. 23, 7; vgl. 2, 13. 26, 52. 27, 20) oder jedes plötsliche, unnatürliche Umkommen (Marc. 4, 38). Ein solches Ende ift aber an sich fcon ein Gottesgericht, und fo tann das Strafgericht über das unbuffertige Bolf als ein Berberben in diesem Sinne bezeichnet werden (Luc. 13, 3, 5; vgl. v. 9), jumal babei ja wohl zunächst an den Untergang durch Feindeshand gedacht ift (Matth. 24. 15-22); ebenso das Gericht über die in fleischlicher Sicherheit dahin lebende Belt. welches mit dem plötlichen Umfommen der Menschen in der Gundfluth verglichen wird (Luc. 17, 27; vgl. v. 29). - 6) In der altesten lleberlieferung wird des hades Matth. 16, 18 gebacht, wo feine Thore zur popularen Bezeichnung des Allerfesten bienen, weil bas Todtenreich feinen, den es einmal verschlungen hat, wieder herausläßt, und Matth. 11, 23, wo im Gegensatz jum himmel als dem Allerhöchsten bas Allertieffte bezeichnet werden foll. Rur in dem Gleichniß Luc. 16, 19-31 tritt die Borftellung von dem verschiebenen Schicffal ber Seelen im School hervor. Der reiche Mann und Lagarus befinden fich im hades (v. 23), aber jener an einem Ort der Qual, wo er in großer hite von brennendem Durft gepeinigt wird (v. 24. 28); diefer bagegen ruht an Abrahams Bujen und genießt eine Geligteit, die ihn alle Muhfal der Erde vergeffen macht (v. 22 f. 25). Die Aufenthaltsorte beider find durch eine unübersteigliche Aluft getrennt (v. 26). Der Aufenthalt der Frommen im hades wird 23, 43 Paradies genannt; daß ber Schacher bort mit Jeju gufammentreffen foll, ift bas Zeichen feiner Begnabigung. Es

Die Weltentwicklung abschließt, die Menschen vom (leiblichen) Tode babingerafft werden, fo find fie einem Schicfigl überwiefen, bem feine Bande= lung mehr bevorstehen kann. Das Berberben trifft also näber die (im Gericht) vom Leibe getrennte Seele. Nach Matth. 10, 28 ift nicht bas Berderben des Leibes, fondern das der Seele das ju fürchtende (vgl. v. 39, Marc. 8, 36 f.). Wenn aber die Erwählten daburch von diesem Berberben errettet werden (Matth. 10, 22. Marc. 10, 26. 13, 20; val. Luc. 13, 23), daß ihre Seelen eine himmlische Leiblichkeit empfangen, wie fie für das ewige Leben im vollendeten Gottesreiche geschickt ift: fo fann das Berderben der Seelen nur darin bestehen, daß fie, nachdem mit dem Eintritt der Endentscheidung ihnen jede Aussicht auf eine (etwa aufünftige) Auferweckung abgeschnitten ift, auf ewig in dem leiblosen und barum schattenhaften Zustande bleiben, in welchen fie der leibliche Tod versetzt hat. Die Fortdauer der Seele in diesem Zustande, der, icon als Nebergangszustand gefürchtet, als definitiver die größte Unseliakeit in sich schließt, involvirt die ewige Strafe. Sie fann baber mit demselben Worte bezeichnet werden, wie die Trennung der Seele vom Leibe im gewaltsamen Tode, weil diefer, wenn er die Seele am Tage der Endentscheidung trifft oder an ihm nicht aufgehoben wird, sie zugleich zum ewigen Bleiben im Tode verurtheilt.

d) Nach einer häufigen Vorstellungsweise befinden sich die vom Gottesreiche in seiner himmlischen Vollendung Ausgeschlossenen in der Hölle (Marc. 9, 47: yéseva). Wenn diese als Feuerhölle bezeichnet wird (Matth. 5, 22), so ist dabei keineswegs an sinnliche Qualen gedacht; denn dies würde eine Auferstehung der Gottlosen voraussetzen, während eine solche doch nach der Art, wie sie Marc. 12, 25 beschrieben wird, sichtlich nur für die Frommen in Aussicht genommen ist. Wielmehr ist das Feuer nur Symbol des göttlichen Zorngerichts (vgl. Matth. 3, 11), dessen Schrecken durch dies Bild veranschaulicht werden; denn das Ende der Sünder ist schrecklicher als der schrecklichste Tod (Matth. 18, 6

tritt asso school für die Seele eine Bergeltung ein, welche aber eine noch besvorstehende Endentscheidung über ihr definitives Schicksal nicht ausschließt, worauf vielsmehr die Matth. 11, 22. 24 angedeutete Relativität des Gerichts über die größten Sünder der Bergangenheit unzweiselhaft hinweist.

<sup>7)</sup> Der Name eines Thales südlich von Jerusalem, wo einst die abgöttischen Js-raeliten dem Moloch ihre Kinder geopfert hatten (Jer. 7, 31: DITTER'); vgl. 2 Reg. 23, 10) und zugleich das Strasgericht Gottes über diesen Greuel hereindrechen sollte (Jer. 7, 32 f.), ward in dieser Umbitdung zur Bezeichnung des Ortes, wo die im Endgericht Verurtheilten das ewige Verderden treffen soll (Matth. 10, 28); daher heißt dies Gericht habeit dies Gericht habeit des ewige Verderden treffen soll (Matth. 10, 28); daher heißt dies Gericht habeit schollen, daß die Gottlosen auserweckt werden, um in dem ihnen wiedergegedenen Leide die Höllessen, daß die Gottlosen auserweckt werden, um in dem ihnen wiedergegedenen Leide die Höllenstrasse zu erdulden. Vielmehr erklären sich diese Aussprüche hinkänzlich daraus, daß das bei der Wiederfunft des Messias zu haltende Endsgericht die gegenwärtige Generation noch bei Leidesleben antrifft. Allerdings sollen auch die Sünder der Vorzeit in dem messianischen Gericht ihr besinitives Urtheil empfangen (Matth. 11, 22. 24 — Luc. 10, 12, 14); aber da ihre Seelen im School sind und es sich bei dieser Entschedung um das Schicksal der Seelen handelt (not. c), so solgt daraus keineswegs eine Ausersehung derselben.

Luc. 17, 2). Sollte an ein wirkliches Feuer gedacht sein, fo mare es ein feltsamer Widerspruch, wenn andrerseits die vom Gottesreiche Ausgeschlossenen in die Finsterniß hinausgestoßen werden (Matth. 8, 12). Aber auch diese Finsterniß ist nur ein auf Grund ATlicher Bilberrede gangbares Symbol des Unheils und der Schrecken (val. Hiob 30, 26. Sef. 5, 20. 8, 22. 9, 2. 50, 10). Freilich aber liegt in beiden Bilbern, daß die Verdammten einem Schicksal verfallen, für beffen Schrecken fie keineswegs unempfindlich find, das sie vielmehr mit Heulen und Zähne= fnirschen empfinden (Luc. 13, 28). Als Subjett dieser Empfindung kann aber sehr wohl die körperlose Seele gedacht sein, wie ja auch die (nach 8. 23, b leiblosen) Dämonen diese Qual fürchten (Matth. 8, 29) und auch die Verstorbenen im School Bein und Seligkeit empfinden (Anm. 6). Das Verderben der Seele kann daher nicht als völlige Bernichtung ge= dacht werden; dann wäre es ja den Berdammten nicht beffer, nie geboren zu sein (Marc. 14, 21). Auch das Feuer der Hölle deutet nicht auf solche Vernichtung. Denn abgesehen davon, daß dasselbe nicht materiell gedacht werden kann, zeigt gerade die Borstellung des ewigen Feuers (Matth. 25, 41. Marc. 9, 43. 48), daß daffelbe die Strafobjette nicht verzehrt, weil es sonst für sie aufhören murde zu brennen. Die Ewigkeit der Höllenstrafe in diesem Sinne ift das nothwendige Korrelat der Borstellung, daß die Entscheidung im messianischen Bericht eine definitive ift. Sie liegt aber auch sonft unzweifelhaft in der Ronfegueng diefer Lehr= anschauung. Wo es eine Sunde giebt, die nie vergeben werden kann (Matth. 12, 32), da muß es auch eine ewige Strafe (25, 46) geben.

# Zweiter Theil.

## Der urapostolische Lehrtropus in der vorpaulinischen Zeit.

## Einleitung.

### §. 35. Die Reden der Apostelgeschichte.

Die ältesten Urkunden der apostolischen Verkündigung, aus welchen wir die religiösen Vorstellungen und Lehren der Urapostel erkennen, sind die vorzugsweise petrinischen Reden in dem Theile der Apostelgeschichte, welcher die Geschichte der Urgemeinde behandelt. a) Nur unter der wohlsbegründeten Voraussetzung, daß diese Reden, sowie die hier mitgetheilten Züge aus dem Leben der Urgemeinde, nach einer glaubwürdigen schristsschen Quelle im Wesentlichen treu wiedergegeben sind, können wir diesselben als solche Urkunden betrachten. b) Sine selbstständige Darstellung des so gewonnenen biblisch-theologischen Materials ist wohlberechtigt. c)

a) Die Apostelgeschichte enthält außer der großen Pfingstpredigt des Apostels Vetrus (2, 14—36. 38—40) eine Tempelrede desselben an das Bolt (3, 12-26) und eine Missionspredigt im Hause des Kornelius (10, 34-43). Da alle drei die ausgesprochene Absicht haben, die Hörer für ben Glauben an Jesum zu gewinnen, so sind sie besonders geeignet, die Summe der ältesten apostolischen Berfündigung fennen zu lehren. Aber auch in den fürzeren Bertheidigungsreden vor dem Synedrium (4, 8-12. 19 f. 5, 29-32), wie in dem Gemeindegebet (4, 24-30) kommt der Standpunkt der messiasgläubigen Gemeinde im Gegensatz zu der messias= feindlichen Hierarchie zu einem fehr charafteristischen Ausbruck. kommen noch hinzu die Rede, durch welche Petrus die Ersatwahl eines zwölften Apostels anregt (1, 16-22; vgl. v. 24 f.), und die Berhandlungen des fogenannten Apostelkonzils über die Beidenfrage (15, 7-29). War in den früheren Stücken überall Petrus der Redende oder menigstens als im Namen der Apostel und der Gemeinde redend gedacht, so daß es fich ftreng genommen zunächst um beffen Lehrweise handelt, fo hören wir hier auch den Jacobus, den Bruder des Herrn, fein Votum abgeben (v. 13-21). Endlich theilt die Apostelgeschichte auch eine ausführliche Bertheidigungsrede des Hellenisten Stephanus mit (7, 2—53), der zwar

nicht in den Kreis der Urapostel gehört, aber die von ihm vertretenen Ansschuungen doch in diesem Kreise gewonnen hat. Die Rede ist von bessonderer Wichtigkeit, sosern sie sich apologetisch und polemisch auf den ersten Konslist bezieht, in welchen die evangelische Berkündigung mit der volks

thumlichen Anhänglichkeit an bas väterliche Gefetz gerieth.1)

b) Freilich könnten diese Reden, die der Berfaffer keinesfalls mit angehört hat, und die ber Natur der Sache nach nicht in der mundlichen Ueberlieferung fortgepflanzt werden konnten, nur freie Kompositionen sein,2) wenn Lucas wirklich in seinem ersten Theile keinerlei schriftliche Quellen benutt hätte, sondern nur nach mündlicher, wenn auch glaubwürdiger Neberlieferung erzählte. Dies ist nun schon nach der Analogie des Evangeliums, das fast ganz auf schriftliche Quellen zurückgeht, durchaus unwahrscheinlich. Es wird auch durch den (ohnehin sehr ungleichen) Sprach= charafter des Buches feineswegs gefordert; denn das wirklich nachweisbare spezifisch Lucanische besselben erklärt sich hinlänglich baraus, daß Lucas, wie im Evangelium, seine Quellen frei verarbeitet hat. Wir muffen also annehmen, daß dem ersten Theile eine Quelle zu Grunde liegt, in welcher ein Mitalied der Urgemeinde aus Augen- und Ohrenzeugenschaft hauptfächlich über die Thaten und Reden des Betrus berichtete (vgl. m. Einleitung ins N. T. S. 50). Diefer Quelle verdanken wir auch die gablreichen charakteriftischen Züge aus dem Leben der Urgemeinde, welche der erste Theil der Apostelgeschichte enthält, und welche schon an fich für das religiöse Leben derselben und die in ihr herrschenden Borftellungen von Bedeutung find. Aus ihr ift außer jenen längeren Reden wohl noch manches authentische Wort des Petrus aufbehalten (val. 5, 3 f. 9. 8, 20-23), das wohl berücksichtigt zu werden verdient: während Anderes, wie 6, 2-4. 11, 4-18, eher von Lucas felbst ben Rebenden in den Mund gelegt sein könnte. Aber auch die aus der Quelle stammenden Reden wird Lucas nicht überall wörtlich aufgenommen haben, so daß auch hier die Rritit das Recht behält, in Abzug zu bringen, was sich in Ausbruck ober Lehreigenthümlichkeit als spezifisch lucanisch verrath. Daß aber dieselben im Wefentlichen glaubwürdig wiedergegeben find, läßt fich nach der Art, wie der Berfaffer im Evangelium die Reden Jesu aus seinen Quellen reproduzirt hat, mit Grund voraussetzen.

c) Die Reden der Apostelgeschichte sind selten in der biblischen

<sup>1)</sup> Es ist gar kein Grund vorhanden, diese Rede, wie Lechser (S. 30—33), und Megner (S. 170—75) gethan haben, als Denkmal einer itber die Urapostel fortgesschrittenen Entwicklung (Benschlag I, S. 320—24) selbstständig zu behandeln.

<sup>2)</sup> Benn die Apostelgeschichte, wie die Tübinger Schule annimmt, eine Tendenzschrift ist, welche absüchtlich dem Petrus paulinisch gefärbte und dem Paulus petrinisch gefärbte Reden in den Mund legt (vgl. besonders Zeller, die Apostelgeschichte. Stuttgart 1854), so kann man freilich alle Reden derselben nur als Quelle für den eigenthümlich modisizirten Paulinismus des Versassers betrachten (vgl. Baur, S. 331 bis 338). Es führt aber nothwendig zu kritischer Wilkur, wenn man, wie Jimmer, S. 190, diese Reden ihrer Form nach für Kompositionen des Versassers erklärt und dann doch aus ihrer "geschichtlichen Grundlage" den Vorstellungskreis der Urapostel und der Urgemeinde (S. 177—205) konstruirt. Immer nimmt freilich noch so völlig Ungeböriges hinzu, wie die Vorgeschichten der beiden jüngsten spnoptischen Evangelien.

Theologie ihrer Bedeutung nach gebührend gewürdigt worden. Meift wurden fie nur bei der Darstellung des petrinischen Lehrbegriffes als setundare Quellen mit berücksichtigt (vgl. Bauer, III. S. 183. Schmid, II. S. 153. Megner, S. 109 und felbst noch Nösgen, S. 36 f.) ober, wie von Reuf (I, livr. 4), zur Charafterifirung ber theologie judeochretienne überhaupt. Erft Lechler hat der darin enthaltenen ursprünglichen Berfündigung der Apostel eine selbstständige Darstellung gewidmet (S. 15-30).3) Was eine gesonderte Darstellung der in diesen Reden enthaltenen Anschauungen wünschenswerth macht, ift - abgesehen bavon. daß fie allerdings die ältesten Urfunden über die religiösen Borftellungen und Lehren der apostolischen Zeit bilden — nicht sowohl dies, daß sie dem ersten Briefe Betri gegenüber einen eigenthümlichen Lehrbegriff enthalten, als vielmehr, daß fie uns eine befondere Seite der apostolischen Verfündigung, die halieutische und apologetische, vorführen und uns zugleich in das religiöse Leben der Urgemeinde und die sie in der frühesten Zeit bewegenden Fragen einen Einblick gewinnen laffen. Jener Brief dagegen, an zum Theil unter fehr anderen Berhältniffen lebende Chriftengemeinden gerichtet, bringt jelbstverständlich eine andere Seite ber aposto= lijden Berfündigung, wie andere Seiten bes driftlichen Gemeindelebens gur Darftellung. Es wird von diefem Gefichtspuntte aus Seitens der biblifchen Theologie freilich auch noch manches in Betracht zu ziehen fein, was Lechler in seine Darstellung nicht mit aufgenommen hat (vgl. noch Gek II, S. 1-19. Benschlag I, S. 301-19).

### §. 36. Der erfte Brief Betri.

Die Hauptquelle für die petrinische Lehranschauung, wenigstens in ihrer der vorpaulinischen Zeit angehörigen Entwicklungsform, ist der unter seinem Namen erhaltene erste Brief, der dann freilich nicht als ein Nachklang paulinischer Briefe betrachtet werden darf. a) Die Eigenthümslichkeiten der in dieser Quelle enthaltenen Lehranschauung sind ihr judenschristlicher Charakter, ihre vorwiegende Richtung auf die Christenhoffnung und die Unmittelbarkeit ihrer Anknüpfung an das Leben und die Aussprüche Zesu. b) In den bisherigen Darstellungen derselben sind diese Sigenthümslichkeiten noch vielsach nicht ausreichend zur Geltung geskommen. c)

<sup>3)</sup> Wenn Lechler aber die Berhandlungen des Apostelsonziss von seiner Darftellung ausschließt, weil diese in die paulinische Periode hineingehören, so ist dabei übersehen, daß die selbsiständige Missionswirssamkeit des Paulus und seine uns destaunte literarische Thätigkeit, somit auch die in seinen Briesen uns vorliegende Lehranschauung erst in die Zeit nach dem Apostelsonzil gehört. Wenn er serner in diesen Reden eine noch unentwickeltere Stufe des petrinischen Lehrbegriffes nachzuweisen gesucht hat (S. 192—94), so können wir dieselbe um so weniger in ihnen sinden, als nach unserer Aufsassung der erste Brief Petri ebenfalls noch dieser ersten Periode der urapostolischen Lehrentwicklung angehört.

- a) Der erste Brief Betri ift nach seiner Adresse an die Gläubigen ber kleingsiatischen Diasvora, also an judenchriftliche Gemeinden gerichtet. Da nun durch die Wirksamkeit des Paulus, welche er von Ephesus aus während seines fast dreifahrigen Aufenthaltes dafelbst entfaltete, die fleinaffatische Rirche eine überwiegend heidenchriftliche wurde, fo gehört unser Brief, der in Rleinasien nur von wesentlich judenchriftlichen Gemeinden weiß, einer früheren Zeit an. Obwohl mit an galatische Gemeinden ge= richtet, weiß er von der Beunruhigung derfelben durch die Frage nach ber Gultigfeit des Gesetzes noch nichts. Sein ausgesprochener 3med ift ein paränetischer. Seine Paranese erhalt aber ihre Farbung burch bie Berhältniffe ber jungen Gemeinden in wesentlich heidnischer Umgebung, an die er gerichtet ift. Schon haben bieselben die von Jesu geweiffagte Feindschaft der Welt zu toften bekommen: heidnische Berleumdung und judische Lästerung um des Namens Christi willen. Es fam jest darauf an, durch die Entfaltung des driftlichen Tugendlebens gerade unter dem Leidensstande die schleichende Berleumdung zu widerlegen; zu zeigen, daß die Schmach, welche die Gemeinde trug, wirklich nur die Schmach Chrifti fei. Aber die Ermahnung gründet fich überall auf die Beilsthatsachen bes Chriftenthums, beren reiche Bezeugung ben Brief zu einer höchft schätzenswerthen Urfunde ber petrinischen Berfundigung macht. Da näm= lich jene Heilsthatsachen den Lesern durch Nichtapostel verkündigt waren (1, 12), und doch in der Gewißheit derfelben das ftartfte Motiv der chriftlichen Paranese ruht, so verbindet der Brief mit dem paranetischen Zwed ben anderen, durch apostolisches Zeugnig ben Lesern die Bahrheit ber ihnen zu Theil gewordenen Verfündigung zu bestätigen (5, 12). Diese Berkundigung ift aber nicht die paulinische, welche der Berfaffer weder berücksichtigt, noch in ihren schriftlichen Dokumenten kennt, wenn auch Baulus damals bereits seine Briefe an die Theffalonicher geschrieben haben follte (vgl. m. Ginleitung ins N. T. S. 40).1)
- b) Petrus gehört zu ben von Jesu selbst berusenen Aposteln, welche ohne einen schroffen Bruch mit ihrer Vergangenheit in dem persönlichen Verkehr mit Zesu allmählich zu dem Verständniß des in ihm erschienenen Heiles herangereift waren. Wie Jesus sich als den Bringer des in Israel und für Israel verheißenen und erwarteten Heiles dargestellt hatte, so faßt auch Petrus das in ihm erschienene Heil als die Verwirts

<sup>1)</sup> Nach der gangbaren Auffassung freilich ist der Brief an die paulinischen, überwiegend heidendristlichen Gemeinden Kleinassens gerichtet. Man meint in ihm zahlreiche Reminiscenzen selbst an die späteren unter den paulinischen Briesen zu sinden, oder legt ihm geradezu die Absicht unter, den Lesern die Wahrheit der paulinischen Lehre zu bestätigen. Von dieser Auffassung auß kann man den Lehrbegriff unseres Brieses nicht mehr dem paulinischen voranstellen, wie noch Schnich, Wesner und Berschlag thun; vielmehr kann man ihn nur als Denkmal der uraposiolischen Lehre bestrachten, wie sie nach dem Aufstreten des Paulus und vielsach unter seinem Einstuß außgeprägt ist, von welchem Standpunkte auß Lechler dann künstliche Unterschiede zwischen dem Lehrbegriff unseres Brieses und dem der Reden in der Apostelgeschichte aufsucht (s. 35, c). Die Erkenntniß von der Unrichtigkeit dieser Auffassung unseres Brieses ist die Vorbedingung für seine richtige Verwerthung in der biblischen Theologie.

lichung des im A. T. Erstrebten und Berheißenen auf. Seine Anschauung desselben ist noch überall durch ATliche Borstellungen bedingt. Er fnüpft auch ohne ausdrückliche Beranlaffung, wie bas Bedürfnig der Beweisführung, noch überall gern an die Sprüche und Bilber, an die Institutionen und Geschichten des A. T. an. Seine Birtfamfeit als Judenapostel, zu der ihn diese Richtung besonders befähigt, befestigt and= rerseits diejelbe in ihm und lehrt ihn in der gläubigen Gemeinde aus Israel die beginnende Berwirklichung der von Jesu gebrachten Boll= endung der Theofratie schauen. Das ift es, was wir seine judenchriftliche Richtung nennen. Aber auch die Individualität des Apostels befrimmt die Gigenthumlichfeit seiner Lehranschauung. Betrus war eine rafche Natur; schnell entschlossen im Reden und im Sandeln sehen wir ihn in den Evangelien, wie in der Apostelaeschichte überall den andern Jüngern vorangehen. Seine Borguge wie feine Fehler murzelten in diefer feiner natürlichen Raschheit. Dieje Eigenthümlichkeit aber mußte ihn von jeher treiben, mit seinem Streben und Gehnen sich über die Gegen= wart hinweg auf die verheißene Heilszufunft hinzurichten; fie mußte ihn schon in feinem früheren Leben mit brennendem Berlangen die meffiani= ichen hoffnungen jeines Bolfes ergreifen lehren; fie mußte ihn rafch zu Christo führen, aber es ihm auch schwer genug machen, sich in ben langfameren Weg zu finden, den dieser zum Ziel der erwarteten Bollendung wies. Die Berklärung diefer natürlichen Individualität erzeugte in ihm die Energie der Christenhoffnung, mit welcher wir ihn das leute Ziel der in Christo erschienenen Bollendung erfassen und in feinem Lichte das gange Chriftenleben betrachten feben. Go ift er in hervorragendem Sinne der Apostel der Hoffnung geworden. Endlich tritt bei ihm als einem persönlichen Jünger Jesu noch unmittelbar der Einfluß hervor, welchen die lebendige Unschauung des irdischen Lebens Jesu und theils einzelne bedeutungsvolle Worte, theils die ganze Lehrweise deffelben auf feine Lehreigenthumlichfeit ausüben. Gerade weil feine überwiegend prattijde Natur auf tiefer forichende Spekulation, auf zergliedernde Reflexion oder auf eindringende Kontemplation nicht angelegt war, find seine Ausfagen über Jesum und sein Wert noch ber unmittelbare Ausdruck ber Anschauungen, welche sich aus der im Lichte des A. T. und seiner eigenen Lehre betrachteten Erscheinung Jesu ergaben.

c) Bon der herrschenden Auffassung des ersten Briefes Petri aus war eine besondere Darstellung des petrinischen Lehrbegriffs nach demsfelben eigentlich garnicht möglich (vgl. Lutterbeck S. 178). Abgesehen von Bauer (III, S. 182—266) versuchte eine solche zuerst Schmid (II, S. 154—210), welchem wesentlich Meßner (S. 107—53) folgt. Wenn derselbe von ihnen zu denjenigen Lehrtropen gerechnet wird, welche das Evangelium in seiner Einheit mit dem A. T. darstellen, und wenn sie als seine speciellere Eigenthümlichkeit hervorheben, daß er das Evangelium als Erfüllung der ATlichen Verheißung faßt, so faßt doch Petrus keineswegs das in Jesu erschienene Heil bloß als eine Erfüllung der Verheißung, sondern ebenso, ja vorwiegend als Bürgschaft für die noch unerfüllte Versheißung, als Grund der Hoffnung für die noch bevorstehende Heilss

vollendung.2) Schon von der Voraussetzung der Echtheit aus fand Manerhoff (Einl. in d. petrinischen Schriften. Hamburg 1835) in bem Briefe einen (mehr natürlicher als bewufiter Weise) vermittelnden Standpunkt (S. 103 f.); Reuß (II. S. 291-305) eine absichtliche Bereinigung paulinischer und jacobischer Lehrelemente (S. 294), eine absicht= liche Berichweigung der Streitfrage über das Gefetz und ein Festhalten paulinischer Formeln, die aber mit ihrer Bafis (der paulinischen Menftif und Rechtfertigungslehre) ihre eigenthümliche Bedeutung verlieren, daneben ein ftartes Durchscheinen der judenchriftlichen Grundlage seiner Lehranschauung (S. 307).3) In meinem "petrinischen Lehrbegriffe" (Berlin 1855) ift nach ben drei in not. b angegebenen Gesichtspunkten gezeigt worden, daß Die Borftellungsreihen unferes Briefes zu ihrer Erklärung des Paulinismus nicht nur nicht bedürfen, sondern sich vielmehr als eine viel ein= fachere, mehr elementare Lehrbildung darftellen (vgl. noch Ritschl, S. 116-20. Rechtf. u. Berf. II, S. 320, Schenkel, §. 12. 41 f.). Gang bem Schema beffelben ichlieft fich v. Dofterzee (g. 26-29) an. Benichtag, obwohl meine geschichtliche Auffassung des Briefes bestreitend. ftellt seine Lehre als ein Denkmal der urapostolischen Lehranschauungen bar (I S. 369-410). Rösgen dagegen, der sie theilt, benutt für seine Darftellung der "Berkundigung des Petrus als Ausgangspunkt und Grundlage des apostolischen Zeugniffes" die Reden der Apostolgeschichte und die beiden vetrinischen Briefe (S. 68-93 val. S. 34-47).

<sup>2)</sup> Wenn aber Lechler in seiner Darftellung des petrinischen Lehrbegriffes (S. 422-43) als Grundgedanken unseres Briefes "bie Berbindung der Leiden und der Herrlichkeit bei Christo wie bei den Chriften" hinstellt (S. 423), so ist damit über die Eigenthümlichkeit feiner Lehrweise nichts Entscheidendes ausgejagt, da Lechler felbft jugiebt, daß diefe Idee mit dem praftischen hauptzwecke des Briefes gusammenhängt. Grau, S. 689-92 sucht die dogmatischen Aussagen des Petrus an die Racht des Berrathes zu fnüpfen, mahrend 2. Morich (des beiligen Apostels Betrus leben und Lehre. Braunschweig 1874) auf Grund beider Briefe und der Reden der Acta stark bogmatifirend die Lehre des Petrus nach ihrem "hiftorifch - bogmatifch - konfessionellen, gesetzlicherthischen und prophetischen Element" abhandelt (S. 147-235). - 3) Die Tübinger Schule, die ihn für unecht hält, betrachtet unseren Brief als Denkmal einer späteren Phafe des Paulinismus; entweder fofern derfelbe durch eine etwas petrinifch gefärbte Darstellung des paulinischen Lehrbegriffs die getrennten Richtungen vermitteln will (Schwegler II, S. 2-29; vgl. Baur, S. 287-89), oder fofern er einen bereits die Gegenfätze verwischenden, den Nebergang zum Katholizismus bildenden Standpunkt zeigt (Köstlin in s. joh. Lehrbegriff, S. 472-81). Umgekehrt sucht Immer (S. 473-88) in ihm eine Vermittelung vom judenchriftlichen Standpunkt aus, ohne freilich auch nur ben Bersuch zu machen, dies aus der Eigenthümlichkeit feines Lehrbegriffes zu erweisen. Rad Pfleiberer (Urdriftenthum, S. 654-61) bagegen hat ber Brief mit ben Gegenfähen des apostolischen Zeitalters garnichts mehr zu schaffen und zeigt nur einen firchlich popularisirten Paulinismus (ausführlicher in f. Paulinismus, S. 417-31; vgl. noch v. Soden, Jahrb. f. protest. Theol. 1883, 3). Wenn aber die ganze Grundlage paulinisch sein soll, und doch allen paulinischen Grundbegriffen das spezisifich paulinische Geprage genommen ift (vgl. 3. B. Baur, G. 287), jo liegt ber Berdacht nabe, daß jene paulinischen Grundbegriffe erft durch eine Auslegung nach vermeintlichen paulinischen Parallelen in den Brief hineininterpretirt find.

### §. 37. Der Jacobusbrief.

Eine dritte Auelle der urapostolischen Lehranschauung in ihrer ältesten Form ist der Brief des Jacobus unter der Boraussetzung, daß er die paulinische Lehre weder bekämpft, noch auch nur kennt.a) Die Eigenthümlichkeit seiner Lehranschauung ist außer ihrem allgemeinen judenschristlichen Charakter theils durch ihre vorwiegend gesetzliche Richtung, theils durch ihre unmittelbare Anknüpfung an die überlieferten Aussprüche Jesu bedingt.b) Der früher meist mit vorwiegender Rücksicht auf die paulinische Lehre dargestellte Lehrbegriff unseres Briefes bedurfte noch einer von derselben abstrahirenden, seiner Eigenthümlichkeit vollkommen gerecht werdenden Darstellung.c)

a) Unfer Brief rührt von dem leiblichen Bruder des Herrn, dem Sohne der Maria und des Joseph, Jacobus, her. Wahrscheinlich erft nach der Auferstehung Jesu gläubig geworden, erhielt er durch die Stellung, welche er seit der Flucht des Petrus (Act. 12, 17) an der Spite der jerusalemitischen Urgemeinde einnahm, ein fast apostelgleiches Unsehen in der ältesten Kirche und namentlich bei dem judenchriftlichen Theile derfelben. Sein an die Diasporajuden überhaupt adreffirter Brief wendet sich, da er als Knecht Gottes und des Herrn Jesu Christi zu ihnen redet, felbstverftändlich zunächst an die Meffiasgläubigen unter ihnen. Diese aber lebten, nach den Berhältniffen zu urtheilen, welche er speziell ins Auge fast, noch im engsten Bertehr mit ihren ungläubigen Bolksgenoffen. Sie standen noch mit ihnen in Synagogengemeinschaft in einer auf die altesten Zeiten des Christenthums führenden Beife. Den niederen Ständen angehörig und ohnehin von den habfüchtigen, geloftolzen Reichen bedrückt und verachtet, hatten fie nun noch ihren ganzen Sag als fettirerifche Befenner des verurtheilten Nagareners zu tragen. Sie felbst aber, nicht frei von geheimer Weltliebe, beneideten ihre beffer situirten Bolts= genoffen und suchten sich nun ihnen gegenüber als Lehrer der Wahrheit und als Buffprediger hervorzuthun, wobei sie trotz allem vermeintlichen Bekehrungseifer oft nur ihrer natürlichen Neigung zum Richten und Streiten ben Zügel ichiegen liegen. Diese eigenthumliche Situation giebt ber Paraneje Dieses Ermahnungsschreibens ihre bestimmte Farbung. Es galt, nicht in zungenfertigem Reden, in lieblosem Gifern und Streiten ben neuen Glauben zu bewähren, sondern im Thun des gehörten Wortes und in der Geduld. Allerdings darf ein Schreiben mit so bestimmt begrenztem Zweck nicht als Programm eines Lehrinftems betrachtet werden. Aber gerade die porliegende Situation giebt dem Berfaffer Gelegenheit, das, mas ihm das Wefen des Chriftenthums ausmacht, vielfach in so charatte= ristischer Beise auszusprechen, daß die Eigenthümlichkeiten seiner Lehr= anschauung klar genug hervortreten (vgl. m. Einleitung ins N. T. §. 37).<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Findet man freilich in dem Briefe eine Polemif gegen Misverstand oder Mißbrauch der paulinischen Lehre, oder läßt ihn gar Lehrstreitigkeiten über dieselbe (vgl. Reuß I. S. 488) voraussetzen, so hat man kein Recht mehr, mit Schmid (vgl. II.

- b) Obwohl Jacobus nicht unter ber Leitung Jesu zum Glauben ge= langt ift, so hat doch auch bei ihm die Betehrung jum Meffiasglauben nicht einen Bruch mit feiner ATlichen Frommigfeit herbeigeführt, die felbit pon den ungläubigen Juden an diesem "Gerechten" so hoch geschätzt wurde. Much feinem Briefe, wie bem erften Briefe Betri, ift der judenchriftliche Typus aufgeprägt; ja seine ganze Schreibweise ift sichtlich an ber Allichen Prophetensprache und Spruchweisheit herangebildet. Allein feiner gangen Individualität nach war die Hauptrichtung seines Strebens schon in seinem früheren Leben nicht sowohl der Erfüllung der Berheifung Israels als vielmehr ber Erfüllung des im Gefet offenbarten gottlichen Willens gugewandt, die er aber freilich nie in pharifaischem Sinne gefaßt hatte. Kand auch er also in Chrifto die Vollendung des seinem Volke gegebenen Beiles, so mußte er dieselbe besonders in der vollkommenen Offenbarung des göttlichen Willens und in der Befähigung zur volltommenen Erfüllung beffelben erblicken. Obwohl auch Jacobus das irdische Leben Jesu ge= feben hatte, so hat doch sein damaliges Fernbleiben von dem Jungerfreise verhindert, daß das Bild desselben in der Lebensfrische auf seine Lehrweise einwirkte, wie bei Petrus. Es ift das Bild des erhöhten Serrn, der auch ihm erschienen war (1 Cor. 15, 7), welches seiner gläubigen Berehrung ausschließlich vorschwebt. Dagegen fnüpft auch er wie Betrus vielfach unmittelbar an die Aussprüche Jesu an, nur daß dieselben nicht aus felbstständiger Erinnerung, sondern aus der apostolischen lleberlieferung geschöpft sind.
- c) Seit Luther sich an dem Widerspruche der Rechtsertigungslehre unseres Briefes mit der paulinischen gestoßen, ist die Lehre desselben viels sach eingehend erörtert worden; aber freilich meist mit zu ausschließlicher

S. 98. 132) seine Lehre als ben erften ber apostolischen Lehrbegriffe zu behandeln. Er muß dann vielmehr mit Lechler u. Al. als ein Denkmal ber Lebre betrachtet werden, wie sie nach dem Auftreten des Paulus sich ausgeprägt hat. Allein weder der gange Charafter des Briefes, der nicht Berirrungen der Lehre, sondern des Lebens in rein praktischem Interesse bekämpft, noch die geschichtliche Situation seiner rein judendpriftlichen Lefer maden eine direkte oder indirekte Beziehung auf paulinische Lebre irgend wahrscheinlich; die richtige Zeitbestimmung unseres Briefes aber schließt fie geradezu aus. Gine nahere Erwägung der Erörterungen, in denen man jene Beziehung hat finden wollen, zeigt, daß der Berfaffer mit völlig anderen Begriffen rechnet als Paulus und feine zur Unterftützung der praktifden Ermabnung aufgestellten Gate in einer Beife als anerkannt hinstellt und durch ATliche Beispiele begründet, welche feine völlige Untenntniß der icheinbar fo widersprechenden paulinischen Thefe und beffen Anwendung der gleichen Beispiele aufs Marfte verrath (vgl. m. Auffat: Jacobus und Paulus, in ber deutschen Zeitschr. für driftl. Wiffenschaft und driftl. Leben. 1854. No. 51. 52). Der Brief gehört also ebenfalls der vorpaulinischen Zeit an und fteht jedenfalls zeitlich wie inhaltlich dem ersten Briefe Betri am nächsten. Db er alter ober jünger als diefer sei, hängt von der Ansicht ab, welche man aus der Vergleichung der ungweifelhaften Barallelftellen in beiden Briefen darilber gewinnt, auf weffen Geite die Abhängigkeit ift. Für die biblische Theologie ift das Resultat unerheblich, da jedenfalls die innere Berwandtschaft der Reden in der Apostelgeschichte mit dem ersten Brief Petri es wünschenswerth macht, den Jacobusbrief unter den Dofumenten biefer Beriobe erft in britter Stelle ju behandeln.

Beziehung auf die Streitfrage, ob ein folder Widerspruch vorhanden oder nicht (vgl. noch Grau, S. 687-89), und ob in unserem Briefe die paulinische These berücksichtigt sei. Go dreht sich bei Reander, der jede polemische Beziehung auf Paulus bestreitet, die ganze Darftellung der Lehre des Jacobus um eine Bergleichung derfelben mit paulinischer Lehre (II, S. 858-73). Schmid (II, §. 56-59) und Megner (S. 77 bis 98) erkennen richtig die Eigenthümlichkeit unseres Lehrbegriffes, wonach feine dem A. T. zugewandte Seite an das Befet anknüpft. Jedoch verliert bei jenem diefer Gefichtspunkt gang feine fundamentale Bedeutung, indem er von der Rechtfertigungslehre ausgehend, wie alle übrigen Lehren, so auch die Auffassung des Christenthums als des vollkommenen Gesetzes als hiermit zusammenhängend nachweist. Dieser geht zwar von letterem Gefichtspunkte aus, läßt aber seine gange Darstellung in der Rechtfertigungs= lehre gipfeln, während dieselbe in dem Lehrzusammenhange unseres Briefes gar nicht eine jo hervorragende Bedeutung hat. Umgekehrt trennen Lechler und Reuß um der Bergleichung mit der paulinischen Lehre willen die Rechtfertigungslehre gang von der Darstellung der übrigen Lehre des Jacobus. Jener (S. 163-70) knupft fie an den gewiß nicht centralen Gedanken, daß das chriftliche Leben ein Ganzes sein muffe, während fie bei diesem (vgl. die théologie judéo-chrétienne Cap. 8) auf eine Rombination driftlicher Moral mit judischer Eschatologie hinauskommt (S. 485). Wenn Lutter bed (II, S. 170-76; vgl. S. 53) unferen Brief auf den Wunich des Baulus an die kleinafiatischen Gemeinden gerichtet fein lant, um ihnen die Gesammtlehre des Baulus zu beftätigen. fo ift damit nicht nur jedes geschichtliche, sondern auch jedes biblifch-theologische Verständniß desselben unmöglich gemacht.2) Im Folgenden ist der Berjuch gemacht, die Lehre unseres Briefes ohne die so vielfach irreführende Rücksichtnahme auf die paulinischen Borstellungen ganz in ihrem eigenthumlichen Zusammenhange darzustellen. (Bgl. noch Gef II, S. 19-28). Bon den gleichen historischen Boraussetzungen aus stellt Benichlag die Lehre des Jacobusbriefes noch vor der des erften Betrusbriefes dar (I.

<sup>2)</sup> Die Tübinger Schule sieht umgekehrt in bem Briefe ein Denkmal ber ebjonitischen Polemik gegen die paulinische Rechtfertigungslehre. Freilich soll diese nach Schwegler (I, S. 413-48) die irenische Tendenz verfolgen, die entgegengesetten Denkweisen auf dem Boden des Judenchriftenthums zu vermitteln, mahrend nach Baur's Darftellung (G. 277-87) ber Brief bireft auf ben Mittelpunkt ber pauliniichen Lehre losgeht (vgl. Schenkel, §. 23. Immer, S. 426-42, ber aber fast nur Die ethijden Grundgedanken behandelt und alles eigenthumlich Chriftliche als dem Berfaffer unwichtig zurüchtellt). Wolle man dies leugnen, fo muffe gezeigt werden, daß Paulus und der Berfaffer des Jakobusbriefes mit den drei Sauptbegriffen, um welche es fich in ber Rechtfertigungslehre handelt, einen gang anderen Ginn verbinden. Eben dies glaube ich a. a. D. (not. a. Anm. 1) gezeigt zu haben. Pfleiderer (Urchriftenth., S. 865-80) sieht in dem Jacobusbrief ein Denkmal des praktischen Katholizismus, wie er sich aus dem hellenistischen Heidenchriftenthum durch Abschwächung ober Ausscheidung der paulinischen Dogmen besonders in der römischen Kirche mahrend bes zweiten Sahrhunderts gebildet hat. Bgl. noch v. Soden, Jahrb. f. prot. Theol. 1874, 1.

S. 329—68; vgl. Theologische Stud. u. Krit. 1847, 1). Dagegen verläßt W. G. Schmidt (der Lehrgehalt des Jacobusbriefes. Leipzig 1869) wieder die einzig richtige und fruchtbare geschichtliche Auffassung des Briefes und versetzt denselben in die nachpaulinische Zeit, wobei er freilich die Differenz mit Paulus möglichst zu mildern sucht und jede eigentlich theologische Kontroverse ausschließt. Nösgen, der den Briefdem Apostel Jacobus Alphäi zuschreibt, welchen er mit dem Leiter der Urgemeinde identifizirt, stellt die Lehre desselben zusammen mit der des Zudasbriefes als "das Zeugniß des Jacobus und Judas vom Wandel im Wort der Wahrheit" dar (S. 93—111, vgl. S. 47—57). Bgl. noch P. Feine, der Jacobusbrief. Eisenach 1893.

# Erster Abschnitt. Die Reden der Apostelgeschichte.

## Erstes Rapitel.

Die Derkundigung des Messias und der messianischen Beit.

## §. 38. Die Erfüllung der Beiffagung im irdifden Leben Jefu.

Die apostolische Verkündigung beginnt mit der Verkündigung der Messianität Jesu. a) Schon in seinem irdischen Leben war er ja der versheißene Prophet wie Woses gewesen, den Gott selbst durch Wunder und Zeichen legitimirt hatte, und der gesalbte Knecht Gottes, von dem die Propheten geredet. b) Selbst sein schmachvolles Ende war nach der Weissaung von Gott vorherbestimmt.c) Aber der positive Beweis für seine Messianität, der daraus entnommen werden konnte, mußte sammt der Heilsbedeutung seines Todes in der ältesten Verkündigung noch zurücktreten.d)

a) Wie Jesus selbst, so beginnen auch seine Apostel nicht mit einer religiösen Lehre oder einer sittlichen Forderung, sondern mit der Berfündigung einer frohen Botschaft. Sie waren ja eben dazu von Jesu bestimmt, seine Verfündigung fortzuseten. Wenn aber Jesus damit begonnen hatte, daß mit dem Anbruch der verheißenen Seilszeit das Gottesreich fich genaht habe, und zuerft mehr indirett fich als den Meffias bezeugt hatte, in welchem es gefommen (§. 13), fo fehrt fich jetzt das Berhältnig um. Wohl verkündigen auch die Apostel, daß die Tage ihrer Gegenwart es feien, welche alle Propheten verfündet haben (Act. 3, 24), daß also die meffianische Zeit angebrochen sei. Allein da noch keineswegs alles Beil, das diese Zeit bringen sollte, verwirklicht war, so knüpfen sie zunächst an benjenigen Bunkt an, in welchem die Weissagung bereits erfüllt war: an die Erscheinung des verheißenen Messias in Jesu von Nazaret. Es wäre freilich ein völlig vergebliches Bemühen gewesen, das Bolt überreden zu wollen, daß der Rabbi von Nazaret, der unter ihm gelebt, gelehrt und fich durch heilungen berühmt gemacht hatte, bereits in vollem Sinne fein Meffias gewesen sei. Eine folche Erscheinung entsprach nun einmal durch= aus nicht dem Bilde, welches sich die Volkserwartung auf Grund der

Beiffagung von dem Meffias machte. Jejus felbft aber hatte nie gegen Dieses Messiasbild polemisirt oder in die herrschende Messiasvorstellung einen ihr fremden Sinn hineingelegt. Er hatte nur die rein politische Fassung berselben als noch zu niedrig gegriffen bestritten und seine Erhöhung zur vollen Messiaswürde der Zufunft vorbehalten. Meffiasbekenntnig ber Junger mahrend bes irdischen Lebens Jeju befagte nicht, daß Jefus bereits volltommen fei, mas der Name des Meffias er= warten ließ; sondern nur, daß dieser Jesus jum Messias bestimmt, daß fein Anderer mehr zu erwarten sei, der die messianische Bollendung bringen werde (vgl. Luc. 24, 19. 21), als er, in dem fie irgendwie bereits begonnen hatte sich zu verwirklichen. In der festen Zuversicht auf eine endliche Erhöhung Sefu zur vollen Meffiaswurde hatten fie allmählich Alles, was in seiner irdischen Erscheinung ihrer Messiaserwartung wider= fprach, nicht ohne schweren Rampf, überwinden gelernt. Unmöglich also konnten fie jett dem Bolke zumuthen, in der irdischen Erscheinung Jesu

etwas zu sehen, was sie selbst nie darin gesehen hatten.

b) Dennoch mußte schon während seines irdischen Lebens zur Er= scheinung gekommen sein, daß Jesus das von der Berheißung in Aussicht genommene Organ zur Berbeiführung der meffianischen Bollendung ge= wefen sei. Es galt darum, in der Beiffagung diejenigen Buge aufzufuchen, welche, abgesehen von dem messianischen Rönigsbilde, auf ein solches höchstes und lettes Organ der Offenbarung und Heilsmittheilung Gottes an fein Volk hinwiesen, und ihre Erfüllung in Jeju nachzuweisen. Jesus felbst aber hatte fich als den letten und höchsten in der Reihe der Gott= gefandten gedacht (§. 13, c); und nichts Underes besagte ja die bald auf ben Meffins (Act. 7, 37. 30h. 6, 14), bald auf feinen Borläufer (30h. 1, 21. 7, 40) gedeutete Weiffagung von dem Propheten wie Mofes, ben Gott einst dem Volke erwecken wolle aus seiner Mitte (Deut. 18, 15). Als diesen Propheten verkündigt Petrus Jesum (Act. 3, 22). Als solcher war Zesus, wie einst Moses selbst (7, 36), von Sciten Gottes legitimirt durch Machtthaten, Bunder und Zeichen, die Gott durch ihn inmitten des Volfes gethan hatte (2, 22); insbesondere durch die Teufelaustreibungen, welche bewiesen, daß Gott mit ihm mar, d. h. daß er seinem Gesandten mit seiner Bunderhülfe zur Seite stand (10, 38). Wie Jesus die letteren ausdrücklich auf den Geift Gottes zurückführte, so erwähnt fie Petrus eben da, wo er Jesum von Nazaret als den von Gott mit dem heiligen Geiste Gefalbten bezeichnet hatte, und von einer folchen Salbung bei feiner Taufe im Jordan erzählte bereits die älteste Ueberlieferung (Marc. 1, 10). Auch die Weiffagung aber wußte von einem mit dem Geifte Gottes gesalbten Rnecht Gottes (Jef. 42, 1. 61, 1), durch welchen Gott dem Bolfe die Heilsbotschaft von dem Anbruch der messianischen Zeit bringen wollte (52, 7). Diese frohe Botschaft vom Beile hatte Gott durch Jesum seinem Bolte gesandt (Act. 10, 36); Jesus war also dieser gesalbte und darum heilige Anecht Gottes (4, 27).1) Mit dieser Vorstellung einer

<sup>1)</sup> Daß παῖς θεοδ hier, wie 3, 13. 26, nicht etwa ben Sohn Gottes (vgl. noch Morid, S. 149), sondern den " 77, bezeichnet, zeigt 4, 25, wo David so genannt wird.

einzigartigen Gottgeweihtheit war aber der Begriff der Reinheit von sündlicher Besleckung gegeben, weil nichts Unreines nach ATlicher Borstellung Gott geweiht werden kann. Allerdings liegt in der Bezeichnung Sesu als des Heiligen und Gerechten (3, 14) zunächst nur der Gegensatz gegen die Behandlung als Verbrecher, die ihm Seitens der Obrigseit widersahren war. Allein auch die Beissgaung hatte den Knecht Gottes als den Gerechten schlechthin charafterisirt (Jes. 53, 11); und da sein ganzes Leben das Bild dieser sleckenlosen Gerechtisseit zeigte, die dem Willen Gottes entsprach, so konnte man in ihm nur die Ankunst des Gerechten sehen (Act. 7, 52), welche die Propheten zuvor verkündigt hatten.

c) Freilich blieb es eine starke Zumuthung an das Bolk, wenn man von ihm zu glauben verlangte, daß ein von der geiftlichen Obrigfeit verurtheilter, von der heidnischen Staatsgewalt hingerichteter, am Holz (5, 30. 10, 39), b. h. am Galgen gestorbener Berbrecher der Meifias fei. Mochte fein Leben immerhin diejen Glauben begünftigen, diejes fein Ende blieb ein scheinbar unüberwindliches Sindernif (oxávdadov; vgl. 1 Cor. 1, 23). Mochte felbst die Idee eines leidenden Meffias einer tieferen Betrachtung der Weiffagung auf Grund von Jef. 53 nicht ganz unzugänglich fein (Luc. 2, 34 f. Joh. 1, 29), so war dies sicher nicht die Form, in der man ihre Erfüllung als möglich dachte. Es galt also nachzuweisen, daß auch dieses Ende bereits von der Beissagung in Aussicht genommen sei. Nun hatte aber Zesus jelbst darauf hingewiesen, daß Gott nach Pfalm 118, 22 ben von den Baumeistern der Theofratie, d. h. von der gegenwärtigen hierarchischen Gewalt verworsenen Stein zum Ecftein der vollendeten Theofratie, d. h. zum Mejsias machen werde (Marc. 12, 10). Dag bies bei Beju eingetroffen fei, darauf beruft fich Betrus vor den Hierarchen (Act. 4, 11). Eine Empörung weltlicher Machthaber wider den Gefalbten des herrn hatte bereits Pfalm 2, 2 geweiffagt (4, 25-28). Ja felbst auf die schmähliche Art, wie Jesus durch einen seiner Jünger in die Hände der Feinde überliefert ward, bezog fich ber göttliche Rathschluß; denn in Pfalm 69, 26. 109, 8 fand Petrus bereits bas Schickfal des Berrathers geweissagt (1, 16. 20). Hatte aber Gott das Leiden seines Messias so, wie es sich erfüllt hatte, durch den Mund aller seiner Propheten vorherverfündigt (3, 18), so war das, mas geschehen mar, kein Gottesurtheil. bas wider Jesum zeugte; nicht ohnmächtig war er in die Sande seiner Feinde gefallen, jondern alles war durch Gottes Macht und Rath vorber= beftimmt (4, 28), nach feinem vorbedachten Rath und mit feinem Borwiffen geschehen (2, 23).

d) Hatte man sich einmal apologetisch über den Tod Jesu verständigt, so konnte derselbe auch zu einem positiven Zeugniß für seine Messianität gebraucht werden. Denn von jenem messianischen Gottesknechte hatte ja Zesajas geweissagt, daß er wie ein Lamm zur Schlachtbank geführt werden sollte (53, 7 f.); und daß auch dieses Schicksal an Jesus sich erfüllt hatte (Act. 8, 34 f.), konnte nur noch bestimmter beweisen, daß er wirklich jener

Die Salbung begründet auch hier (vgl. §. 18, a, Anm. 1) die einzigartige Gottsgeweihtheit dieses Knechtes (4, 30), welcher nach Psalm 16, 10 der Heilige Gottes nac' exoxip (2, 27: d boids ood) heißt.

Rnocht Gottes fei. Jesus felbft hatte wiederholt barauf hingewiesen, daß ber Tod und das Leiden, welches ihn traf, zu dem dem Meffias in Rraft feines Berufes bestimmten Lebensichicffale gehore; bann aber mußte ber= felbe auch eine heilsmittlerische Bedeutung haben (vgl. §. 22, c, Unm. 2). Ohne Zweifel war es also den Uraposteln, sobald fie mit der neugeschenkten Gewinbeit von seiner Messianität auf den Tod Jesu zurückblickten, von Anfang an flar, daß er nur gestorben sein tonne zu unserm Seil nach der Schrift, wie es von ihnen dem Paulus überliefert ist (1 Kor. 15, 3). Aber um den in seinem, der Schrift entsprechenden Tode liegen= den positiven Beweis für seine Messianität stärter zu verwerthen, oder gar durch Reflexionen auf seine Heilsnothwendigkeit das Aergerniß des Rreuzes zu heben, dazu war die Idee des leidenden Meffias dem Bolle jedenfalls viel zu fremd geworden. Darum mußte die Beils= bedeutung des Todes Jesu in dieser grundlegenden Berkundigung noch gang gurudtreten. Dennoch liegt im Zusammenhange von 3, 18f. für das Bewußtsein des Redenden deutlich genug die Boraussetzung, daß Gott durch die Erfüllung der Beiffagung von dem Leiden Des Meffias bas Seinige gethan habe, um dem Bolte die messianische Sündenvergebung zu beschaffen, zu deren Aneignung es nun nur noch seinerseits das Nöthige zu thun habe.2)

### §. 39. Der erhöhte Meifias.

Den entscheidenden Beweis für die Messianität Tesu ergab die Auferweckung desselben am dritten Tage, welche die Apostel als seine erwählten Zeugen verkündigten.a) Aber auch die dem Messias verheißene Erhöhung zur Nechten Gottes konnten die Jünger auf Grund der Auferstehung Jesu und der Geistesausgießung verkündigen. b) Durch diese Erhöhung hatte Gott Zesum in die dem Messias zukommende volle Herrscherstellung einsgesetz, die nun freilich weit über die Volkserwartung hinaus ihn als ein gottgleiches Wesen erscheinen ließ.c) Aber erst bei einer neuen Sendung vom Hinnuel her konnte er dem Volke als der messianische Volkender und Richter erscheinen.d)

a) Es lag die Thatsache vor, daß Gott den getödteten Zesus wieder auferweckt hatte; und Petrus versehlt nicht, diese Thatsache wiederholt im lautredendsten Kontrast seinem schmachvollen Tode gegenüberzustellen (3, 15. 4, 10. 5, 30). Und zwar war er nicht auferweckt, wie alle auferweckt zu werden hofften, sondern zum deutlichen Beweise, daß es mit diesem Tode eine andere Bewandtniß habe, als mit dem Tode anderer

<sup>2)</sup> Es solgt hieraus, wie unberechtigt es war, wenn Lechter, S. 19 die Erkenntniß der heilsmittlerischen Bedeutung des Todes Jesu dem Petrus in dieser Periode noch abspricht. Behichlag, der dies ebensalls thut, weiß sich S. 307 nur mit der Annahme zu helsen, daß die Urapostel die Aussprüche Jesu darüber zwar im Gedächtniß gehabt, aber mit denselben in ihrer Verkündigung noch nichts anzusangen gewußt haben. Panlus aber denke Kor. 15, 3 nur an die Thatsache als solche, und füge die religiöse Deutung ex suis hinzu!

Menichen, war er bereits am britten Tage, d. h. in fürzester Frift auferweckt worben (10, 40). Wenn also fein Tod ihn noch etwa als einen von Gott Berlaffenen ericheinen laffen konnte, fo war baburch junachft vor Aller Augen flargestellt, daß Gott fich ju ihm als feinem Knechte bekannt und ihn der Dacht des Todes entriffen hatte. Die Auferstehung ift daher der eigentliche Mittelpunkt bes apostolischen Zeugniffes (2, 32. 3, 15); denn nicht dem gangen Bolfe, fondern den erwählten Zeugen hat Gott ben Auferstandenen in seinen Erscheinungen fich fundgeben laffen (10, 41) und fie jo zu Zeugen feiner Auferstehung gemacht (1, 22). Dadurch aber fiel auch ein neues Licht auf die Meffianität Sefu. David hatte Pfalm 16, 10 davon geredet, daß Gott seinen Beiligen nicht werde bie Bermefung jeben laffen und feine Seele nicht im Babes belaffen. Dies konnte David nicht von fich felbit gefagt haben, da er geftorben und begraben, fein Fleisch also ber Berwejung verfallen war. Demnach fonnte er in jener Stelle nur als Prophet von dem ihm nach 2 Sam. 7, 12 (vgl. Pfalm 89, 5) verheißenen Nachkommen reden. Bon diesem war also vorher gejagt, daß er im Tode nicht bleiben werbe. Go rechtfertigt Betrus felbft Act. 2, 25-31 die Deutung diefer Stelle auf die Auferstehung bes Messias (v. 31.) Und wenn nun Zesus nach dem Zeugniß ber Apostel von Gott auferweckt war (v. 32), so war es geschehen, weil er nach dieser Weissagung nicht vom Tode festgehalten werden konnte, d. h. also weil er der in ihr geweiffagte Meffias mar (v. 24).1)

b) Wenn Act. 2, 33 aus der von den Aposteln bezeugten Thatsache der Auferstehung gesolgert wird, was Jesus als der durch die Rechte Gottes Erhöhte gethan habe, so liegt in diesem Zusammenhange klar angedeutet, daß die Auferstehung nicht als Wiederkehr in das irdische Leben, sondern als (leibliche) Verzetung in die himmlische Herrlichkeit (vgl. not. 1) gebacht ist, und daß also die Apostel, die sene bezeugen, auch für seine Ershöhung Zur Rechten Gottes hatte aber David von dem Messias geweissagt (2, 33—35), wie Petrus aus der von Iesu selbst messianisch gedeuteten Stelle Psalm 110, 1 nachweist. Wenn 5, 32 als Zeuge für diese Erhöhung noch die Thatssache der Geistesmittheilung genannt wird, so ist das nach 2, 33 so zu

<sup>1)</sup> Nach dieser Stelle besteht also die Auserstehung darin, daß die nach der Trennung vom Leibe in den Hades versetzte Seele demselben wieder entnommen, daß der schmerzshafte Todeszustand der (körperlosen) Seele durch ihre Umsteidung mit dem Leibe wieder ausgehoben wird. Taß auch das Fleisch nicht in der Berwesung ausgelöst, sondern — so muß man voraussetzen — unmittelbar in eine für das himmlische Leben qualifizirte Substanz verwandelt ward, ist eine Prärogative des Messias, der nicht am jüngsten Tage, sondern schon am dritten, d. h. ehe noch die Berwesung eingetreten (vgl. Joh. 11, 39), auserweckt ist. Beiläusig ersahren wir aus dieser Stelle, daß Petrus die davidsche Abkunst Jesu nicht nur an sich, sondern als dem ganzen Bolse bekannt und allgemein anerkannt voraussetzt (vgl. §. 19, a). Uedrigens wird das odx hodvardor v. 25—31 nicht durch die Reslexion auf ein Jesu seinem Wesen nach einwohnendes Lebensprinzip (Schmid II. S. 167. 69) oder auf seine messianische Würde an sich (Baur, S. 307), oder seine Heiligkeit (Nösgen, S. 73), sondern durch die Berweisung auf die in ihrer messianischen Deutung gerechtsertigte Psalmstelle begründet.

verstehen, daß Jesus nur als der durch die Rechte Gottes erhöhte Messias die Bollmacht empsangen konnte, die Gabe des Geistes mitzutheilen, welche Gott zur messianischen Zeit zu geben verheißen hatte und welche die Gläubigen durch die Bermittelung Zesu empfangen zu haben sich bewußt waren.<sup>2</sup>) Die Erhöhung zur Rechten Gottes (2, 34 f.) bedeutet aber, ganz im Sinne des ATlichen Psalmworts, die Erhebung Zesu zur Theilnahme an der göttlichen Ehre und Weltherrschaft.

c) Durch diese Erhöhung ift nun Jesus erst in die spezifisch mejfianische Bürdestellung eingetreten. War auch an seinem irdischen Leben, wie an jeinem Tode und feiner Auferstehung nachgewiesen, daß Jesus von Nagaret die von der meffianischen Weiffagung vorgesehene Berson fei, durch welche Gott die Heilsvollendung vollbringen wolle, so war doch die fonigliche Berr= ichaft ein zu wesentlicher Bug in dem prophetischen Meffiasbilde, als daß daffelbe vollkommen als erfüllt gelten konnte, fo lange diefer noch nicht verwirklicht mar. Nun aber konnte es das ganze Saus Israel zuverläffig gewiß wiffen, daß Gott den gefreuzigten Jesus zum Herrn und Mejfias gemacht habe (2, 36). Freilich hatte ber von Gott felbst gesalbte Sohn Davids nicht den Thron feines Baters bestiegen, wie die Bolfserwartung hoffte, aber nur, um ihn mit dem Weltenthrone zu vertauschen, um ftatt des Königs Israels der Allherrscher zu werden (10, 36). Nun erft ift er der Eckstein der vollendeten Theofratie geworden (4, 11), der Heerführer, zu dem ihn Gott erhöht hat (5, 31). Aber nicht bloß als ber Herr der Theofratie oder der Gläubigen wird er bezeichnet, sondern als der Herr schlechthin (2, 36. 11, 23f.; vgl. & xigeog Ingove: 1, 21. 4. 33. 15, 11), wie nur Jehova selbst genannt wird.3) Der zu dieser avocions erhöhte Meffias muß freilich ein göttliches Befen fein (val. §. 19, d), ohne daß aber für die älteste Berfündigung damit ein Anlag

<sup>2)</sup> Die Voraussetzung einer sichtbaren Himmelsahrt, von welcher die älteste Neberlieferung nichts weiß, liegt in der Verkündigung seiner Erhöhung an sich so wenig wie in dem àναληφθήναι (1, 22) und in dem άναβήναι είς τοὺς οδρανούς (2, 34) — das ja nothwendig stattsinden muß, wenn ihn, der auf Erden wandelte, von nun an der Himmel aufnehmen soll (3, 21) —, sollte es auch Lucas bereits so genommen haben. — Nur 2, 33, wo dem erhöhten Jesus eine spezisisch messianische Vollmacht (vgl. Matth. 3, 11) beigelegt wird, ist Gott als seine Pater bezeichnet, was um so bedeutungsvoller ist, als er in diesen Reden nie als Vater der Gläubigen erscheint. Beil darin aber das Sohnesverhältniß und zwar im Sinne der Erwählung zum Messiasberuse (§. 17) von selber liegt, darf man nicht mit Lechler (S. 18) auf das Fehlen des Sohnesnamens ein besonderes Gewicht legen.

<sup>3)</sup> Rad dem Borgange der LXX wird nämlich auch hier der ATliche Gottesname in den Citaten durch & xópios wiedergegeben (2, 20. 25. 34. 4, 26 und öfters)
und Gott als & xópios schliechthin bezeichnet (1, 24. 3, 19. 4, 29; vgl. 2, 39). Ift
nun Jesus der xópios in demselben umfassenden Sinne geworden, so kann auch ein
Spruch, der von dem xópios-Jehova handelt, ohne weiteres auf den xópios-Jesus
bezogen werden, und zwar ein Spruch, der von der Anrusung Gottes redet (2, 20 f.;
vgl. 7, 59 f.). Rur auf ganz ungehörige dogmatische Resterionen gründen sich demnach
die vergeblichen Versuche Berschlags (1, S. 302 f.), die Bedeutung dieser Bezeichnung
Jesu herabzumindern.

gegeben war, barauf zu reflektiren, inwiefern solche Erhöhung in dem ursprünglichen Wesen seiner Person begründet sei.

d) Ift Tesus erst nach seiner Erhöhung von der Erde in seine volle messianische Würdestellung eingetreten, so folgt freilich, daß sein irdisches Leben noch nicht die in der Weissaung in Aussicht genommene Erscheinung des Messias war, welche die letzte Vollendung herbeisühren sollte. Er muß noch einmal gesandt werden, wie er das erste Mal gesandt war (3, 26). Ohne Verweisung auf die Weissaung Iesu wird v. 20 als selbst-verständlich vorausgesetzt, daß eine Zeit kommen wird, wo Gott diesen Zesus als den der Nation bestimmten Messias (lies: τον προσεχειο. ύμιν Χοιστόν, Ιησονίν) senden wird, wo er also der Weissaung gemäß in seiner vollen Messiaskerrlichseit auftritt, dem Volke die Zeiten der messianischen Vollendung zu bringen (v. 19). Selbst der im Himmel thronende (v. 21) und herrichende Zesus ist also noch nicht vollkommen das, was der Messias dem Volke sein solle. Aber daß kein Anderer als dieser Zesus einst als der Weissias kommen wird und zwar nicht nur als der Volkender, sondern auch als der von Gott bestimmte Weltrichter (10, 42), das eben ist es, was die Versändigung seiner Messianität erweisen will.

#### S. 40. Der Unbruch der meffianifchen Beit.

Mit der Erscheinung des Messias ist die messianische Endzeit angebrochen, welche bereits wesentliche messianische Heilsgüter mittheilt. a) Als Bedingung der Theilnahme an denselben fordert und wirkt zugleich die apostolische Botschaft die Sinnesänderung. d) Diese erweist sich zunächst in der gläubigen Annahme dieser Botschaft und in der Anerkennung Jesu als des Messias.c) Im unmittelbaren Berfolg der bereits angebrochenen Endzeit aber steht das messianische Gericht zu erwarten, von welchem nur der Messias Alle erretten kann, die seinen Namen anrusen. d)

a) Obwohl der Messias noch nicht die Heilsvollendung gebracht hatte, fo konnte boch darüber tein Zweifel sein, daß mit seiner Erscheinung die messianische Zeit angebrochen, war, auf welche alle Propheten hingewiesen hatten (3, 24) als auf die letten Tage (gogarat huégat, als Uebersetzung לפא ATlichen אחריה הוכיה של , vgl. Gen. 49, 1. Mich. 4, 1. 3ef. 2, 2), in benen alle Rathichluffe Jehovas fich vollenden muffen. Ausdrucklich schaltet Betrus Act. 2, 17 diesen terminus technicus der messianischen Prophetie in Die Joelweiffgaung ein, beren Erfüllung er dort nachweift, um anzudeuten, bag mit dieser Erfüllung jedenfalls die meffianische Endzeit ba fei. Ift Dieselbe aber da, so muffen mit ihr auch wesentliche Beilsgüter bereits gegeben sein. Ale ein folches nennt nun die Beiffagung Joel 3, 1f. eine allgemeine Beiftesausgie gung. Diese ift am Pfingftfeste geichehen (2, 16 ff.) und wiederholt sich immer aufs Neue bei benen, die an ben Meffias gläubig werden (v. 38). Schon der Täufer hatte barauf hingewiesen, daß der Meffias biefelbe vermitteln werde (Matth. 3, 11); und Die Junger Jeju find fich bewußt, diefe Gabe durch ihren jum himmel

erhöhten Herrn empfangen zu haben (Act. 2, 33).1) Das andere wefentlich messianische Beilegut ift die Gundenvergebung, welche von allen Propheten für die messianische Zeit verheißen und, ebenso wie die Beiftesmittheilung, burch Jesum vermöge ber einzigartigen Bürdestellung, die fein Name bezeichnet (δια τοῦ ονόματος αὐτοῦ), vermittelt ift (10, 43). Auf Grund ber von ihm feiner Gemeinde ertheilten Bollmacht (§. 31, c) fann fie nun Allen beim Eintritt in dieselbe dargeboten werden (2, 38. 3, 19. 5, 31.). Auch die Heilmunder, in denen sich die Erscheinung Jesu erwies als Offenbarung Jehovas, der in der Seilszeit helfend und segnend zu seinem Bolke gekommen war, wiederholen fich innerhalb der Gemeinde (5, 12. 8, 6 f. 13). Nur wirft fie jest Gott auf das Gebet der Junger (val. 9, 40), um seinen Messias zu verherrlichen vermittelft bes Namens Jefu (4, 30; vgl. v. 10), d. h. fo daß der Name Jefu, welcher feine meffianische Burde bezeichnet, dabei angerufen (3, 6) und somit fonstatirt wird, daß nur auf Grund der Erscheinung des Meffias der Gemeinde Diese Gottesgnade zu Theil wird. Ja, es fann geradezu ber Rame Jeju, welcher seine jetige Machtherrlichkeit bezeichnet, als der die Beilung wir kende (3, 16), oder Jesus selbst als der gedacht werden, welcher seine Beilthätigfeit durch ber Junger Hände fortsetzt (9, 34).

b) Die Theilnahme an diesen Gütern knüpft sich aber an gewisse Bedingungen. Bie Jesus felbft von Gott gefandt war, um durch die Abwendung ber Boltsgenoffen von ihren bieherigen Uebelthaten fie der meffianischen Segnung theilhaftig ju machen (3, 26), fo fordern feine Apostel die Sinnesanderung (2, 38) und machen fie, sowie die aus ihr folgende Umwendung von dem bisherigen Wege ihres sittlichen Bandels, zur Bedingung der Theilnahme an der Sündenvergebung (3, 19. 8, 22). Diese Forderung gründet sich aber unter den speziellen Berhältniffen der ältesten apostolischen Berkundigung nicht nur auf die allgemeine Boraus= fetung ber menichlichen Gundhaftigfeit, fondern auch auf die Borhaltung der schweren Sunde, die das Bolf dadurch begangen hat, daß es durch die Wahl des Barabbas sich ber Berleugnung Jesu schuldig und an seiner Ermordung mitschuldig gemacht hat (3, 13-15). Aber wie die Berfündigung Jesu die Sinnesanderung nicht nur forderte, sondern fie auch wirkungsfräftig hervorrief (§. 21, c), so auch die Verkündigung der Apostel. Gott hat barum Jefum zu seiner Rechten erhöht, damit nun jedermann erfenne, wie Bejus ber von Gott erwählte Meffias und darum feine Er=

<sup>1)</sup> Ganz wie in der Jochweissagung erscheint der Geist auch hier als das Prinzip übernatürlicher (Inadengaben (vgl. §. 18, a. Ann. 2). Denn in dem Zungenreden (Z, 4. 10, 46; vgl. 8, 18), im Prophezeien (19, 6; vgl. 1, 16) und Gesichtesen (7, 55) tritt die Geistesmittheilung sofort in sichtbaren und hörbaren Erscheinungen hervor; der Geiste bewirft die Weisheit und Araft, mit welcher die Jünger die Wahrheit bezeugen (6, 3. 10. 7, 51). Freilich kommen diese Geistesgaben keineswegs bloß als wunderbare Erscheinungen in Betracht, sondern als Ausrisstung der Diener Gottes zu dem ihnen besohlenen Werke (2, 18); aber nirgends erscheint der Geist als Prinzip des neuen sittlichen Ledens. Auch ist der Geist nicht persönlich, sondern als eine Gade Gottes gedacht (2, 38. 5, 32. 8, 20; vgl. 10, 45. 11, 17). Wenn man sich dagegen auf 5, 32 beruft, so übersieht man, daß dort nicht der Geist selbs, sondern die Thatsache der Geistesmittheilung (vgl. §. 39, d) für die Erhöhung Fesu zeugt.

mordung eine schwere Sünde war, und so sich zur Sinnesänderung ansgetrieben fühle. Ist diese aber einmal so durch Gott selbst gewirkt (5, 31; vgl. 11, 18), so werden die also Bekehrten fortan als wahre Gottesknechte, (4, 29, 2, 18; vgl. §. 32, a) in der Furcht des Herrn wandeln (9, 31).

e) Es ift nur der erfte und nächste Beweis diefer Sinnesanderung. wenn bas Bolf, welches die durch Jejum ergangene Gottesbotschaft nicht angenommen hat, nun die Bertundigung der neuen Gottesboten annimmt. Die Apostel find nämlich die von Gott erwählten Zeugen, die durch Jesum feinen Befehl zur Berfündigung an bas Bolt erhalten haben (10, 41 f.) und in der Ausrichtung deffelben Gott allein gehorsamen (4, 19. 5, 29). Ihnen gegenüber besteht der von Gott verlangte Gehorfam junächst darin, daß man ihre Botschaft, in der ein Wort Gottes felbst (4, 29) an das Bolt ergeht, annimmt als das, was fie sein will (vgl. 2, 41. 8, 14). Diefer Gehorsam erscheint baber 5, 32 als Bedingung ber Beiftesmit= Im Zusammenhange mit dem Hören des Wortes kann 15, 7 (vgl. v. 9) das Glauben nur diejes vertrauensvolle Annehmen der Botschaft (§. 29, c) bezeichnen; man glaubt bem, der frohe Botschaft bringt von dem Namen, welcher Jesum als den Meffias bezeichnet (8, 12).2) Die Folge davon wird dann fein, daß man Jesum, den das Bolt einft verworfen, jett seinen Herrn und Messias nennt, weil man burch die apostolische Botichaft zuversichtlich erkannt hat, daß Gott ihn bazu gemacht hat (2, 36). Bit diefer Rame es, welcher bas Beilegut ber Gunden= vergebung vermittelt (10, 43), so muß man benselben natürlich bekennen, follte man um feinetwillen auch Schmach leiben und fein Leben hingeben muffen (5, 41. 15, 26). Sofern nun in dem Befenntnig ber Meffianität Seju die Gewifheit sich ausdrückt, daß durch ihn alle göttlichen Beileverheißungen erfüllt werden, so liegt allerdings in diesem Glauben immer icon das Vertrauen auf den Empfang aller meffianischen Seilsgüter durch ihn eingeschlossen. Ausdrücklich aber erscheint 15, 11 der Glaube als ein Ueberzeugtsein davon, daß fie durch die Suld bes erhöhten herrn Befu merden errettet merben.

d) Die Beissagung des Joel knüpfte an die Geistesausgießung unsmittelbar das unter schreckhaften himmelszeichen eintretende Kommen des Tages Jehovas, d. h. des großen messianischen Gerichtstages (Joel 3, 3 f.). Indem Petrus diesen Theil der Beissagung mit aufnimmt (2, 19 f.), will

<sup>2)</sup> Wie in den Reden Jesu, so wird der Glaube auch hier wohl noch nicht direkt auf die Person Jesu bezogen; denn 10, 43 ist das návra rov nioredovra sis adrov wohl ein Zusatz der Rede an, deren Herleitung aus der petrinischen Duelle bedenklich ist (§ 35, b). Dagegen sieht ih niorus 3, 16 b, ganz wie in den Reden Jesu (§ 29, c), von dem wunderwirkenden Gottvertrauen, das aber insosern durch den Messias vermittelt ist († de? adrod), als nur die Gewisheit, daß in ihm die alle Noth besiegende Gnade Gottes erschienen, zu solchem Bertrauen auf die göttliche Wunderhülse bewegen kann. Daher ist es eben eigentlich der Name Jesu selshi, welcher auf Grund des Verstrauens, das Petrus auf diesen Namen sehu für ih vön des Verstrauens, das Petrus auf diesen Namen sehu semselben die Gesundheit wiedergegeben hat (3, 16 a).

er ausdrücklich andeuten, daß im unmittelbaren Verfolg der bereits angebrochenen letten Tage der Gintritt des messianischen Gerichtstages bevorstehe. Dieser ift nach §. 39, d ber Tag ber zweiten Sendung Jesu, weil er als der zum Richter bestellte Herr und Messias fommt. Das mit der Berwerfung feines Meffias als der ichwerften Gunde beladene gegenwärtige Geschlecht des Bolfes (2, 40: yeveà oxoliá; vgl. Deut. 32, 5) fann in diesem Gerichte natürlich nur das Verderben erwarten (8, 20: ἀπώλεια: vgl. §. 34, c), wenn ihm nicht ein Weg zur Errettung gezeigt wird. Ginen folden hat aber Betrus dem Bolfe gezeigt (2, 40), indem er die Beiffagung Roels: jeder, der den Namen des Herrn anrufen werde, folle gerettet werden, deutet von dem Namen des zum Herrn und Meffias erhöhten Jesus (v. 21). Es ist kein anderer Name unter Menschen gegeben, traft beffen, d. h. durch beffen Unrufung man errettet werden foll, als ber Name des Meffias. Daher ift in ihm allein als dem Berrn der voll= endeten Theofratie für alle Genoffen derfelben die meffianische Errettung begründet (4, 11 f.). Insofern ist Jesus nicht allein zum Herrn, sondern zugleich zum Erretter erhöht (5, 31). Als der zum Richter bestellte Messias (10, 42) hat er natürlich auch zu bestimmen, wer von biesem Bericht errettet werden foll; und erretten wird er nach 15, 11 durch seine Suld Alle, welche durch feine Unrufung zeigen, daß fie buffertig bie Beil8botschaft angenommen haben. Mit der Errettung vom Berderben ift aber zugleich das vollendete Beil gegeben, das nach §. 34, b in dem (ewigen) Leben besteht. Jesus ift daher auch der Heerführer diejes Lebens geworden (3, 15: ἀρχηγός της ζωης), indem er als der durch die Aufer= ftehung zum Leben Gelangte Alle den Weg zum Leben führt.

# 3weites Rapitel. Die Urgemeinde und die heidenfrage.

## §. 41. Die Gemeinde und die Apostel.

Am Pfingstfefte wurde die Gemeinde gegründet durch die Ausgießung des Geistes und die Einführung der Taufe, an deren Uebernahme fortan die Theilnahme an der Sündenvergebung und der Geistesgabe geknüpft ist.a) Die Gemeinde blieb verbunden durch ihre Theilnahme an der Lehre der Apostel, durch Verwirklichung der Vrudergemeinschaft unter einander, durch den Nitus des Brodbrechens und durch das gemeinsame Gebet.b) Sine Organisation der Gemeinde entsteht gelegentlich durch Sinsetzung von Armenpslegern, an deren Stelle später die Aeltesten auch die übrigen Gemeindeangelegenheiten antlich besorgen. Die äußeren Diensteleistungen verschen die jüngeren Gemeindeglieder ohne ausdrückliche Beamtung.e) Die Apostel widmen sich gestissentlich ganz dem Gebet

und dem Dienst am Worte, ohne außerdem eine spezifische Begabung ober Befugniß zu beanspruchen.d)

a) Durch die Geiftestaufe am Pfinastfeste hatte sich der erhöhte Chriftus seinen Jüngern aufs Neue bezeugt als ben, welcher die Berwirklichung des Gottesreiches auf Erden herbeiführen wolle und fonne. Es gab jett eine Gemeinde Christi (& exxlysia schlechthin: 5, 11. 8, 1. 3) inmitten der ATlichen Gottesgemeinde, die von ihm felbst durch die Gabe des Geiftes geweiht war zur Stätte seiner Berwirklichung. Es war bas nicht eine Schule oder Sette, die durch besondere Lehrsätze oder Religionsgebräuche verbunden gewesen ware. Bielmehr, wie die ATliche Gemeinde durch das gottgeordnete Band der Blutegemeinschaft, fo war diefe Gemeinde verbunden durch die Gottesgabe des Geiftes, und die Mittheilung Dieser erklärte ihre Glieder für die mahren Anechte Jehovas (2, 18), in deren Mitte fich die vollendete Theofratie mit all ihren Segnungen vermirklichen mußte. Bon denen aber, welche in Folge ber apostolischen Predigt sich dieser Gemeinde anschließen wollten, forderte Betrus bereits nach seiner ersten Pfingitpredigt die Vollziehung der Bußtaufe (2, 38: μετανοίσατε καί βαπτισθίτω έκαστος), welche einst Johannes der Täufer von dem ganzen Volke gefordert hatte. Durch das Untertauchen follte ber Entschluß, die alte Gesinnung völlig abgethan sein zu lassen und als ein neuer Mensch ein neues Leben zu beginnen, in symbolischer Handlung bargestellt und befräftigt werden. Das Neue war nur dies, daß das Untertauchen vollzogen wurde auf den Würdenamen Jesu hin (8, 16: εἰς τὸ ὄνομα τοῦ χυρίου Ἰησοῦ; vgl. 2, 38: ἐπὶ τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστου und 10, 48, wo ev steht).1) Es war damit ausgesprochen, daß dieser Aft die Anerkennung Jesu einschlösse als dessen, als welchen ihn der in der Gemeinde gangbare Name desselben bezeichnete, d. h. als des Herrn und Meffias. Waren aber damit die beiden Forderungen erfüllt, an welche die Theilnahme an den Heilsgütern der messianischen Zeit gefnüpft war (§. 40, b. c), so mußten dieselben auch unmittelbar benen zu Theil werden, die sich der Buftaufe im Namen Zesu unterzogen. Als folche verheißt daher Betrus denen, die fich taufen liegen, die Gundenvergebung und die Gabe des Geistes (2, 38).2) An der durch äußerlich

<sup>1)</sup> Daß dieses der ursprüngliche Ausdruck für die spezifische Anwendung des Tausritus in der christlichen Gemeinde war, erhellt unzweiselhaft aus 1 Cor. 1, 13. 15 (vgl. 10, 2). Es ist nicht unmöglich, daß die Benennung Jesu, welche der Ausdruck für die Anertennung seiner messianischen Bürde war, wie sie der Tausritus forderte, schon frühe sich dahin ausprägte, daß der technische Wessiasname (& Xpiozós) seines Appellativsinnes entsleidet und mit dem Namen Jesus zu einem Nomen proprium zusammengesigt wurde (ŏvopa Insod Xpiozós). 3, 6. 4, 10. 8, 12. vgl. 9, 34. 10, 36). Jedoch ist zu bemerken, daß gerade in diesen Reden & Xpiozós noch oft in seinem ursprünglichen technischen Appellativsinne vorkommt (2, 31. 36. 3, 18, 20. 4, 26; vgl. 5, 42. 8, 5) und daß daher schwerz zu bestimmen ist, wie weit jener Ausdruck, der auch sonst der Apostelgeschichte eignet, bereits der von Lucas benutzen Duelle angehörte. — 2) Damit war dann die bloß symbolische Handlung der johanneischen Bustaufe zum Sakrament, d. h. zum Behikel übernatürsicher Gnadengaben geworden. Es ist offendar bereits ein sekund dürer Zug, wenn das Marcusevangelium die Bermittlung der Sündenvergebung schon

wahrnehmbare Erscheinungen sich kundgebenden Geistesausgießung (§. 40, a. Anm. 1) hatten die Gläubigen das Unterpsand, daß diese Berheißung sich erfüllt habe (vgl. 19, 5 f.); und durch sie bestätigte also der erhöhte Christus, daß die Apostel nach seinem Willen und in seinem Namen dieses Bundeszeichen eingesetzt hatten (vgl. §. 31, b). Darum konnte Petrus die Taufe als den Weg bezeichnen, der zur messianischen Errettung führt (2, 40), sosen man durch lebernahme derselben in die Gemeinde eintrat, welche ihr erhöhter Herr bei seiner Wiederfunft zum Gericht vom Verderben erretten mußte.<sup>8</sup>)

b) Eine kurze Beschreibung von dem Leben der ersten Gemeinde giebt Lucas Act. 2, 42, und zwar nach seiner älteren Quelle, da er v. 43-47 dieselbe zu erläutern und zu ergänzen gesucht hat. Hiernach sammelte sich die Gemeinde um die Lehre der Apostel, welche ja nur die Fortsetzung der Berfündigung Jesu war, ähnlich wie die beständige Nachfolge Jesu behufs bleibenden Unhörens feiner Lehre bei Lebzeiten des Meffias das Zeichen der bleibenden Jüngerschaft gewesen mar (g. 29, a). Uebrigens scheint auch der Name der uaInval im Kreise der Urgemeinde fortgedauert zu haben (15, 10; vgl. 6, 1 f. 9, 36). Sie war verbunden durch das Band einer innigen Gemeinschaft (xocvwvia); in der weiteren Brudergemeinschaft der Bolfsgenoffen (2, 29. 37. 3, 17) bildete fie eine engere Brüdergemeinde (1, 15. 11, 29. 15, 1 u. öfter), in der man sich als άδελφοί (vgl. 1, 16. 6, 3. 12, 17. 15, 7. 13) anredete, wie ichon Jefus feine Anhänger fich als Brüder betrachten gelehrt hatte. Diefe brüderliche Gemeinschaft fand ihren Ausdruck in der barmberzigen Fürsorge für die Wittwen (6, 1) und damit natürlich für die Armen überhaupt. Für Diese stellten nicht selten wohlhabende Gemeindeglieder ihr ganges Bermogen zur Disposition (4, 37), ohne daß dies aber als Pflicht betrachtet wurde (5, 4). Die Mahlzeiten wurden gemeinsam gehalten und bas Brodbrech en Jesu beim Abschiedsmahl in heiliger Erinnerungsfeier dabei wiederholt. Endlich war nach 2, 42 die Gemeinschaft der Jünger eine Gebetsgemeinschaft (vgl. 1, 14. 4, 24. 12, 12), bem entsprechend, daß Jesus das (erhörliche) Gebet zum Borrecht und zur Pflicht seiner Anhänger gemacht hatte (§. 20, b. 30, b). Dag demnach die Gemeinde= genoffen ihre stehenden, geschloffenen Zusammenfunfte hatten, in denen fie fich ihres gemeinsamen Befenntniffes in dem Unhören der apostolischen Predigt und gemeinsamem Gebet bewußt wurden und meift mohl auch bas Brod brachen, leibet feinen Zweifel.

ber Johannestause beilegt (1, 4). Die älteste llebersieserung weiß davon nichts und behält die Geistestause ausdrücklich dem kommenden Meisias vor (Matth. 3, 11). — 3) Das schließt natürlich nicht aus, daß der erhöhte Christus selbst an diese Ordnung nicht gebunden war. Es zeigt sich nirgends eine Spur, daß die Tause als nothwendig erachtet ist sitr die, welche bereits früher Jünger Jesu gewesen und durch ihn selbst zur Sinnesänderung und zum Glauben gesührt waren. Die erste Jüngergemeinde empfängt die Geistesgabe ohne Tause (2, 33) und ebenso die erste Gemeinde der Unbeschnittenen (10, 44), um durch ein göttliches oppeior die Tause derselben zu veranlassen (10, 47, 11, 15-17); vgl. auch (10, 47, 11, 15-17); vgl. auch (10, 47, 11, 15, 17). Es kommt sogar der Fall vor, daß dieselbe sich nicht unmittelbar nach der Tause einstellt (8, 16); vgl. v. (12).

c) So wenig Jejus etwas über eine Organisation ber fünftigen Gemeinde bestimmt hat (§. 31, c), so wenig haben die Apostel eine folche von vorn herein für nothwendig gehalten. Als in Folge des Wachsthums der Gemeinde die Berwaltung der Armenpflege eine umfangreichere murde und zur Bermeidung von Mifftanden eingehendere Sorgfalt erforberte. beschloß die Gemeinde auf den Borschlag der Apostel, die bisher die Liebes= gaben in Empfang genommen und verwaltet hatten (4, 37. 5, 2), fieben durch die Geistesgabe der Beisheit befähigte Männer zu mählen, die fich diefer Mühwaltung unterzögen (6, 1-6). Als Diakonen werden diefe Siebenmunner (21, 8: οξ έπτά) nicht bezeichnet, obwohl es eine διακονία ift, die fie übernehmen (6, 2). Später finden wir auch das Inftitut der Synagogenältesten in der Gemeinde nachgebildet in den ποεσβύτεροι, deren Beruf bemnach die Berwaltung ber äußeren Gemeindeangelegenheiten ge= wesen sein muß. Da nun unter diesen zunächst keine wichtiger und umfaffender fein konnte, ale die Armenpflege, und da wirklich die Melteften 11, 30, wie früher die Apostel, die Liebesgaben in Empfang nehmen: fo find dieje Aeltesten nach der zeitweisen Unterbrechung der Kontinuität des Gemeindelebens (8, 1) - in Folge deren wir einen der Sieben forton als Evangelijten thätig sehen (8, 5. 26 ff. 21, 8) - an ihre Stelle getreten und haben die Pflichten der nur ad hoc gewählten Siebenmanner in ihre umfaffendere Umtewirtsamkeit mit aufgenommen.4) Aeufere Dienft= leiftungen in der Gemeindeversammlung verrichten ohne besondere Beamtung die jüngeren Gemeindeglieder (5, 6. 10: οξ νεώτεροι oder νεανίσκοι), und bagu scheint selbst die aufere Bollziehung des Taufritus gerechnet gu merden (10, 48).

d) Gang übereinstimmend mit bem Auftrage Jesu (g. 31, a) bezeichnen die Apostel als ihre spezifische Berufsthätigkeit, die diaxovia rov Loyov (6, 2. 4). Durch diese bilden sie die Lehrautorität in der Ge= meinde. Mit der diaxovia rov doyov, soweit dieselbe im Kreise der Gemeinde geübt wird, hängt wohl auch bas Borbeten in ber Berjammlung ausammen (6, 4: ποοσευχή), das ebenso wie das Lehren die Leitung der Berjammilung involvirt. Wenn die Apostel ursprünglich auch die äußeren Angelegenheiten versorgen, so entledigen sie sich ihrer doch bald; fie achten Diefelben nicht in den Rreis ihrer spezifischen Berufsthätigkeit gehörig, haben fie also auch bisher nur als die hervorragenoften Blieder ber Bemeinde und nicht fraft ihres Apostelamtes verwaltet. Richt einmal regimentliche Befugnisse sehen wir fie ausüben. Die Bahl der Siebenmänner wird auf ihren Borschlag von der Gemeinde beschlossen und ausgeführt (6, 5; vgl. 1, 23). Die Entscheidung auf dem sogenannten Apostelkonzil wird durch die Reden der Apostel nur vorbereitet, aber im Einverständniß mit ihnen von den Bresbytern und nach der Darftellung 15, 22 f. sogar von der ganzen Gemeinde getroffen. Die

<sup>4)</sup> Als Lehrautorität treten die Aeltesten nirgends auf; auch nicht auf dem Apostels konzil (Lechler, S. 308), wo ihre Betheiligung wohl nur so stark hervortritt (15, 2. 6), weil die dort verhandelte Frage außer ihrer religiösen Seite eine tief ins gesellige Leben der Gemeinde eingreisende Bedeutung hatte. Auch 21, 18 ff. berathen sie mit Paulus Maßregeln, um den Frieden in der Gemeinde zu erhalten (vgl. v. 22).

Entlarvung ber beiden Betruger, welche die Strafe Gottes ereilt (5, 3-10), ift kein Akt der Kirchendisziplin.5) Wenn durch der Apostel Sande Zeichen und Bunder geschehen (2, 43. 5, 12), fo ift dieje Gabe boch keineswegs an sie gebunden (4, 29 f.; vgl. 6, 8. 8, 6 f. 13). Betrus lehnt die Borftellung ausdrücklich ab, daß diefelben durch ein besonderes ihnen beiwohnendes Bermögen geschehen seien (3, 12). Auch Andere haben die Geiftesgabe der Beisheit (6, 3. 10), reden durch den Beift (6, 10. 7, 51), sehen Gefichte (7, 55) und weissagen (19, 6. Bal. die προφήται 11, 27 f. 13, 1. 15, 32), wie ja der Allen mitgetheilte Geift überhaupt das Pringip der Gnadengaben ift (§. 40, a, Unm. 1). Wenn die Samaritaner durch die Sandauflegung der Apostel den heiligen Geift empfangen (8, 17. 19), so zeigt v. 15, daß dieselbe nur Symbol bes auf fie bezüglichen Gebets ber Apostel ift. Und auch biefe Handauflegung wird 9, 17 (vgl. v. 12) von einem der Jünger mit gleicher Wirkung vollzogen. Gbenfo begleitet 6, 6 die Sandauflegung nur das Gebet, womit die Apostel die wegen ihrer Begabung erwählten Armenpfleger in ihr Amt einführen. Und eine analoge Ginführung in den dem Barnabas und Saulus übertragenen Missionsberuf vollziehen die Propheten und Lehrer der antiochenischen Gemeinde (13, 3), während 14, 23 die Bestellung ber Gemeindebeamten nur unter Gebet erfolgt. Wenn endlich nach 8, 14 die Apostel für die Berbindung der Neubekehrten mit der Muttergemeinde zu forgen icheinen, fo thut dies in gang analogem Falle die Muttergemeinde selbst durch eines ihrer anderen Glieder (11, 22).6)

### §. 42. Die Gesammtbefehrung Jeracle.

Die apostolische Mission unter Israel ist nur die Wiederaufnahme der heilverkindenden und bekehrenden Wirksamkeit Zesu; sie soll durch die Gesammtbekehrung Israels die Wiederkunft Zesu und damit den Eintritt der Endvollendung ermöglichen.a) Es ist demnach dem Volke noch eine Bußfrist gegönnt; selbst die Ermordung des Messias soll als Versehlungsstünde und nur der desinitive Ungehorsam gegen ihn als die Frechheitssünde betrachtet werden, auf welche die Ausrottung aus dem Volke als Strafe

<sup>5)</sup> Wenn in den Aposteln der heilige Geist betrogen und auf die Probe gestellt erscheint (v. 3. 9), so geschieht dies doch nur, weil sie die der Gemeinde anvertrauten und von ihr auf Grund des heiligen Geistes gewertheten Gaben in Empfang genommen haben (v. 2); denn alle Genossen der Gemeinde haben den Geist empfangen. — 6) Die hervorragende Stellung, welche Petrus in der Gemeinde einnimmt, ist eine Folge seiner eigenthämtlichen Begadung, wonach er in Wort und That überall vorangeht, keine amtslich stritte. Erst später betrachtete man dieselbe als Folge einer von Jesu ihm überstragenen Oberleitung und bezog die Verheißung der Schlüsselgewalt auf ihn allein, indem man sie nach Jes. 22, 22 deutete (Marth. 16, 19). Neben ihm müssen nach 12, 2 einerseits, nach 3, 1. 3 f. 11. 4, 13. 19. 8, 14 andrerseits die Söhne des Zebedäus besonders hervorgeragt haben, die sichon Fesu an nächsten standen (§. 31, a). An seine Stelle tritt, ohne daß wir etwas von einer ausdrücklichen Bestimmung darüber hören, seit der Gesaugennehmung des Petrus Jacobus, der Bruder des Herrn (12, 17. 15, 13; vgl. 21, 18).

gesetzt ist.b) Darum bleibt den Aposteln die Hoffnung, daß das bekehrte Israel die Gemeinde der Vollendungszeit sein werde; damit aber ist das Festhalten am väterlichen Gesetz nothwendig gegeben.c) Selbst die erneute Drohweissagung des Stephanus und seine furchtbare Straspredigt hat nicht die Heiligthümer Israels angegriffen und spricht noch nicht das göttliche Verwerfungsgericht über das Volk aus.d)

a) Der eigentliche Auftrag der Apostel geht nach §. 31, a nicht an die Gemeinde, jondern an das gange Bolf. Sie find die von Gott er= wählten Zeugen, die zur Berfündigung der Auferstehung besonders qualifizirt und mit der Botichaft an das Bolf beauftragt find (10, 41 f.; vgl. 4, 19 f. 5, 29). Die Bedeutsamteit ihrer auf das Zwölfftämmevolk bezüglichen Zwölfzahl wird durch die Ersatwahl für den ausgeschiedenen Judas (1, 20) ausdrücklich anerkannt. 1) Durch Jesum hatte ja Gott den Gohnen Israels die Heilsbotschaft gesandt (10, 36). Da aber die Berwirklichung des Heiles abhängig blieb von der Ginnesanderung des Bolfes, fo mar fein nachftes Bemühen gemejen, jeden Gingelnen im Bolt zur Umtehr von feinen Gunden zu bewegen (3, 26). Dies Bemühen war vergeblich gewesen; ftatt sich zu befehren, hatte bas Bolf feinen Meffias gemorbet. Dadurch mar bie uriprünglich intendirte gradlinige Entwicklung des messianischen Heilswertes unterbrochen. Der getödtete Meffias mar von Gott auferweckt und zum Simmel erhöht. Aber gerade diefe Erhöhung, deren Zeugen ihm die Apostel waren (5, 32, lie8: έσμεν αυτώ μάρτυρες), mußte nun bem Bolfe ber fraftigfte Untrieb jur Ginnesanderung werden (5, 31 und bagu §. 40, b). Daher waren die Apostel noch einmal an das Bolf Israel (10, 42) ausgesandt mit der Botichaft von der Meffianität Jeju und mit der Forderung der Ginnesanderung. Bejus mußte nun im himmel bleiben, bis die Zeiten der allgemeinen Bekehrung eingetreten waren, welche Maleachi (3, 23 f.) geweiffagt hatte (Act. 3, 21). Daß bavon bie αποκατάστασις πάντων zu verstehen ist, zeigt Marc. 9, 12 und wird durch den Zusammenhang bestätigt. Dann erst war das Bolk vorbereitet auf die lette Endvollendung, welche Jesus als der ihm bestimmte Messias bei feiner zweiten Sendung bringen follte (Act. 3, 20). In biefem Sinne hängt es von ihrer Sinnesanderung und Bekehrung ab, daß die verheißenen Zeiten der Erquidung, d. h. die messianische Zeit in ihrer höchften Bollendung tommen tonne (v. 19). Die Erfüllung biefer Bedingung herbeizuführen, ist die Aufgabe der apostolischen Mission unter Israel.

b) Es bleibt also dabei, daß dem Bolte Israel bas messianische Beil

<sup>1)</sup> Zur Wahl können, wenigstens nach der Darstellung des Lucas, nur solche kommen, die während der ganzen Zeit, auf welche sich die Verkindigung erstreckt (10, 37—41), ständige Begleiter Jesu gewesen sind (1, 21 f.). Unter den dazu Dualifizirten, welche die Gemeinde ausstellt (v. 23), entscheidet Gott selbst durch das auf seine Anrufung geworfene Loos (v. 24—26). Der Verheißung Jesu gemäß (Matth. 10, 20) werden die Apostel durch den Geift zu ihrer Vertheidigung vor dem Synedrium besonders befähigt (4, 8) und auch sonst zur Verkindigung des Wortes ausgerüstet (v. 31). Doch desanspruchen sie das Recht der Verkündigung keineswegs ausschließlich (vgl. 6, 10. 8, 4 f. 11, 19 f.).

bestimmt ift (2, 39: νμῖν ή ἐπαγγελία καὶ τοῖς τέκνοις νμῶν). Sie find die Rinder der Bropheten, die all dies Seil verheißen haben (3, 24), und die Genoffen des Bundes, den Gott mit den Erzvätern gefchloffen und in welchem er fich dem Samen Abrahams verpflichtet hat (v. 25). Dieses fann auffallen, da ja nach der älteften Ueberlieferung Jesus bereits Die Berwerfung des Bolfes verfündet hatte (g. 28, d). Aber wie es feine Beilsweiffagung giebt, die nicht von dem Berhalten der ju Segnenden abhängig bliebe, so giebt es auch feine Drohweissagung, die nicht durch buffertige Umfehr rudgungig gemacht werden fann. Gelbft die Grundung einer eigenen Gemeinde Chrifti inmitten der Allichen Boltsgemeinde involvirt noch nicht die Berwerfung der letzteren, da jene fich allmählich bis jum Zusammenfallen mit dieser ausbehnen fann. Daß die dem Bolfe von Befu gedrohte Berwerfung einftweilen noch suspendirt ift, daß fie noch burch die Sinnesanderung des Boltes ruckgängig gemacht werden fann, das ift die Boraussetzung der gangen urapostolischen Missionspredigt. Betrus verfündet ausdrucklich dem Bolte, daß jelbft die frevelhafte Ermordung des Messias noch als xar ägvolar begangen betrachtet (3, 17) und auf Grund buffertiger Umfehr vergeben werden foll (v. 19). Ber aber jett auf den von Mofes verheißenen Propheten, d. h. den Meffias nicht hort, über ben wird nicht die Strafandrohung aus Deut. 18, 19, sondern ausdrücklich die Fluchformel aus Num. 15, 30 ausgesprochen (3, 23), d. h. er hat die Gunde begangen, von der fcon Jejus jagt, daß fie nicht vergeben werden fann (§. 22, b).2) Damit ift bem Bolf noch eine Gnadenfrift geschenft. Es foll versucht werden, ob nicht das Gine große σημείον, auf das ichon Jesus die wundersuchtige Menge verwies (Matth. 12, 39 = Luc. 11, 29), sie noch zur Umtehr bewegen kann (vgl. 5, 31).

c) Die Apostel hoffen noch eine Gesammtbekehrung Israels. Diese Hoffnung ist die Scele ihrer Missionsarbeit. Damit ist nicht gesagt, daß jeder Einzelne sich bekehren und gläubig werden wird; denn auch die Propheten hatten ja stets vor dem Eintritt der messianischen Bollendung eine Sichtung geweissagt, durch welche die unwürdigen Glieder des Volkes von der Theilnahme an dem messianischen Heilnahme an dem messianischen Heilnahme an dem messianischen Heilnahme an dem großen, welche sich geweigert haben, auf den großen messianischen Propheten zu hören und die Sinnesänderung durch die Taufe auf seinen Namen zu besiegeln, werden aus dem Volke ausgerottet, so daß schließlich nur Gläubige in Israel zurückbeiben. Das bekehrte und an den Messias gläubige Israel wird die Gemeinde der Endzeit sein, welche für die Volkendung reif ist. Mit der Hoffnung

<sup>2)</sup> Das A. T. unterscheidet zwischen Schwachheits- oder Versehlungssünden, die aus Versehen (Lev. 4, 2, 22, 14: ΤΥΙΡΊ, κατ' άγνοιαν) begangen waren und durch das Opferinstitut gesühnt werden fonnten, und zwischen solchen, die in frechem Freveln begangen (Num. 15, 30 f.: ΤΥΤ), mit Ausrottung aus dem Volke bestraft wurden (έξολοδρευθήσεται ή ψοχή έκείνη έκ του λαοδ).

<sup>3)</sup> Mit dieser Hoffnung ift an sich die Möglichkeit gegeben, daß noch eine Berwirklichung des Gottesreiches in den Formen der israelitischen Theobratie eintreten und damit auch die Beissaung von Israels Reichsherrlichkeit sich erfüllen könne, auf welche

auf eine endliche Gesammtbefehrung Israels in diesem Sinne war aber nothwendig gegeben das unbedingte Festhalten am väterlichen Wesete. Sollte Israel als Bolf der meffianischen Bollendung theilhaftig werben, fo mußte es auch an feinem Gefete festhalten; benn Israels ganges Boltsleben beruhte ja auf diejem Gesetze. Israel war nur ein von den Bölfern abgesondertes Bolt, jo lange es an diefem Gefete fefthielt. Und wenn aus irgend einem Grunde die messiasgläubigen Israeliten fich bavon hätten lossagen durfen, jo fonnten fie es nicht, ohne eine Scheibewand zwischen fich und ihren noch ungläubigen Bolksgenoffen aufzurichten, welche jede Befehrung derjelben in umfaffenderem Mage unmöglich machte. Aber fein Wort Jefu fprach ja feine Junger von der Befolgung des göttlichen Gesetzes frei (vgl. S. 24), dem sie durch die Beschneidung verpflichtet maren. Daher fann es nicht verwundern, daß die Urgemeinde gesetzetten blieb und, weil fie es mit all ihren Pflichten ftreng nahm, auch in hohem Grade gesetzeifrig war, wie noch 21, 20 von ihr bezeugt wird (vgl. 2, 46. 3, 1. 10, 9. 14. 22, 12).4)

d) Die Vertheidigungsrede des Stephanus (Act. 7) zeigt keine Spur davon, daß er das Gesetz und den Kultus Israels als etwas Unvollkommenes betrachtet oder die endgiltige Verwerfung des Volkes ausgesprochen habe. 3) Allerdings aber zieht sich durch die ganze Rede

ursprünglich jedenfalls die Apostel hofften (1, 6). Daß eine solche im Kreise der Apostel später noch gehofft wurde, läßt sich nicht nachweisen; denn auf die Frage nach der Form, in welcher sich die Zeiten der Erquickung (3, 19) verwirklichen werden, wird nirgends näher eingegangen; und die himmlische Bollendung des Gottesreiches, die Teius verheißen (8, 34), ließ sich nitt einer solchen Hoffnung nur vereinigen durch chiliaftische Borstellungen, von denen sich in dieser Zeit keine Spur zeigt. Das schließt natürlich nicht aus, daß dergleichen Hoffnungen hie und da genährt wurden; aber es läßt auch den Weg zu der Einsicht offen, daß die irdische Bollendung der israeslitischen Theobratie durch den Messiasmord ein sir allemal verscherzt sei. – 4) Die Frage nach den Bedingungen der Theilnahme am messanischen Heilnehmte das zunächst gar nicht. So gewiß kein wahrhaft frommer Jude deshalb, weil er fromm war, der vom Messias erwarteten Sündenvergebung und Geistesmittheilung entbehren zu können glaubte: so wenig konnte diese Frömmigkeit an sich ihn zur Nittgliedschaft der messsanischen Gemeinde berechtigen, die auf ganz anderen Bedingungen beruhte (vgl. §. 41, a), oder ihn im messsanischen Gericht erretten, da dies lediglich von seiner Stellung zum Messias abhing.

5) Er hebt vielmehr den göttlichen Ursprung der Beschneidung hervor (7, 8); er schildert mit Vorsiede den Moses als den großen vordiklichen Erretter des Volkes (v. 35 dis 37); er läßt ihn aus Engelsmund das Geset empfangen, das er als dira Zavta (v. 38) und als verdindlich für Jsrael (v. 53) bezeichnet. Wenn es v. 53 heißt, sie hätten das Geset empfangen als Engelversügungen (nicht bloß durch Prophetemworte v. 52), so zeigt der Gegensatz, daß dadurch die Schuld ihrer Nichtbesolgung desselben gesteigert werden soll, also keinesfalls das Gesetz als eine geringere Gottesossendurung bezeichnet werden, deren Aeußerlichkeit und Vergänglichkeit man sich aus der Vermittlung durch die Engel erklärte (Verschlag S. 324). Denn allerdings geht durch die ganze Rede die Tendenz, zu zeigen, wie unempfänglich das Volk von Ansang an sich gegen die Offenbarungen Gottes verhalten habe. Schon die Patriarchen haben sich an dem von Gott erhöhten Joseph versündigt (v. 9 f.), die Zeitgenossen des Moses haben in ihm den gottgesandten Erretter nicht erkannt (v. 25—28), sondern ihn verseugnet (v. 35) und nachmals im Ungehorsam gegen ihn sich zum Götzendienst gewandt (v. 39—43). Die gegenwärtige Generation aber nennt Stephanus die Söhne der Prophetenmörder

der Gedanke bin, daß die göttliche Beilsoffenbarung nicht an die Tempelftätte gebunden fei. Schon Abraham empfing die grundlegende göttliche Offenbarung in Mesopotamien und tam erft fpat in das verheißene Land (7, 2-4). Seine Nachkommen mußten 400 Jahre im fremden Lande dienstbar sein (v. 6; vgl. v. 9-36) und 40 Jahre in der Bufte mandern. wo ihnen die Gesetzesoffenbarung zu Theil ward (v. 36. 38), wie Gott dem Moses selbst im fremden Lande erschienen war (v. 29 f.). Selbst in ben glangenden Tagen Jojuas und Davids haben die 3eraeliten Gott in der Stiftehutte verehrt (v. 44-46). Erft Salomo durfte ihm den Tempel bauen, der doch auch nach dem Prophetenwort (Jef. 66, 1 f.) noch nicht der eigentliche und ausschließliche Wohnsitz Gottes war (7, 47 bis 50). Da diese Ausführungen eine Vertheidigung sein sollen mit Bezug auf die Aeuferungen, um beretwillen Stephanus angeflagt war, so ist nichts mahrscheinlicher, als daß er die Drohweissagung Christi von dem Falle des Tempels reproducirt hatte; und wohl mochte er, ganz im Sinne Jesu (§. 24, d), baran die Aussicht gefnüpft haben, daß mit biefer Ratastrophe auch die Kultusordnung, deren Mittelpunkt der Tempel war, fich ändern werde. Aber sicher hatte er das nicht so unvermittelt hingestellt, wie die falschen Zeugen behaupteten (6, 14), sondern angedroht für den Fall der allerdings immer wahrscheinlicher werdenden definitiven Berftockung des Bolkes. Seine ganze Rebe zeigt, daß er fich bewußt mar, nicht gegen die heilige Stätte und das Gesetz gefrevelt zu haben, wenn auch die verschärfte Form, in der seine Drohworte aufs Neue auf die immer unvermeidlicher werdende Rataftrophe himviesen, dem Botte jum ersten Male wieder das Bewußtsein wectte, daß die messianische Sette mit ihren letten Ronsequenzen die nationalen Heiligthümer bedrohe.

## §. 43. Die Stellung der Beidendriften in der Gemeinde.

Bgl. J. Beiß, das Judendyristenthum in der Apostelgeschichte (Stud. u. Krit. 1893).

War die endliche Theilnahme der Heiben am messianischen Heile auch von vorn herein vorbehalten, so blieb es doch Gott überlassen, wie er diesselben einst der vollendeten Theobratie zusühren werde.a) Erst ausdrücksliche Weisungen Gottes mußten die Urgemeinde überzeugen, daß es sein Wille sei, schon vor der Gesammtbekehrung Israels Heiben zur Theilnahme an der messianischen Gemeinde hinzuzusühren.b) Auf dem Apostelkonzil wurde gegenüber den Eiserern, welche von diesen Heiden den Durchgang durch das Judenthum verlangten, die Freiheit der bekehrten Heiden von

<sup>(</sup>vgl. Matth. 23, 31) und schilt sie hartnäckig und unbeschnitten an Herz und Ohren, weil sie dem in den Verkündigern des Evangeliums zu ihnen redenden Geiste Gottes widerstrebten, wie ihre Väter dem in den Propheten redenden (7, 51 f.), und weil sie das Gesetz, für das sie eiserten, selbst nicht erfüllten (v. 53). Allein alles dies ist doch immer nur eine scharfe Straf- und Bußpredigt; und es liegt keinersei Andeutung vor, daß der Schluß dem Redner abgeschnitten sei, weshalb auch Schmidt (II, S. 36) und Nösgen (S. 65), die dies annehmen, darüber uneins sind, ob er dem Volk seine Verzwerfung verkündigen oder zu Umkehr und Glaube aufsordern wollte.

Gesetz ausdrücklich anerkannt und nur Vorsorge getroffen, daß diese Anserkennung nicht der Mission unter Israel Abbruch thue.c) Dagegen reichten seine Beschlüsse nicht aus, um die gesellige und kultische Gemeinsschaft der beiden in ihrer ganzen Lebensordnung geschiedenen Theile der christlichen Gemeinde zu sichern; und eine extreme Partei in der Urgemeinde kehrte bald trotz derselben zu ihren alten Prätensionen zurück.d)

a) Petrus citirt die patriarchalische Weifsagung (Gen. 22, 18), nach welcher im Samen Abrahams alle Geschlechter der Erde gesegnet werden follen (3, 25). Damit ift die endliche universelle Verwirklichung bes meffianischen Heiles ebenso bestimmt ausgesprochen, wie die Boraussetzung. daß, ehe diefelbe möglich wird, erft der Same Abrahams biefes Beiles theilhaftig werden muffe. Deshalb hat Gott nach v. 26 feinen Knecht zuerit zu Israel gesandt, um deffen Bekehrung zu bewirken und damit feine Segnung durch das verheißene Beil zu ermöglichen (g. 42, a). Allein die Berheißung desselben gehört nicht nur den Juden, sondern auch denen in der Ferne (2, 39), und das find nach Jef. 57, 19. Sach. 6, 15 ohne Zweifel die Heiden, zumal ja die Diasporajuden unter der Zuhörerschaft der Pfingstrede gahlreich vertreten und also in das vurv mit einbegriffen waren. Wenn aber Petrus mit Unspielung an Joel 3, 5 fagt, daß Gott die Heiden herzurufen werde, so ist die Art, wie Gott dies thun werde. eben damit von ihm, wie von Jesu (§. 28, d), unbestimmt gelassen und jedenfalls eine eigentliche Heidenmission nicht ins Auge gefaßt. Ru einer folden befaßen die Apostel nach der ältesten Ueberlieferung feinen Auftrag (§. 31, a). Sie war auch von vorn herein ganz unmöglich, weil es ber ftreng israelitischen Frommigfeit, wenigstens in den palästinischen Rreifen. denen die Urapoitel angehörten, für gesetwidrig galt, mit den Unbeschnittenen in einen Bertehr zu treten (10, 28, 11, 3; vgl. Gal. 2, 12, 14), wie eine Mission unter ihnen ihn erfordert haben würde. Aber auch die prophetischen Schilderungen von der Art, wie die Beiden zur messignischen Zeit am Beile Israels Untheil erlangen wurden, hatten nie eine eigent= liche Seidenmiffion ins Auge gefaßt. Bielmehr follten die Beiden, durch die Herrlichkeit Braels angelockt, von felbst sich aufmachen, um der voll= endeten Theofratie sich anzuschließen (Mich. 4, 1 f. Jef. 2, 2 f. 60, 4 f. Ber. 3, 17). Diese Bollendung der Theofratie konnte aber nur durch die Bekehrung Israels herbeigeführt merden, von welcher Jer. 4, 1 f. ausdrücklich das Heil der Heiden abhängig macht. Und je mehr die Avostel das messianische Heil als eine Fülle geistiger Güter erkennen gelernt hatten, um so mehr blieb jene Vollendung zunächst unabhängig von der eiwa damit eintretenden politischen Wiederherstellung.

b) Als der erste Fingerzeig Gottes, nach welchem schon vor der Gesammtbekehrung Israels Unbeschnittene der Gemeinde zugeführt werden sollten, erscheint in der Apostelgeschichte die Bekehrung des Hauptmanns Kornelius. Ausdrücklich hatte Gott dem Petrus in einem Gesichte gezeigt, daß er nicht für unrein achten dürse, was Gott für rein erklärt (10, 10–16); und der Geist hatte ihm dies Gesicht dahin gedeutet, daß er den Boten des Kornelius solgen solle, die ihn in das Haus des unreinen Heiden (v. 17–20; vgl. v. 28). Als er dort erfährt, daß Kors

nelius auf göttlichen Befehl bereit fei zu hören, mas Gott ihm burch feinen Boten fagen läßt (v. 30-33), da erfennt er, daß Gott ohne Un= feben der Berjon die Beilsbotschaft jedem verfündigen laffen wolle, der wegen feiner Gottesfurcht und Gerechtigkeit ihm wohlgefällig fei (v. 34 f.), und predigt ihm das Evangelium (15, 7). Aber erft als Gott burch die Beiftesansgiegung gezeigt hat, daß er feinen Unterschied mache zwischen heidnischen und judischen Gläubigen, sondern jene der Gemeinschaft mit seinem durch die Beschneidung geweihten Bolt würdig erachte (v. 8), läßt Betrus den Kornelius mit den Seinigen durch die Taufe in die Gemeinde aufnehmen, d. h. in die Gemeinschaft des gläubigen Israel, dem die Berheißung gehört (10, 44-48). Richt die Taufe der Beiden, welche ja unter Umftanden erfolgt mar, unter denen Niemand ihr Recht bestreiten fonnte, sondern die Thatsache, daß Betrus zu den Unbeschnittenen ein= gegangen war und mit ihnen gegeffen hatte, war es, was in Jerufalem Anstoß erregte (11, 2 f.) und einer ausführlichen Rechtfertigung bedurfte. In biefem Buntte aber hatten die helleniftischen Juden weniger Strupel, da sie von vorn herein an einen freieren Umgang mit den Beiden gewöhnt waren. So entstand durch ihre Wirksamkeit in Antiochien eine wesentlich beidenchriftliche Gemeinde (v. 20 f.), welche die Urgemeinde ohne weiteres anerkannte und durch Absendung des Barnabas in Verbindung mit sich erhielt (v. 22). Wohl erschien den Beiden hier zum ersten Male das Chriftenthum nicht mehr als eine judische Sette, weil seine Bekenner sich nicht mehr an die judische Lebensweise banden, soudern als eine felbst= ftändige religiöse Gemeinschaft, der sie den Ramen Xolorlavol gaben (v. 26). Aber die Urgemeinde konnte in den neubekehrten Heiden nur folche sehen, welche Gott vor der Zeit zur Theilnahme an dem mossianischen Beil, das sich in Israel zuerst verwirklichen follte, hinzugeführt habe und welchen man daher eine Ausnahmestellung zugestehen kounte und mußte. 1)

c) Erst als durch die von Antiochien aus unternommene Mission eine Reihe wesentlich heidenchristlicher Gemeinden entstanden war (Act. 13. 14), trat an die Urgemeinde die Frage heran, ob man in diesen Seidengemeinden einen selbstständigen Theil der messionischen Gemeinde anerkennen solle. Viele verneinten diese Frage, weil das für Israel bestimmte messianische Seil den Heiden nur zu Theil werden könne, wenn dieselben sich durch Annahme der Beschneidung und des Gesetzes an Israel anschlössen (15, 1. 5), wie es ja von jeher mit den Proselhten gehalten war, die volles Bürgerrecht in Israel haben wollten. Dies Ansimnen wies aber Petrus auf dem Apostelkonzil entschieden zurück. Gott selbst habe durch

<sup>1)</sup> So lange dies immer nur Einzelne waren, die in der Gemeinde eine selbstständige Bedeutung nicht beauspruchten, blieb das gländige Frael die eigentliche Substanz der messianischen Gemeinde (§. 42, c), der sich die Fülle der Heiden erst anschließen sollte, wenn Israel als Bolt der Berheisung theilhaftig geworden sei. Die desinitive Regelung des Berhältnisses der Heiden zu Israel konnte sehr wohl aufgeschoben bleiben, dis sie im Ganzen (und nicht mehr als Einzelne) sich würden zu dem Messias Israels bekehrt haben, mochten sie dann insgesammt die Ordnungen Israels annehmen, oder demnächst wiederkehrende Messias überall neue Ordnungen in der vollendeten Theobratie aufrichten.

Die Geistesmittheilung erflärt, daß die gläubigen Beiben dem durch die Beschneidung geweihten Volke gleichstünden (v. 8), und man burfe ihn nicht auf die Probe stellen, ob er auch nicht Unwürdigen seinen Geift mit= getheilt, indem man fie erft durch die Forderung der Beschneidung und ber Gesetserfüllung des Heiles würdig machen wolle, zumal ja auch die Judenchriften nicht durch ihre immer unvollfommene Gefeteserfüllung, fondern durch die Huld des Mejfias gerettet zu werden hofften (v. 10 f.).2) In der Sache stimmte auch Jacobus damit überein. Nur daß er die gesetzeien Seibenchriften nicht als bem gesetzeuen gläubigen Israel einverleibt anjah, sondern als ein neues Volk, das fich Jehova ermählt habe, seinen Namen zu tragen neben dem alten Gottesvolk; wie ichon Amos (9, 11 f.) geweiffagt habe, daß die (jetzt durch den Meffias begonnene) Wiederherstellung Israels die Beiden für die Unterstellung unter feinen Namen gewinnen werde (15, 13-18). Man beschloß daher, den Beidenchriften nichts weiter aufzuerlegen (v. 19), als die Enthaltung von denienigen Stücken, welche den Abscheu der in den Synagogen vertretenen Judenschaft gegen die unbeschnittenen Chriften immer rege erhalten haben wurden (v. 20 f.). Da nämlich die Hoffnung auf eine Gesammt= bekehrung Israels noch nicht aufgegeben war, so mußte Borforge getroffen werden, daß nicht die Judenschaft in der Diaspora von der gesetzesfreien Christenheit sich durch eine unüberwindliche Schranke getrennt fühlte, welche jede Cinwirtung auf fie unmöglich machte. Diefe Stücke waren ber Benuf von Götenopferfleisch, von Blut und Ersticktem, sowie die außereheliche Geschlechtsgemeinschaft (v. 20. 29).3)

d) Dieser Beschluß des Aposteltonzils löste aber keineswegs alle

<sup>2)</sup> Durch den letten Zusatz war nur ausgesprochen, daß es sich bei dieser Frage von vorn herein gar nicht um den eigentlichen Beilsgrund handle, den auch kein mahr= haft gläubig gewordener Jude in feiner Gefetesbefolgung fuchte, fondern um eine Berpflichtung, welche die Ginfugung in das Bolf der Berheißung mit fich bringe. Die Meußerung über die Unerfüllbarfeit des Gesethes aber ift ein Ausbrud religiöfer Erfahrung und nicht eine aus bem paulinischen Suftem entlehnte dogmatische Thefe. -3) Es läßt fich nicht nachweisen, daß damit die Beidendriften unter biefelben Bebingungen gestellt maren, unter benen bie Braeliten bie Profelyten bes Thores in ihre soziale Gemeinschaft aufnahmen, auch nicht, wenn man auf ihre ursprünglichste Form in Lev. 17. 18 gurudgeht (Ritschl, S. 129; vgl. dagegen Stud. und Krit. 1859. S. 137f.). Die Aehnlichfeit mit diesen, soweit fie wirklich vorhanden, ergab sich von selbst aus ben ähnlichen Motiven, die hier wie dort obwalteten. Uebrigens ward bas Defret des Apostelkonzils ausdrücklich nur an biejenigen Gemeinden erlaffen, die mit ber Muttergemeinde in einem naberen Busammenhange ftanden (15, 23). Die Stelle 21, 25 weift lediglich auf das Defret 15, 23 ff. jurud und tonnte hochstens beweisen, daß man in Ferufalem die damals in den mit der Muttergemeinde verbundenen Gemeinden geforderte Rongeffion der Beidenchriften überall für nothwendig hielt, ohne baß der Zusammenhang irgend die Absicht verräth, dies bem Paulus infinuiren ju wollen. Benn derfelbe wirflich das Apostelbefret auch in den auf seiner erften Missionsreise gegründeten Gemeinden eingeführt hat (16, 4), fo ift ju ermägen, daß diefe auf Anlaß der antiochenischen Gemeinde unternommen war unter Leitung des Barnabas, eines Gliedes der Urgemeinde (13, 2 f., vgl. v. 7). 10\*

Schwierigfeiten. Da er als unbestritten voraussette, daß die Judenchriften bem paterlichen Gesetze treu blieben, und dazu nach der Auffassung der urapostolischen Kreise auch die gänzliche Enthaltung von allem näheren Umgange, insbesondere von der Tischgenoffenschaft mit Unbeschnittenen geborte, so mar ihnen damit die nähere gesellige und fultische Gemeinschaft mit den Heidenchriften verwehrt, zu der ja namentlich auch die gemeinfamen Mahlzeiten gehörten. Man konnte nun die Beidenchriften als folche durch den Glauben von aller heidnischen Profanität gereinigt erachten (15, 9) und in Folge dessen ihnen die Tischgemeinschaft zugestehen, wie Betrus in Antiochien that (Gal. 2, 12). Damit war dann freilich ein Schritt zur Entwöhnung von der ftreng israelitischen Lebensordnung gethan, der leicht immer weiter führen konnte. Man konnte aber auch, wie die Abgefandten des Jacobus (Gal. 2, 12), verlangen, daß um der ftrengen väterlichen Observanz willen die Judenchriften auf jene Gemeinschaft mit den Heidenchriften verzichten müßten.4) Das Aposteldefret selbst hatte ja den Fall des Berkehrs in gemischten Gemeinden garnicht ins Auge gefaßt, da die Konzessionen der Heidenchriften nach Act. 15, 21 nur auf die Synagoge und nicht auf die Judenchristen berechnet waren. 5) Als nun Betrus auf das Drängen der Giferer fich von den Seidenchriften zurnickzog, rügte Paulus dies feiner früher bewährten befferen leberzeugung wideriprechende Verfahren mit Recht als vnóxquous (Gal. 2, 13) und fah barin einen indirekten Zwang für die Heidenchriften, welche, wenn sie ihrerfeits nicht die Gemeinschaft mit den Gläubigen aus den Juden aufgeben wollten, die judische Lebensweise annehmen, d. h. Juden werden mußten durch Annahme der Beschneidung und des Gesetzes (v. 14). Die ganze Polemit des Paulus zeigt aber ausdrücklich, daß Betrus die Konjequenz bes von ihm adoptirten Berfahrens perhorresziren mußte, welche die feierlich anerkannte Freiheit und Gelbständigkeit der Seidengemeinden aufhob. Dagegen fehlte es nicht an einer Partei innerhalb ber Urgemeinde, welche trot des Aposteldefrets immer wieder zu der Forderung guruckfehrte, daß die Heiden, um an dem messianischen Beil vollen Antheil zu erlangen, sich

<sup>4)</sup> Die von Jacobus ber Gekommenen konnen nur von ihm gesandt fein, um gegen die Tischgemeinschaft ber Judendriften mit den Beidendriften zu protestiren. Diefe ftrengere Auslegung des Aposteldefrets entsprach gan; feiner Anschauung von bem felbitständigen Bestehen des neuen Gottesvolkes neben dem alten (not. e). — 5) Uns möglich tann v. 21 den v. 19 begründen und den Wedanken enthalten, daß ben Ansprüchen des Mojes schon durch die Juden genug geschehe. Allein ebensowenig kann barin liegen, daß in ber universalistischen Ausbreitung bes Synagogalgottesbienftes fich ber Anspruch bes Mofaismus an bie Beiden ausspreche, ba die Berfündigung bes Wejetes in den Synagogen immer nur feine Berbindlichfeit für Juden ausdruden tann. Aber auch nicht um eine Affommodation an die Juden als folde handelt es fich, fo daß ein einfaches ded robs loodalous stehen konnte, sondern um eine Affommodation an die auf Grund des mosaischen Gesetzes eingewurzelte (daber das en gevede apxaiwe) und durch die Synagogalgottesdienfte immer lebendig erhaltene judifde Sitte. Die Borftellung einer Aftomodation liegt aber nothwendig darin, daß der Begrundungsfat nicht ein Bedurfniß oder eine Pflicht der Beidendriften, sondern eine ftete Uebung der Synagoge nennt.

durch die Beschneibung und Gesetzesannahme dem Volke der Verheißung einverleiben müßten. Und allerdings lag diese Forderung in der Konsequenz jener strengeren Austegung des Aposteldekrets, da eine Versagung der sozialen Gemeinschaft nothwendig allmählich zur Anzweislung der vollen Heilsgemeinschaft der Heidenchristen zurücksichen mußte.

<sup>6)</sup> Daß aber die Urapostel oder Jacobus die Forderungen dieser judaistischen Partei je unterstützt haben, hat die Tibinger Schule nicht nachzuweisen vermocht. Weder ihre Hoffnung auf eine Gesammtbekehrung Jeraels, noch die Betrachtung der gläubigen Jeraeliten als des Grundstockes der Gemeinde nöthigte sie dazu. Allerdings aber konnte eine befriedigendere Lösung der Frage nach dem sozialen Verhältniß zwischen dem judenchristlichen und beidenchristlichen Theil der Gemeinde, als sie das Aposteldekret bot, nur ausgeschoben bleiben unter der Voraussetzung, daß die Judenmission einen raschen und entschedenden Erfolg haben und die dadurch bedingte Wiedersehr Christi der ganzen Schwierigkeit ein baldiges Ende machen werde. Diese Voraussetzung hat sich nicht verwirklicht, und darum hat die weitere Entwicklung des Christenthums den Standpunkt des Upostelkonzils dalb hinter sich zurückgelassen.

# Zweiter Abschnitt. Der erfte Brief Petri.

# Drittes Rapitel.

Der Beginn der mesfianischen Dollendung in der driftlichen Gemeinde.

#### 8. 44. Das ausermählte Weichlecht.

Die christliche Gemeinde, in welcher sich die verheißene Vollendung der Theokratie zu verwirklichen beginnt, ist das auserwählte Geschlecht, welches aus gläubigen Israeliten besteht. a) Die Erwählung derselben zu der Theilnahme an dem vollendeten Heile vollzieht sich in der Taufe, in welcher sie Gott durch Ausrüstung mit seinem Geiste und durch die volle Sündenvergebung zu einem heiligen Volke macht. b) Alle Israeliten, die der Forderung der Heilsbotschaft nicht gehorchen wollen, werden von dem auserwählten Geschlechte ausgeschlossen.c) Wo etwa auch einzelne Heiden durch die Taufe in die Gemeinde aufgenommen sind, da sind sie dem auserwählten Geschlechte eingefügt, dessen Substanz das gländige Israel bildet. d)

a) Im ersten Briese Petri handelt es sich nicht mehr um die grundslegende Berkündigung, sondern um eine Erbauung bereits bestehender Gemeinden. Daher geht der Apostel nicht von dem Nachweise aus, daß in Sesu die Weissgaung erfüllt sei; die Grundlage seiner Paränese dilbet vielmehr die Thatsache, daß in der christlichen Gemeinde die Berwirtslichung dessen begonnen hat, was dem theokratischen Bolke als höchstes Iechung dessen und was in der jetzt angebrochenen messanischen Zeit verwirklicht werden solke. Was Zesus als das Gekommensein des Gottesreiches in der Jüngerschaft verkündigte, das ist für die apostolische Predigt die Bollendung der Theokratie in der Christengemeinden. Ihr seid das außerwählte Geschlecht (2, 9), schreibt Petrus an die Christengemeinden Aleinasiens. Allerdings gehörten dieselben schon ihrer Abstammung nach dem erwählten Volke an; 1) denn die Erwählten aus der dortigen jüdischen

<sup>1)</sup> Rady der gangbaren Auffassung unseres Briefes (§. 36, a, Anm. 1) würde 2, 9 freilich besagen, daß das Ideal der Theofratie, das einst in Israel verwirklicht werden

Diaspora, (1, 1) sind ja erwählt in Gemäßheit göttlichen Vorhererkennens (v. 2: κατά πρόγνωσεν θεού). Dies weift aber zurück auf die Ermählung Bernels (Deut. 7, 6 f. Jef. 43, 20), da Gott diefes Bolf als das für die Berwirklichung seiner Seilsrathschlüsse geeignete vorhererkannt hatte; und da er fich nun thatfächlich die Gemeinde der Gläubigen aus Israel zu der in der Gegenwart sich vollziehenden Verwirklichung des Heiles er= wählt hat, so erfüllt sich darin nur, was nach jenem göttlichen Borbererkennen zu erwarten stand. Allein es zeigt fich nun, daß Israel nicht als folches, d. h. alle von den Bätern Abstammende ermählt find als die, an denen sich das mit der Vollendung der Theofratie gegebene höchste Beil verwirklichen foll, fondern nur die Gläubiggewordenen unter ihnen im Gegensatzu denen, die dem Worte nicht gehorchten (2, 7 f.).2) Schon Deut. 7, 9 deutet an, daß die Theilnahme an dem dem ermählten Bolfe bestimmten Seile an die Erfüllung der Bundespflicht geknüpft ist; und diese Bundespflicht des Gehorjams (Ex. 24, 7) haben im entscheidenden Augenblicke nur die erfüllt, welche jest, wo die beginnende Berwirklichung alles Seiles durch den erhöhten Meffias verfündigt wird, die Seilsbotschaft von ihm dem Willen Gottes gehorsam (vgl. §. 40, c) angenommen haben (1, 14: τέχνα ύπαχοης). Rur diese bilden jest in der angebrochenen Seilszeit das auserwählte Geschlecht (2, 9), in welchem sich das Ideal der Theofratie verwirklicht. Nur die gläubige Judenschaft in Babulon ist die Miterwählte (5, 13).

b) Wie bei der Erwählung Israels im A. T. nicht auf einen ewigen göttlichen Heilsrathschluß reslektirt, sondern höchstens bis auf das heilsgeschichtliche Berhältniß Jehovas zu den Erzvätern zurückgegangen wird, so ist auch die Erwählung der Gläubigen aus Israel zur Theilnahme and dem vollendeten Heil als ein geschichtlicher Aft gedacht, der sich vollzieht er ägeache πυνεύματος (1, 2). Ohne Zweisel ist dabei an den Akt der Tause gedacht, durch welchen der Einzelne in die engere Heilsgemeinde

follte, nunmehr in einer aus ehemaligen Beiben bestehenden Gemeinschaft verwirklich fei. Dies wurde voraussetzen, daß Israel als Bolt befinitiv das Beil verworfen hat, und dadurch die Erfüllung der Berheifzung in ihrer ursprünglichen Geftalt ichlechthin unmöglich geworden ift. Allein für diefe Unschauung findet fich auch nicht ber leisefte Unhalt in unferem Briefe, ba bas na! abroi (2, 6) nicht etwa heidenchriftliche Lefer ber judenchriftlichen Urgemeinde gur Seite ftellt, fondern bem in bem neuen Gottesbau als Grund- und Ecffrein gelegten Deffias (v. 4. 6) die auf ihn erbauten weiteren Baufteine anreift. Und doch mare diese Uebertragung ber Berbeißung auf ein anderes Subjett für bie urapostolifche Unichauung ein Riesenschritt gewesen, für beffen Rechtfertigung es ichmerlich an Andeutungen fehlen murbe. Bielmehr zeigt ichon die Beibehaltung bes auf leibliche Abstammung hinweisenden gevoc, daß die Erwählten auch in Blutsgemeinschaft mit einander ftanden. - 2) Deutlich zeigt ber Zusammenhang mit v. 6, bag der Glaube v. 7 bereits gefaßt ift als das Bertrauen auf ben von Gott jum Caftein der Theofratie gemachten Meffias, der die Endvollendung, wie die definitive Errettung (1, 5. 7 ff. 5, 9; vgl. Act. 15, 11) herbeiführt, ein Bertrauen, das auch baburd nicht erschüttert wird, daß fie den, deffen Offenbarung erft von der Butunft erwartet wird, für jett nicht feben (1, 7 f.). Undererseits erscheint ber Glaube auch bier noch (vgl. §. 29, e) als bas Gottvertrauen, das durch die Ericheinung bes Meffias vermittelt ift (1, 21); nur daß daffelbe nach bem Zusammenhange mit v. 15. 17 f. inhalt= voller auf die durch ihn vermittelte Berufung, Rindschaft und Erlösung bezogen wird.

inmitten des Volkes Israel eintritt und in welchem er die Gabe des Geistes empfängt (g. 41, a). Denn wie Jesus durch die Salbung mit dem Beifte in der Taufe der Gottgeweihte zar egoxiv wird, fo muß Gott Alles, was er sich erwählt, durch seinen Geift erft weihen d. h. von aller projanen Bestimmung aussondern und tüchtig machen für seine Zwecke. Der Geift ift darum auch hier (vgl. S. 18, a. 40, a. Unm. 1) als Prinzip ber Gnadengaben gedacht, wodurch Gott feine Diener und Werfzeuge für feine Zwecke ausruftet, wie er damit im alten Bunde die Propheten ausruftete und jett die Berkundiger des Evangeliums zu ihrem Thun befähigt (1, 11 f.)3) Wie aber nach Act. 2, 38 die Erlangung der Sündenvergebung Zweck ber Taufe ift, so erscheint auch hier die in der Taufe sich vollziehende Erwählung als tendirend auf einen Gehorsam, wie er ben Gott jum Gigenthum Geweihten giemt, und auf eine von jeder Schuldbefledung, wie sie bazu unfähig machen wurde, reinigende Befprengung mit dem Blute Christi (1, 2). Auch 3, 21 wird die Taufe ausdrücklich als eine Abwaschung charafterifirt, welche nicht, wie bei einem gewöhnlichen Bade, eine Abwaschung des dem Fleische anklebenden Schmutes erzielt. fondern die Reinigung des Gemiffens von dem Schuldbewußtsein.4) Den Gliedern des auserwählten Geschlechtes darf eben nichts mehr ankleben von der profanen Unreinheit, welche die Schuldbefledung mit fich bringt:

<sup>3)</sup> Die Ehre, die Gott damit anthut, wenn er feinen Beift, der ein Beift der Berr= lichkeit ift, auf dem Befenner Chrifti ruben läßt, wird ausdrücklich als alle Schmach, welche dies Bekenntniß mit fich bringt, weit überwiegend dargestellt (4, 14). In 1, 22, wo der Geift als driftliches Lebenspringip erscheint, ift das διά πνεύματος zweifellos unecht, und 3, 4 zeigen die Adjettiva, daß von einer Beschaffenheit menschlichen Geifteslebens bie Rebe ift (vgl. §. 27, c). Bon ber Beiligung im dogmatischen Ginne, wonach ber Geift als Prinzip berfelben gedacht ware (Benfchlag I, S. 395), ift 1, 2 nicht die Rede. -4) Da eben die Taufe (genauer: das Taufwaffer) von objektiver Seite charakterifirt mar als das Gegenbild des Baffers, das einft den in der Arche befindlichen Roah mit den Seinigen durch das Fluthgericht trug und errettete (3, 20 f.; vgl. Act. 2, 40), fo wird fie nun in der Apposition naber von subjettiver Seite charafterifirt als ein Untertauchen (βάπτισμα), in weldem man nicht Fleischesschmut ablegt (απόθεσις), sondern an Gott die Bitte um ein gutes Gewiffen richtet (επερώτημα είς θεύν), das man nur durch die unfer Schuldbewußtsein aufhebende Sündenvergebung erlangen fann und bas bann ber Errettung vom Berderben, dem man nur um der Schuldbefledung willen verfällt, gewiß macht (vgl. Geg, S. 401). Daß man in der Taufe erlangt, was man in ihr erbittet, wird als felbstwerftändlich vorausgesett, da eben noch gezeigt war, wie wir durch das Leiben des (in der Taufe bekannten und angerufenen) Meffias von der uns von Gott trennenben Schuldbeflectung befreit find (3, 18), und der Taufritus barauf hinweift, daß hier die Schuldbefleckung abgewaschen wird, wie bei gewöhnlichen Untertauchen ber Fleischesschmutz. Der Parallelismus des gen. obj. bonov macht es exegetisch unmöglich, άγαθής συνειδήσεως als gen. subj. zu nehmen (val. Reuß II, S. 303), womit auch die ältere, ohnehin sprachlich sehr bedenkliche Deutung des enepwerqua nach spät juridischem Spradgebrand (stipulatio, vgl. noch Immer, S. 486) ausgeschlossen ift. Die arad. Goveid, aber von dem durch den neuen fittlichen Wandel zu erlangenden guten Gewiffen zu nehmen, verbietet der Wegensat, welcher fordert, daß hier an eine bereits vorhandene (von den früheren Gunden herrührende) Befledung gedacht ift. Dagegen fann 3, 16 nichts beweisen, da natürlich bas in der Taufe empfangene gute Gewiffen auch im ferneren Bandel bewahrt werden muß; val. §. 46, b.

und auch in diesem Sinne stellt erst die Tause an den Erwählten aus Israel die Beschaffenheit her, welche dem ganzen Volke als Ideal vorgesteckt war (Ex. 19, 6), aber im alten Bunde immer nur an Sinzelnen sich verwirklichte (3, 5: ab äreat yvradues). Das auserwählte Geschlecht ist nun ein heiliges Volk geworden (2, 9: Erros ärear; vgl. v. 5).

c) Daß Biele, welche durch ihre Abstammung von den Bätern dem Bolte Israel angehören, dennoch das Seil nicht erlangen, zu deffen Berwirklichung dieses Bolf erwählt war, ja daß möglicher Beise nur ein Rest Israels am meffianischen Seile Untheil empfangen werde: das haben die Propheten in ihren Beiffagungen von den dem Eintritt der Bollendungszeit voraufgehenden Gerichten oft genug ausgesprochen. Diese Beiffagung erfüllt sich in der Gegenwart. Denen, die ungehorsam sind, also ihre Bundespflicht nicht erfüllen, ist der Messias zum Stein des Anstoßes und Strauchelns geworden, wie 2, 7 mit ausdrücklicher Unspielung auf die Beiffagung (Jej. 8, 14) gejagt wird; und zwar auf Grund göttlichen Strafgerichts. Denn im Folgenden (2, 8) ift nicht die Rede von der Borherbestimmung Einzelner zum Unglauben (Lechler, S. 186) oder zur Ausschliefung vom Gottesreiche (v. Colln, II. S. 351), fondern davon, daß die Ungehorsamen nach göttlicher Ordnung zum Straucheln, d. h. aber nicht zur fittlichen Berfehlung, sondern zum Berderben beftimmt find. Dies Berderben besteht nach dem Zusammenhange mit v. 9 eben darin, daß sie nicht mehr zum auserwählten Geschlechte gehören und darum nicht theilhaben an der Vollendung der Theofratie, die durch den Messias vermittelt wird (v. 6). Auch hier wird also, wie §. 42, b, alle Sunde, selbst der Ungehorsam der im Fluthgericht Untergegangenen (3, 20), als Berfehlungsfünde betrachtet (1, 14: ev vy ayvoia). Dur der hartnäckige Ungehorsam gegen die ihre gläubige Unnahme fordernde Beilsbotschaft (2, 8; val. 3, 1. 4, 17), der nichts Anderes ift als Ungehorsam gegen den Meisias selbst, wird als die Frechheitssünde der Gottlosigkeit (4, 18: δ ασεβής και αμαστωλός) gewerthet, die nicht vergeben werden kann, meil durch den Messias eben die Bollendung herbeigeführt wird und der Ungehorsam gegen ihn ein befinitiver ift. Es hat also feine Beränderung des göttlichen Ermählungerathichluffes, feine Uebertragung beffelben auf ein anderes Subjekt stattgefunden. In dem ursprünglich erwählten Bolte

<sup>5)</sup> Wie hier ber Wandel in den sündlichen Begierden als ein auf mangelhafter Erfenntniß des Willens Gottes als des heiligen (v. 15) beruhender dargestellt wird, welchem die Leser einst nach damaliger jüdischer Beise (s. 24) durch äußerliche Gesteserfüllung zu genügen meinten (vgl. Matth. 23, 23. besonders v. 25—28), und zwar namentlich in der Diaspora, wo sicher oft genug die Besolgung der ceremoniellen Gebote das Einzige war, was den Bandel der Juden von dem der Heiben unterschied, so wird er 1, 18 charakterisirt als ein eitler, nichtiger, d. h. sein wahres Ziel, die Beselsigung des Menschen auf Grund des göttlichen Bohlgesallens, nicht erreichender. Dies, wie auch die Aufsfassung aller vorchristlichen Sünde als einer Berirrung, welche sie der Leitung des Einen wahren Hirten entzogen hat (2, 25), beruht darauf, daß dieselbe vom christlichen Standpunkte aus als noch verzeihliche Bersehlungssünde gewerthet wird, womit natürlich ihre Schuldbarkeit in keiner Weise geleugnet oder gemildert ist.

vollendet sich die Theokratie; nur die unwürdigen Nachkommen der Bäter

werden von dieser Vollendung ausgeschloffen.

d) Es ift an fich wohl möglich, daß fich bereits einzelne glänbig ge= wordene Heiden an die Diasporagemeinden angeschlossen hatten, als Betrus an fie fcrieb. Und wenn wirklich einzelne Meugerungen des Briefes fich ausdrücklich auf Heidenchriften beziehen sollten (was ich allerdings nicht finden fann), so wurde auf einen nicht unbetrüchtlichen heibenchriftlichen Beftandtheil berselben geschloffen werden muffen. Aber dann murde nur um fo flarer hervortreten, daß Betrus die gläubigen Israeliten für ben eigentlichen Stamm, die Substanz der Gemeinde halt, zu dem diese Beiden von Gott vor der Zeit hinzugeführt sind (vgl. §. 43, b). Daß auch solche, die nicht geborene Juden waren, in das erwählte Geschlecht eintreten und seiner Berheikungen theilhaftig werden konnten, war ja durch das Profe= Intenthum dem judischen Bewußtsein durchaus geläufig geworden. Allerdings wurde von den eigentlichen Profesten des Judenthums die Beschneidung gefordert. Allein Betrus hatte ja nach §. 43, c anerkannt, daß auch Heiden als solche, d. h. ohne die Beschneidung anzunehmen, auf Grund des Glaubens dem Gottesvolf einverleibt werden fonnten. wenn die geborenen und beschnittenen Wraeliten doch nur, sofern sie gläubig geworden waren, zu dem auserwählten Geschlecht der Vollendungs= zeit gehörten, fo lag es freilich nahe genug, fortan den Glauben allein zur Bedingung der Theilnahme an dem Beile und der Verheifung Bergels zu machen.6) Wie sich dann freilich das gefellige Berhältnif diefer dem erwählten Geschlechte einverleibten Seiden zu dem ohne Zweifel gesetzestreuen Stamme ber Gemeinde gestaltete und ob daffelbe bereits gur Sprache gefommen mar, barüber fehlt in unserem Briefe jede Andentung. Die Juden in der entlegenen Diaspora waren schwerlich an eine so strenge Beobachtung des Gefetes gewöhnt, daß das foziale Berhältniß zu den unbeschnittenen Gliedern der Gemeinde zu einer so brennenden Frage wurde, wie in der unmittelbaren Nachbarichaft Palästinas. Auch in die antiochenische Gemeinde wurde ja der Streit darüber erft von Jerusalem her hineingetragen (Gal. 2, 12).

## §. 45. Das Eigenthumsvolf und die Berufung.

Das erwählte Geschlecht ist in der Bollendungszeit erst wahrhaft zum Eigenthumsvolk Gottes geworden. a) Darin liegt zunächst, daß es berufen ist zu allem Heil, das Gott zur messianischen Zeit aus der Fülle seiner Gnaden spendet. b) Es ist aber zugleich damit berufen zu der höchsten Aufgabe, als die wahren Gottesknechte in Gottessurcht und Gerechtigkeit Gott zu verherrlichen und ihm priesterlich zu dienen.c) Beide Gesichts-

<sup>6)</sup> Wie aber das Apostelbekret nicht daran bachte, die gläubigen Heiden in eine untergeordnete Stellung zur judendristlichen Substanz der Gemeinde zu setzen nach Analogie der Proselyten des Thores, so sindet auch in unserem Briefe dies keineswegs statt, obwohl man es aus einer salschen Erklärung der Briefadresse erschlossen hat (vgl. Reuß II, S. 302).

punkte schließen sich zusammen in dem Begriffe ber Kindschaft, boch so, daß der letztere in ihm noch vorwiegt.d)

a) Wenn Gott nach Deut. 7, 6 Israel erwählt hat, damit es ihm ein Bolt des Eigenthums werde (1920 02), fo blieb doch, wie Er. 19, 5 zeigt, die Realifirung dieses Ideals von dem Gehorsam des Voltes abhängig. Das abtrünnige Israel ist nicht mehr Gottes Bolf, aber es kann es wieder werden, wenn es sich zur messianischen Zeit bekehrt (Hos. 2, 25). Da nun das gläubig gewordene Israel dies gethan hat, indem es im Gehorsam die meifianische Seilsbotichaft annahm (§. 44, a), so darf es von Petrus als das zum Gigenthum angenommene Volt (2, 9: dads είς περιποίησιν) bezeichnet werden, das jett wieder Gottes Bolf ge= worden sei (v. 10). Inmitten seines Volkes hat aber Jehova zu wohnen verheißen (Ex. 29, 45 f.). Da er jedoch auch bei seinem Wohnen im Tempel immer noch vom Bolke geschieden blieb, so eignen die Propheten die volle Erfüllung auch dieser Berheifung der messianischen Zeit zu (E3. 37, 27). Diese Erfüllung tritt jest ein, wenn sie zu einem geistlichen Saufe erbaut merben (2, 5), die Chriftengemeinde ift bas haus Gottes (4, 17), in welchem er Wohnung macht (vgl. §. 24, d. 31, d).1) Unter einem geläufigen prophetischen Bilde (Ber. 31, 10. Eg. 34, 11 f.) wird die Wiederannahme jum Gigenthumsvolf auch fo dargeftellt, daß die verirrten Schafe, die fich von ihrem Sirten verloren hatten, nun zu Gott, ihrem hirten und hüter gurückgefehrt find (2, 25; vgl. Ez. 34, 10. 16). Sie bilden fo eine Heerde Gottes (5, 2), welcher er als Gigenthumer der Beerde ihre Birten und jum Oberften derfelben den Meffias beftellt hat (5, 2-4; vgl. Ez. 34, 23 f.).

b) Schon in der beständigen Gnadengegenwart Jehovas inmitten seines Bolkes, sowie darin, daß der Eigenthümer der Heerde zugleich ihr Hirte und Hüter ist, liegt es angedeutet, daß dem Eigenthumsvolke aller Segen und Schutz seines Gottes gewiß ist. Als Gottes Bolk ist es nach 2, 10 zugleich der Gegenkand seiner barmherzigen Liebe geworden (vgl. Hos. 2, 25: Inches Bolk ist es nach 2, 25: Inches Bolk ist es nach 2, 25: Inches Bolk ist es nach 2, 26: Inches Bolk ist einer barmherzigen Liebe geworden (vgl. Huter dem Symbol eines staumenswerthen Lichtes wird 2, 9 das unvergleichliche Glück dargestellt, zu welchem die Glieder des auserwählten Geschlechts aus der Finsterniß ihres Elendes berufen sind. Ausdrücklich wird 5, 10 als das letzte Ziel ihrer Berufung die ewige Herrlichseit Gottes selbst genannt, welche der Gott jeder Gnadenerweisung spendet, wie die Zwy nach 3, 7.2) Ein wesentlicher

<sup>1)</sup> Wenn diese Gotteshaus als ein geistliches bezeichnet wird, wie nachher die Opfer als geistliche (2, 5), so könnte daran gedacht sein, daß der Geist, der die Gottsgeweihtseit der Christen überhaupt vermittelt (§. 44, b), die Gemeinde auch zur Bohnstätte Gottes qualifizirt und ihr Thun zu Opsern. Doch liegt es wohl näher, im Gegensatz zu dem steinernen Tempel und den Thieropsern des alten Bundes an die geistige Verbindung der Einzelnen mit Christo zu denken, die ja beiderseits als die lebendigen Steine bezeichnet werden, aus denen das Haus erbaut wird, und an die geistige Verfassung, die allen Leistungen erst ihren Werth giebt.

<sup>2)</sup> Der Begriff der xápis läßt sich aus dem A. T. nicht ausreichend erläutern. Das hebräische Ph, das man damit gewöhnlich zusammenstellt, geben die LXX gewöhnlich durch kass wieder, und dieses bezeichnet 1, 3 die erbarmende Liebe Gottes,

Theil diefer Gnadenerweisungen, welcher von den Propheten geweiffagt ift (1, 10), wird ihnen jett bereits entgegengebracht (als eingetreten constatirt) von der evangelischen Berfündigung, welche Chriftum als den, in deffen Leiden und Berherrlichungen (v. 11) das Heil gegeben ift, offenbart (v. 13); und die Gläubigen haben in dieser von dem Apostel als mahrhaft bezeugten Gnade Gottes ihren Standpunkt genommen (5, 12). Sie erscheinen als die Haushalter der mannigfaltigen Gnade Gottes (4, 10), die sich ihnen in den Gaben des Geistes erzeigt. Und wenn ihnen noch eine Mehrung der Gnade gewünscht wird (1, 2), so zeigt 5, 10, daß mit der in Christo gegebenen Berufung zu dem höchsten Seil zugleich die Gewißheit aller weiteren Gnadenerweisungen gegeben ift, durch welche Gott fie dem Heil der Bollendung zuführt. Wie also in der Lehre Jesu feine Erscheinung als die für die messianische Zeit erwartete höchste Liebes= offenbarung Gottes bezeichnet wird (§. 20, b), so erscheint sie auch hier als eine Offenbarung der göttlichen Suld, die zur meffianischen Zeit ihre Gnaden spendet. Aber wenn dort die Berufung als Aufforderung oder Einladung bazu gedacht ist (§. 28, a), so erscheint sie hier in gang ATlicher Beise als die in der Ermählung gegebene Bestimmung zu dem mit jener verbundenen Heil (vgl. 2, 9: vuels yévos exlextor — tov υμας καλέσαντος).

c) Bon der anderen Seite ist, wie in den Evangesien, die Berufung die Bestimmung zur Erfüssung einer bestimmten Aufgabe. Die Christen sind die wahren Knechte Gottes (2, 16; vgl. §. 40, b. 4, 10: καλοι οἰκονόμοι; vgl. §. 32, a), deren Grundpssicht ganz in ATlicher Beise (vgl. Pjasm 2, 11) als Gottesfurcht (Gen. 20, 11. 30j. 22, 25. Ser. 32, 40; vgl. Luc. 1, 50) bezeichnet wird (2, 17; vgl. 1, 17. 3, 15), die sie zu aller anderen Pflichtersüllung antreibt (2, 18. 3, 2). Die Gottesfürchtigen werden aber auch (wie Act. 10, 35: δ φοβούμενος τον Θεον καὶ ἐργαζόμενος δικαιοσύνην) der Gerechtigseit seben (2, 24), selbst wenn sie darum seiden müssen (3, 14). Sie sind die Gerechten d. h. Gottwohlgefälligen im ATlichen Sinne, welche Gutes thun und Böses meiden (3, 12; vgl. v. 11. 4, 18). 3) Zu diesem Gutesthun sind

bie nach 2, 10 dem Eigenthumsvolke wieder zugewandt ist. Dagegen entspricht das xápis der LXX dem hebräischen M, welches das Wohlgefallen, die Huld Gotttes bezeichnet. In diesem Sinne fanden wir Act. 15, 11 in petrinischer Rede die Huld Fesu als daszenige bezeichnet, wodurch man allein im messanischen Gericht von dem Berederben errettet werden kann (§ 40, d). In diesem Sinne erscheint das ATiche ebpkoneun xápis depunkt, wenn (§ 40, d). In diesem Sinne erscheint das ATiche ebpkoneun xápis dewartion des (Gen. 6, 8, 18, 3) oder παρά τῷ δεῷ (Luc. 1, 30, 2, 52) metonymisch gewandt, wenn 2, 20 von einem bestimmten Verhalten gesagt wird, es sei xápis παρά δεῷ (vgl. v. 19), ein Gegenstand des göttlichen Wohlgesaltens. Es ist nur eine andere metonymische Wendung diese Vegriffes, wenn xápis die Gabe der göttlichen Huld bezeichnet. In diesem Sinne wird alles messianische Helm die Propheten geweissagt haben, als die sür das erwählte Geschlecht der Vollendungszeit bestimmte Gabe der göttlichen Huld bezeichnet (1, 10: οί περί τῆς εἰς δμᾶς χάριτος προφητεύσαντες); und aus 4, 10 erhellt auss Deutlichste, daß unter der χάρις eine solche Gabe göttlicher Huld verstanden wird, weil sie dort als Wechselbegriff von χάρισμα erschient und eine mannigsaltige ist.

<sup>3)</sup> Schon die 3, 11 f. citirte Stelle Pfalm 34, 15—17 zeigt, daß man das bei Petrus fo beliebte αγαθοποιείν (2, 15. 20. 3, 6. 17; vgl. 2, 14. 4, 19), deffen Gegensat

die Chriften berufen (2, 21. 3, 9). Sie sollen durch die rechte An= wendung ihrer Gaben (4, 11), wie durch die Art, in der sie unter allen Leiden ihren Chriftennamen tragen (v. 16), Gott verherrlichen und die herrlichen Eigenichaften (agerai) des Gottes, der fie berufen hat, preisend verfündigen (2, 9; vgl. Jef. 43, 21). Der höchste Ausbruck für diese Aufgabe, zu welcher die Glieder des Eigenthumsvolkes berufen sind, ist der Priesterdienst. Die Borbedingung dazu, welche dem Bolfe des alten Bundes fehlte und baher wenigstens annahernd an feinen Stellvertretern. den levitischen Priestern realisirt murde (Lev. 21, 6-8), ist jett in der Beiligfeit des Gottesvolfes erfüllt (g. 44, b). Run fann auch in diesem Puntte das dem Bolte Israel vorgesteckte Ideal realisirt werden (Er. 19, 6), beffen Berwirklichung Jef. 61, 6 für die meffianische Zeit in Aussicht genommen war; benn die gange Chriftengemeinde ift eine heilige Priefterschaft (2, 5), die, weil fie Jehova als ihrem Rönige dient, eine fönigliche genannt wird (v. 9). Das Borrecht, welches im A. T. dem levitischen Priesterthum allein eignet (Num. 16, 5), weil nur der Heilige dem heiligen Gott nahen barf (Ex. 19, 22), muß jest auf die gange Christengemeinde übergehen. Rach 3, 18 hat Christus uns Gott, von dem wir durch unsere Unheiligkeit getrennt waren, nahegebracht d. h. zum priesterlichen Nahen zu ihm befähigt. Nach 2, 5 erscheint es als Die Aufgabe des heiligen Priefterthums, Gott wohlgefällige Opfer darzubringen.

d) Schon im A. T. ist der Begriff der Kindschaft ein Wechselbegriff für den des Eigenthumsvolkes (Zer. 31, 1. 9). Zehova ist der Gott und der Vater seines Volkes, Israel sein Volk und sein Sohn (vgl. §. 20, e). Auch hier wird vorausgesett, daß die Christen Kinder Gottes sind und Gott als ihren Vater anrusen. Nach dem Zusammenhange von 1, 14 f. ist die Berusung sichtlich als Berusung zur Kindschaft gedacht, auf welche der Christ nach v. 17 gleichsam mit der Anrusung des Vaters autwortet, und somit die Kindschaft als ein Verhältniß bezeichnet, in dem man der väterlichen Liebe Gottes gewiß ist, die uns all ihrer Gnadenserweisungen in Aussicht stellt (v. 13); denn in der Ermahnung des v. 17 liegt indirekt angedeutet, daß man nicht wähnen soll, die väterliche Liebe Gottes werde die Unparteilichkeit des Richters beeinträchtigen. Deutlicher

das κακοποιείν bisbet (3, 17; vgl. 2, 12. 14. 3, 17. 4, 15), und ähnliche allgemeinere Ausdrücke (3, 13: ζηλωταί τοδ άγαθοδ, 2, 12: καλά έργα, καλή άναστροφή) für das, was die Gerechtigkeit im technischen Sinne ausmacht, nur aus dem A. T. ableiten darf. Wie sich dieses Gutesthun verhält zu den Borschriften des mosaischen Gesetzes, ift nirgends näher angedeutet. Daß aber der göttliche Wilse im Christenthum (2, 15) im Wesent-lichen kein anderer sein könnte als der, welcher den Lesern schon in ihrem früheren Zustande aus dem Gesetze bekannt war (4, 2), erhellt deutsich aus 1, 15 f. Daß dies aber auch für eine höhere geistige Ersüllung des Ceremonialgesetzes im Sinne Christi (§. 24, d) Raum läßt, zeigt 2, 5, wonach es im Christenthum noch andere Priester und Opfer giebt, als die levitischen. Doch ist eine prinzipielle Besreiung vom Gesetz nirgends ausgesprochen, da die Deutung von 2, 16 auf eine solche (Schmid II, S. 201, Geß, S. 411) dem Konterte durchaus zuwider ist.

<sup>4)</sup> Doch ist diese Borstellung noch nicht so durchgeführt, wie in den Evangelien (§. 20, b). Wo vom Sorgen abgemahnt und zum Bertrauen aufgefordert wird, beruft

aber tritt die andere Seite des Kindschaftsverhältniffes hervor, wonach daffelbe wie das Knechtsverhältniß, das damit also nicht im Widerspruch fteht (val. §. 32, a), die Berpflichtung zum Gehorsam involvirt (1, 14: τέχνα υπαχοης), auf welchen die Erwählung bereits abzielt (v. 2). Diefer Gehorsam wird aber v. 15 wesentlich darein gesetzt, daß das Rind sich bem Bater gleichgeftalte, dem Gott, der es zur Rindschaft berufen hat, ähnlich werbe; nur daß dabei nicht, wie in der Lehre Jesu, die neue Liebesoffenbarung Gottes (§. 25, a), sondern auf Grund von Lev. 11, 44 die ATliche Offenbarung der Heiligkeit Gottes als Norm ins Auge aefaßt wird (1, 15 f.). Es erhellt hieraus aufs Neue, daß auch durch die Berufung zur Kindschaft nur verwirklicht werden foll, was als Ideal bereits dem Volke Israel vorgesteckt mar.5)

#### S. 46. Die Biedergeburt und die Ernährung des neuen Lebens.

Durch bas lebendige Gotteswort der evangelischen Berkündigung sind die Chriften wiedergeboren zu einem neuen fittlichen Leben.a) In diesem vermögen fie im Gehorsam der Wahrheit sich immer mehr von den seelengeführlichen Begierden zu reinigen.b) Die Lebensnahrung felbst aber, bie durch das Wort dargereicht wird und den Christen immer lieber werden soll, ift Chriftus, ber in seinem ganzen Berhalten uns ein wirfungefräftiges Borbild giebt.c) Insonderheit wirkt dasselbe bas geduldige Ertragen der Leiden, die der Chrift nur noch als segensreiche betrachten kann.d)

a) Bur Erfüllung ber mit ber Berufung bem Chriften geftellten Aufgabe wird berselbe von Gott selbst befähigt. Doch geschieht dies nach §. 44, b nicht etwa durch den in der Taufe mitgetheilten Beift. Bielmehr, wie die Heilsverfündigung Jesu als Prinzip der Lebenserneuerung erschien (§. 21, c) und die apostolische Botschaft felbst die von ihr geforderte Sinnesänderung wirkte (§. 40, b), so ift es auch hier das Wort der evangelischen Berkundigung, welches die Wiedergeburt d. h. ben Beginn eines neuen (sittlichen) Lebens wirkt. Da nämlich die Heilsbotschaft in Kraft des vom Himmel gesandten heiligen Geiftes verkündigt wird (1, 12) und Alles, was die Geiftbegabten reden, als ein von Gott fommendes Wort betrachtet werden foll  $(4, 11: \omega_{\mathcal{S}} \ \lambda \acute{o} \gamma \iota \alpha \ \Im \varepsilon o \widetilde{v})$  so ift jene Berkundigung eine unmittelbare Gottesbotschaft (4, 17: εὐαγγέλιον τοῦ θεοῦ; 2, 8. 3, 1: δ λόγος schlechthin, vgl. Act. 4, 29) und daher völlig gleichartig dem Worte Gottes, das im A. T. an die Propheten erging und ebenfalls vom Geifte

fid) Petrus auf Gott als den Schöpfer (vgl. Act. 4, 24), der nach feiner Treue bem, welchen er gum Beil geschaffen und welchem er damit daffelbe verheißen hat, auch feine Bulfe nicht entziehen wird (4, 19), und auf einen Pfalmipruch, der von der göttlichen Borsehung handelt (5, 7 nach Pfalm 55, 23).

<sup>5)</sup> Auch 3, 6 ericheint ber Kindschaftsbegriff in der metaphorischen Wendung, wonad, man durch Nachbildung des Wesens und Verhaltens Jemandes sein rechtes Kind wird (Bgl. Matth. 23, 31. 5, 45). Mit der Biedergeburt gur Hoffnung (1, 3) oder dem Bilde 1, 23. 2, 2 ift der Rindichaftsbegriff nicht in Beziehung gefett.

ihnen eingegeben war.1) Wenn Petrus 1, 24 eine Schriftstelle anführt. die von dem Wesen des ATlichen Offenbarungswortes handelt, so faat er nach der Borftellung, daß alles im A. T. Gesagte direkt auf die meffianische Zeit geht, v. 25 ausdrücklich, daß damit die zu den Lefern gelangte Berfündigung (v. 12) gemeint fei. Dieses bleibende, b. b. unvergängliche Gotteswort ift aber ein lebendiges, b. h. wirkungsfräftiges, durch welches die Chriften zu einem neuen Leben wiedergeboren find (1, 23). Und da das Erzeugte das Wesen bessen an sich tragen muß, aus welchem es erzeugt ift, so ift diefes Leben ein bleibendes, unvergängliches.2) Durch diejes fein Wort wirft also Gott felbst die Biedergeburt. Denn wenn v. 3 die Auferstehung Chrifti als das Mittel genannt wird, beffen er fich bedient, fo ift zwar für das Bewuftfein bes Apostels diese Thatsache selbst gemeint, aber den Lesern mar ja dieselbe nur durch die evangelische Verfündigung bekannt geworden (v. 12). Wenn jede Bewahrung, Stärfung und Förderung des Chriftenlebens auf Gott zurückgeführt wird (1, 5. 5, 10), dem man darum als dem treuen Hüter (2, 25) feine Seele in allen Anfechtungen befehlen foll (4, 19) im Gebet (v. 7: val. 3, 7. 12), so wird auch dies Gnadenwirken hauptsächlich durch das Wort vermittelt gedacht sein (vgl. not. c). Freilich bedarf es zur Wirffamteit deffelben des steten Gehorsams gegen die im Worte verfündete Wahrheit (1, 22). Aber dieser Gehorfam, auf den die Erwählung abzielt (v. 2), ist ja bei den gläubigen Israeliten von vorn herein gegeben (§. 44, a) und ergiebt sich in ihrem neuen Rindschaftsverhältniß von selbst (§. 45, d).

b) Das neue Leben der Chriften kann am besten durch seinen Gegensfatz zu dem vorchristlichen Leben charafterisirt werden. Diesem sind nach 1, 14 die Begierden eigenthümlich, die als sündliche gedacht sind, weil die Begierden der Menschen, wie sie nun einmal sind, im direkten Gegensfatz gegen den Willen Gottes stehen (4, 2). Bei jenen Begierden ist

<sup>1)</sup> Wie objektiv diefes Gotteswort den Propheten gegenüberstand, zeigt am beften 1, 10-12, wo es heißt, daß die Propheten in Betreff der ihnen vom Beift bezeugten Thatsachen, von denen ihnen nur offenbart war, daß fie für ein zukunftiges Beichlecht bestimmt feien, aufs Gifrigste suchten und forschten, auf welche Beit fich Diese Offenbarung bezog. Diese Unficht von der Prophetie lehnt fich wohl an einzelne Thatfachen, wie Dan. 9, 2. 23 ff. 12, 11 ff., an. Gie wird aber von der Borausfetzung einer direft meffianischen Weiffagung aus, welche überall die noch weit entfernte Beilszufunft ins Auge faffen foll, ungeschichtlich auf alle Propheten ausgedehnt. — 2) Ausbrücklich wird beshalb ber Same, aus bem es erzeugt ift, als unverganglicher bezeichnet; und es ift burchaus unrichtig, unter biefem Samen etwa ben Beift ju verstehen, wie Schmid II, S. 202 thut. Denn ber unvergängliche Same wird im Folgenden ausdrücklich als das lebendige und bleibende Bort Gottes bezeichnet, beffen hier hervorgehobene und 1, 24 f. begründete Eigenthumlichfeit genau dem aphapros entspricht. Der Bechsel der Prapositionen beruht nur darauf, daß die bildliche Borftellung der Zeugung aus dem Samen in die bildlose der Bermittelung durch das Wort umgesetzt wird. An den ausgesäten Samen (Benschlag I, S. 381) ist dabei nicht gedacht.

<sup>3)</sup> Aehnlich ist in den Reden Jesu von den Menschen schlechthin die Rede (§. 33 c. Anm. 5). Dagegen scheint der Ausbruck \*\*xóopos selbst 5, 9 nicht die unchristliche Menschenwelt, sondern den irdischen Weltbestand (1, 20) zu bezeichnen. Auch 3, 18 ers

junächst an die fleischlichen, d. h. finnlichen Begierben im engeren Sinne gedacht (2, 11). Zwar ist es nach 4, 3 dem heidnischen Leben charatteriftisch, in Schwelgerei und Unzucht sich diesen fleischlichen Begierden zu ergeben; aber der Berfaffer muß feine judenchriftlichen Lefer daran erinnern, daß sie, die den Willen Gottes wohl kannten, doch in der vergangenen Zeit diesen Willen der Beiden gethan haben. Undererseits gehören aber zu diesen fündlichen Begierden auch die 2, 1 aufgezählten Regungen und Meugerungen der Lieblofigfeit. Diefer Wandel in den Begierden übt, weil er durch Erziehung, Sitte und leberlieferung den Menschen habituell geworden ift, eine sie beherrschende Macht aus und macht ihr Leben zu einem unfreien (1, 18). Aber durch die Wiedergeburt sind die Gläubigen eben von dieser Macht frei geworden und können nun im Gehorsam gegen Die Wahrheit ihre Seelen reinigen (aprileiv) von den fie befleckenden Begierden (1, 22). Dadurch wird die in der Taufe erlangte apioins (vgl. §. 44, b) in allem Wandel immer mehr realifirt (v. 14 f.) und bas gute Gewiffen, bas man in ihr empfängt (3, 21), unfer bleibendes Befitzthum (v. 16). Dann tritt an die Stelle des Lebens in den Begierden der Wandel in Gottesfurcht (1, 17), in welcher man sich der fleischlichen Begierden enthält; benn fie gefährden bas Beil ber Seele (2, 11), indem sie einem Rausche gleich dieselbe umnebeln und so die Geistesklarheit und Rüchternheit rauben, ohne welche man nicht die schon von Jesu geforderte Wachsamkeit üben fann (4, 7. 5, 8; vgl. §. 30, b).

c) Weil die Chriften, an welche Petrus schreibt, erft fürzlich Chriften geworden und damit wiedergeboren sind, so nennt er sie 2, 2 eben geborene Kindlein, deren gedeihliches Wachsthum davon abhängt, daß sie nach lauterer Nahrung und zwar nach der Kindernahrung (Wilch) begehren. Lauter ist sie aber nur, wenn sie aus dem Worte stammt (dozezóv), aus welchem die Christen wiedergeboren sind (1, 23). Es wird hier das lebenzeugende Wort noch von der in diesem Worte dargereichten Nahrung unterschieden und diese selbst 2, 3 als Christus bezeichnet, von dem es mit Anspielung an Psalm 34, 9 heißt, daß, wer einmal geschmeckt, wie süß er sei, beständig nach dieser Nahrung verlangen werde. Was hier bildlich als Gesostethaben seiner Süßigseit bezeichnet wird, heißt 1, 8 bildlos ein Lieben dessen, den man von Person doch nicht gesehen, sondern nur verkündigen gehört hat.

scheinen alle Menschen Christo gegenilber als ungerecht, b. h. bem Willen Gottes nicht entsprechend.

<sup>4)</sup> In der That ist ja auch der Inhalt der evangelischen Heilsverkündigung nichts Anderes als Christus; und die bildliche Vorstellungsweise erinnert aufsallend an johanneische Ausspriche, in denen Christus sich das Brod des Lebens neunt (vgl. besonders Joh. 6, 35). Wie es während der irdischen Wirksamseit Christi ein Zeichen der Jüngerschaft war, wenn man zu ihm kam (§. 29, a), so redet auch Petrus 2, 4 von einem Zuihmkommen, wodurch der Einzelne ein lebendiger Stein an dem Gottestempel, d. h. nach §. 45, a ein echtes Witglied der Gemeinde wird. Es ist aber, wie aus dem Zusammenhange mit v. 2 f. erhellt, hier natürlich davon die Rede, daß man zu Christo kommt, insosen er im Worte als Lebensnahrung dargeboten wird, weil man durch die Ersahrung von der Beschaffenheit derselben nach dieser Nahrung verlangen gelernt hat.

fann aber ber im Wort verfündigte Chriftus barum bezeichnet merben, weil, ebenso wie einft seine Selbstdarftellung in seiner irdischen Wirtsamteit (§. 21, d), so jest die Berfundigung von derselben ein wirfungsfräftiges Borbild ift (2, 21. 3, 18. 4, 1. 13). Evenso freilich erscheint auch 1, 18 f. 2, 24 fein sündentilgender Tod (vgl. §. 49, d) und 4, 5 fein bevorstehendes Gericht, die uns im Wort verfündigt merben als mirkfame Motive des neuen sittlichen Lebens. Der Bandel in Chrifto (3, 16) wird demnach nichts Anderes bezeichnen als den Wandel, der in Chrifto begründet, d. h. durch ihn (wie er im Wort verkündigt wird) bestimmt Darauf bezieht sich auch wohl die Bezeichnung der Chriften als οί εν Χριστώ seil. αναστρέφοντες (5, 14), ohne daß dabei an eine mustische Lebensgemeinschaft mit Christo (Benschlag I, S. 395) zu benken ift. Aus jener Birtfamteit der Berfündigung von Chrifto fann man bann auch die Art erläutern, wie alle Gott wohlgefälligen Werke der Chriften durch Christum vermittelt erscheinen (2, 5. 4, 11), obwohl diese Rombination nicht ausdrücklich vollzogen wird.5)

d) Diese Nachbildung des Borbildes Christi kommt aber insbesondere in Betracht, wenn der Chrift Antheil nehmen muß an den Leiden, welche Christus in der Welt zu erdulden hatte (4, 13), wie er es feinen Jungern porhergesagt (§. 30, a), und wie fie sich nun auf Grund göttlichen Rathschlusses an allen Christen der Welt, bis ihr Mag voll ift, vollziehen (5, 9).6) Es kommt aber darauf an, daß die Christen diese Leiden tragen, wie er fie trug. Denn gerade in seinem unschuldigen und geduldigen (2, 22 f.) Leiden hat Chriftus ihnen nach v. 21 ein wirkungsfräftiges Borbild gegeben und gleichsam die Fußtapfen vorgezeichnet, benen fie nur nachzufolgen brauchen. Beil wir aber zu folcher Rachfolge Jesu in seinem unschuldigen und geduldigen Leiden berufen sind und dadurch das göttliche Wohlgefallen erwerben (v. 19), so ist das Leiden, das nach einem häufigen ATlichen Bilde als Feuersgluth bezeichnet wird, auch ein fegensreiches, fofern es Gelegenheit zu unjerer Erprobung bietet (4, 12). Denn wie das ver= gängliche Gold der Feuerprobe unterworfen wird, um feine Echtheit ju bemähren (vgl. Pfalm 66, 10. Prov. 17, 3. Mal. 3, 2 f.), so kommt

<sup>5)</sup> Der Zusah διά Ἰησος Χρεστοδ in 2, 5 besagt nicht, daß die geistlichen Opfer der Christen durch Christum Gott wohlgefällig geworden seien; denn dem Kontexte nach, in welchem der Schluß des Sates zu dem Ausgangspunkte (προς δν προσερχόμενοι ν. 4) zurücklentt, soll dadurch ausgedrückt werden, daß das Darbringen jener Opfer selbst durch Christum vermittelt ist, daß wir durch ihn zu diesem priesterlichen Thun befähigt sind. Ebenso drückt der gleiche Zusat, 4, 11 aus, daß jede richtige Anwendung der empfangenen Gaben, durch die wir Gott verherrlichen, durch Christum vermittelt ist, daß wir durch ihn zu dieser Thätigkeit der wahren Gottesknechte befähigt sind.

<sup>6)</sup> Allerdings können dieselben auch auf den Teufel zurückgeführt werden, der 5, 8, wie in der Lehre Jesu (§. 23, a), als der Widersacher erscheint, der die Christen (durch die von ihm erregten Trübsale) dem Berderben zu überliesern trachtet, indem er sie von dem Glauben abbringt. Auch Act. 5, 3 wird in einer Aeußerung des Petrus die Sünde, welche dem Ananias den Tod brachte, auf den Satan zurückgeführt. Aber nach biblischer Anschauung hat der Teufel überall nur so viel Macht, als Gott ihm giebt. Daher erscheint von der anderen Seite das Leiden als auf einem Willen Gottes besruhend (3, 17, 4, 19), dessen gewaltige Hand es uns auferlegt (5, 6).

Die Bewährtheit des Glaubens in der Leidensprüfung als eine viel werthvollere zur Erscheinung, die uns Lob und Herrlichkeit und Ehre vor Gott erwirbt (1, 7 f.). Wenn diefe Betrachtung des Leidens aus dem Bewußtsein des Chriftenstandes als Heilsstandes hervorgeht, in dem Alles, auch das Leiden, zulett ein Erweis göttlicher Gnade werden muß (val. 8. 45, b), so reflektirt eine andere darauf, wie es für die Erfüllung des Christenberufes (§. 45, c) förderlich und darum segensreich werden muß. Denn wenn Chriftus gelitten hat um der segensreichen Folgen willen, die fich an dies sein Leiden knüpfen (3, 18-22), so soll auch der Christ (gegen die natürliche Leidensscheu) sich mit derselben Erwägung, d. h. mit der Erwägung der Segensfrucht solchen Leidens waffnen. Diese wird aber sofort dahin angegeben, daß wer (als Berechter oder um Berechtigfeit willen, val. 3, 14. 17) am Fleisch gelitten hat, baburch vom Sündigen. wie es die ihm solches Leiden bereitende Welt charafterifirt und badurch ihm ein für allemal verleidet sein muß, abgebracht ist, um ferner nicht mehr menschlichen Begierden, sondern göttlichem Willen zu leben (4, 1 f.).7) Bon beiden Seiten wird die Befähigung zur freudigen Ertragung alles Leidens ein Sauptmoment in dem neuen Leben des Wiedergeborenen.

### S. 47. Das driftlige Gemeinicaftsleben.

Als die driftlichen Kardinaltugenden erscheinen auch hier die ungebeuchelte ausdauernde Bruderliebe und die janftmuthige Demuth, die fich im gegenseitigen Dienen bewährt.a) Bu der von dem Avostel um Gottes willen geforderten Unterwerfung unter bie menschlichen Ordnungen gehört vor Allem der Gehorsam und die Ehrfurcht gegen die Obrigfeit.b) Gbenfo aber gehört babin bas geduldige Ertragen ber im Stlavenstande oft unichuldig erlittenen Unbill; und unter benfelben Gefichtspunkt ftellt ber Apostel das Berhältnig driftlicher Chefrauen zu ihren noch ungläubigen Männern.c) Er verlangt endlich überhaupt, daß die Chriften burch ihr Berhalten die heidnische Berleumdung widerlegen und ihren Feinden selbst jum Segen gereichen follen.d)

a) Da die Chriften sich unter einander Brüder nennen (5, 12) und eine Bruderschaft bilden (v. 9), so erscheint 2, 17 (vgl. 3, 8) als die spezifische Pflicht gegen die Bruder die Liebe, welche Chriftus als das größte Gebot bezeichnet hat (§. 25). Diese bildet jo fehr den Mittel= punft des driftlich sittlichen Lebens, daß 1, 22 die Bruderliebe als das

<sup>7)</sup> Der Berfuch, biefen Gat aus Rom. 6, 7 gu erläutern (Baur, C. 290; vgl. noch Sieffert, Jahrb. f. d. Th. 1875. G. 425 ff.), idheitert daran, daß in dem nadeiv doch keineswegs der Begriff bes Absterbens liegt, und daß der Gedanke an die Lebensgemeinschaft, mit Christo rein eingetragen wirb. Freilid erhellt auch nicht, wiefern bie Sundenluft durch das Leiden in ihm ertodtet ift oder gedampft wird (Pfleiderer Urchriftenth., S. 658, Benfchlag, S. 402); aber wer durch die Feindschaft der Sünder (wovon in biefem Bufammenhang allein bie Rede) gelitten hat, der hat eben auf die Gefahr bin, barunter am Fleische zu leiden, ihrem sundlichen Billen nicht nachgegeben und dadurch mit bem Sündigen ein für allemal (bem. das Berfettum!) gebrochen.

nächste Ziel ber Bergensreinigung bezeichnet und in ihrer spezifischen Gigenthumlichkeit aus dem Befen der Biedergeburt heraus bestimmt wird. Denn mas berfelben erft ihren rechten Werth verleiht, ift die exteveia, welche sich aus ber Unvergänglichkeit des aus dem unvergänglichen Worte erzeugten Lebens ergiebt, d. h. die nachhaltige ausbauernde Energie, Die im Geben wie im Bergeben feine Grenzen fennt und darum nach Prov. 10, 12 eine Menge von Gunden zudeckt (4, 8, vgl. Matth. 18, 21 f.)1). Reben der Liebe aber fteht, wie in der Lehre Jesu (§. 25, d), die De muth (3, 8. 5, 5: ταπεινοφοσύνη). Dieje besteht Gott gegenüber barin, daß man fich geduldig in feine Wege fügt und unter feine gewaltige Hand beugt (5, 6); dem Nächsten gegenüber darin, daß man Jedem die ihm gebührende wur giebt (2, 17. 3, 7). Das Suum cuique bilbet ausdrücklich die zweite Kardinalpflicht neben der Bruderliebe. Die Demuth aber fann nach Matth. 11, 29 nicht ohne die Sanftmuth sein (3, 4. 15), welche die Unbill und Feindschaft Anderer gelassen trägt und sich dadurch nicht zur heftigkeit reigen läßt. Gie zeigt fich, wie Matth. 20, 25-28, im demüthigen Dienen, worin sich Jeder dem Anderen unterordnet (5, 5). In jolchem gegenseitigen Dienen foll Jeder die Gaben, die er von Gott empfangen hat, als Haushalter verwalten (4, 10); denn das Wort, das er redet, ift ihm von Gott gegeben, der ihm auch zu jeder Dienstleistung bas Bermögen verleiht.2)

b) Jemehr die Christen sich als das auserwählte Geschlecht fühlten, um so näher lag es, daß sie sich emanzipirt glaubten von den weltlichen Lebensordnungen, in denen die Bekehrung sie vorsand. Es waren das ja nur menschliche Ordnungen, die man leicht als verwerslich betrachten konnte, weil auch sie von der den Menschen als solchen (§. 46, b) anstlebenden Sinde verderbt waren. Der Apostel aber sordert 2, 13, daß man sich aller menschlichen Ordnung (år Hownier), kreisich nicht um ihretwillen, sondern um Gottes Willen (dià ròv xiquor) unterordne.

<sup>1)</sup> Dem allgemeinen Charafter aller Christentugend gemäß, wonach es barauf anfommt. Christum als den Herrn im Herzen zu heiligen (3, 15; vgl. §. 26, c), muß Die Liebe freilich auch ungeheuchelt aus bem Bergen fommen (1, 22), Die Liebestibung ohne Murren geschehen (4, 9), weshalb unter den Erscheinungsformen des Egoismus (2, 1) nicht blog Bosheit, Reid und Berleumdung, sondern auch Trug und Heuchelei ausgeschloffen werden. Dagegen wird bas Wesen der Liebe 3, 8 beschrieben als Gleichheit ber Gefinnung, Mitgefühl und Barmbergigfeit. Symbolischer Ausbrud ber Liebe ift ber Liebeskuß: φίλημα αγάπης (5, 14). - 2) Speziell erörtert Petrus 5, 2 f. die Pflichten der Aeltesten, benen bas hirtenamt über bie Gemeinden (vgl. §. 45, a) anvertraut ift, wie ibm felbst als ihrem συμπρεσβύτερος bie Leitung ber gangen Kirche (v. 1). Auch diese Gemeindes leitung (das enernoneiv) foll ein Lie bestienft fein, der freiwillig und bereitwillig, nicht bloß aus Zwang ber Bflicht ober Gewinnsucht, und nicht in Berrichsucht, fondern in der Demuth geubt wird, die nur sucht, ben Anderen ein Borbild ju geben und fie badurch jur Nachfolge anzutreiben. Gin zweites Gemeindeamt fennt Betrus in den Gemeinden, an Die er schreibt, noch nicht. Wie in der Gemeinde ju Jerufalem (g. 41, c), find es die ben Jahren nach Jungeren (of vewtepor), die ihrer Altersstellung nach ohne besondere Beamtung die außeren Dienfte in der Gemeinde verrichten und daher zur Unterordnung unter die Aeltesten ermahnt werden (v. 5).

Dies gilt nun zunächst von der obrigkeitlichen Ordnung. Allerdings sind die Christen als solche frei (vgl. Matth. 17, 26), weil sie als Knechte Gottes keiner menschlichen Autorität unterworfen sind (2, 16: EleviFequi — Se Fequ dovdoi). Allein eben darum sollen sie ihre Freiheit nicht zum Deckmantel der Schlechtigkeit gebrauchen; vielmehr, weil ja auch die Obrigkeit das Gutesthun fordert, das Bösesthun bestraft, ihr durch solches Gutesthun Gehorsam leisten (v. 14 f.). Da der Christ aber Zedem die ihm zukommende Ehre geben soll, so verlangt Petrus auch für den König, d. h. den römischen Kaiser (v. 13) die ihm zukommende Ehrerbietung (v. 17); wobei er freilich nicht unterläßt, durch die Gegenüberstellung der Gottespflicht und Königspslicht nach dem Borbilde von Marc. 12, 17 anzudeuten, daß die Erfüllung dieser der Erssüllung jener in keiner Weise präjudicire. Auf die besonderen Kollisionssfälle, wo man Gott mehr gehorchen muß als den Menschen (Act. 4, 19. 5, 29), geht er hier nicht näher ein.

c) Unter demfelben Gesichtspunfte behandelt Betrus das Sklavenverhältniß, sofern er zu driftlichen Stlaven redet, die noch ungläubige Herren haben. Auch hier fordert er im Ramen der Gottesfurcht und um des Bewußtseins willen, daß Gott es ift, der die Unterordnung unter jede menschliche Ordnung fordert (2, 19: δια συνείδησιν θεοῦ), Unterordnung unter die Herren, selbst wo diese durch ihre Berkehrtheit (v. 18: σχολιοίς: vgl. Act. 2, 40) den Gehorsam erschweren. Giebt es in diesem Falle mancherlei Unbill zu ertragen, so saben wir ja bereits, daß die Christen nach dem Borbilde Christi berufen sind, durch unschuldiges und geduldiges Ertragen des Unrechts das Wohlgefallen Gottes zu erwerben (v. 19 ff.). Ein ähnlicher Fall findet statt, wo christliche Weiber noch ungläubige Männer haben (3, 1). Hier gilt es, nach dem Borbilde der heiligen Weiber des alten Bundes sich den Männern unterzuordnen und im Gutesthun ausharrend ohne jede Menschenfurcht feine Soffnung auf Gott zu seten (v. 5 f.). Ihr teuscher Wandel foll auch hier in der Furcht Gottes murzeln (v. 2), und ihr Schmuck nicht in äußeren Zierrathen, fondern in dem fanftmuthigen und ftillen Geifte bestehen, ba diefer Schnuck allein vor Gott merthvoll ist (v. 3 f.).3)

d) Das rechte Verhalten der Chriften zu den menschlichen Ordnungen hat nach dem Willen Gottes noch einen speziellen Zweck: den Nichtchristen, welche das wahre Wesen des neuen christlichen Lebens nicht verstehen konnten, gerade in den natürlichen Lebensverhältnissen, die sie zu beurtheilen verstanden, zu zeigen, daß das Christenthum seine Anhänger zur treuen Pflichterfüllung in denselben anhalte und befähige, und so der Unwissenheit der thörichten Menschen den Mund zu stopfen (2, 15).4) Es gilt nur,

<sup>3)</sup> Rur gelegentlich wirft der Apostel einen Blick auf die christlichen Shen und verslangt von den Männern verständige Sinsicht (produc) im Verkehr mit dem schwächeren Geschlechte und gebührende Anerkennung der Christenwürde der Frauen auf Grund des Suum cuique, da nur so das gemeinsame Gebet, das er als den eigentlichen Höhepunkt des ehelichen Lebens im Christenthume zu betrachten scheint, unbehindert hleiben kann (3, 7).

<sup>4)</sup> Die Nichtdristen waren nämlich nach 2, 12 geneigt, die Christen als Uebelthäter zu verleumden; theils wirklich aus mangelhafter Kenntniß ihres sittlichen Lebens, theils

vor Allem bafür zu forgen, bag bie Chriften nicht burch eigene Gunde oder durch wohlgemeinte, aber übel angebrachte Ginmischung in Dinge, die sie nichts angehen (ώς άλλοιοιοεπίσχοποι), sich eine wohlverdiente Schmach zuziehen (4, 15). Dagegen haben fie ber positiven Feindschaft ber Ungläubigen gegenüber Belegenheit, bas Gebot ber Feindesliebe zu üben (§. 25, c): nicht Bofes mit Bofem ju vergelten, weder das bofe Wort noch die bofe That, fondern die erlittene Unbill mit Segnen gu erwidern, wofür 2, 23 auf das Beispiel Chrifti hingewiesen und 3, 9 sichtlich auf ein Wort Chrifti (Matth. 5, 44 = Luc. 6, 28) angespielt wird. Wie durch diefes Thatzeugniß, follen fie aber auch bereit fein, ihren Feinden durch ein ebenso freimuthiges Bekenntnig über ihre Christenhoffnung Rechenschaft zu geben (3, 15). Der Apostel hofft, daß gerade ihr Berhalten im Leiden, wenn fie dabei unerschütterlich im Gutesthun verharren und so alle Berleumdung zu Schanden machen, ihren Feinden felbft noch jum Segen gereichen tann, wie es, in freilich einzigartiger Beife, bei bem Leiden Christi der Fall gewesen ift (v. 16 ff.). Es geziemt fich aber für fie, so lange fie als Fremolinge hier unter ben Nichtchriften leben (2, 11), Diefen nicht Anftog ju geben, sondern jum Segen zu werden. Wie die gläubigen Beiber ihre noch ungläubigen Männer burch ihren Wandel ohne Bort gewinnen können (3, 1 f.), so können die Nichtchriften überhaupt, wenigstens wenn der Tag ihrer Gnadenheimsuchung gekommen, veranlagt werden, Gott ju preisen für das, mas er in den Chriften ge= wirft hat (2, 12; vgl. Matth. 5, 16); womit fie ja für das Chriftenthum fo gut wie gewonnen find. Nur fo können die Chriften auch das höchste Riel erreichen, das ihnen nach §. 45, c als mahren Gottesknechten gefteckt ift: Gott zu verherrlichen. Wer lediglich um seines Chriftennamens willen Schmach leidet (vgl. 4, 14), braucht fich derfelben nicht zu schämen, da er Gott durch fein Berhalten auf Grund dieses Ramens Ehre macht (v. 16).

# Viertes Kapitel.

# Der Meffias und fein Werk.

## §. 48. Der Meffiasgeift.

In der Endzeit ist Christus, der als der Erlöser von Anbeginn an im Rathschlusse Gottes vorhererkannt war, als solcher erwählt und den Menschen kund gemacht worden. a) Der Gottesgeist, mit welchem er während seines irdischen Lebens gesalbt war, hat schon in den Propheten

aber auch nach 4, 4, weil sie durch die Abkehr der Christen von dem unsittlichen Leben, das dieselben früher mit ihnen gemeinsam geführt, sich getroffen fühlten und nun durch Lästerung den Stachel dieser Berurtheilung ihres Treibens abzustumpfen suchten.

gezeugt von dem, was ihm nach diesem Rathschlusse begegnen sollte. b) Seinem durch diese Salbung einzigartig potenzirten Geisteswesen nach konnte der dem Fleische nach Getödtete nicht im Tode bleiben, sondern mußte durch die Auserstehung lebendig gemacht werden. c) In diesem Geiste hat Christus endlich bei seinem Ausenthalt im Hades den dort im Gewahrsam besindlichen Geistern der Berstorbenen die Heißbotschaft verskündigt. d)

a) Die Bollendung der Theokratie in dem gläubigen Israel hat begonnen, weil die messianische Zeit da ist; und die messianische Zeit ift da, weil der Messias erschienen ist. Wie §. 40, a, so wird auch hier 1, 20 die von der Weiffagung verkündete Endzeit (to koxatov two xoóvwo, als Uebersetung des prophetischen בַּבְּיִים הַנְבִים hin welcher die mit der ממום,, in welcher die mit der מום βολη κόσμου (Matth. 25, 34) begonnene Weltentwicklung ihr Ziel erreicht, als gegenwärtig betrachtet. Daß Jejus von Nazaret der in ihr erschienene Mejfias sei, braucht natürlich den Gläubigen in Israel nicht mehr bewiesen zu werben.1) Bas die Propheten von den für den Meffias bestimmten Leiden und den darauf folgenden Verherrlichungen geweissagt haben, das ist ihnen ja von Anfang an in der evangelischen Botschaft als eingetreten verkündigt (1, 11 f.). Schon diese Anschauung, wonach die Herrlichkeit nicht als eine dem Messias ursprünglich eigene, sondern als eine für ihn in der Weissagung bestimmte erscheint, macht es wenig wahrscheinlich, daß Betrus auf ein vorgeschicht= liches Sein und dem entsprechend auf ein schon ursprünglich übermensch= liches Wesen Christi reflektirt haben sollte. Um der Gemeinde der Endzeit willen ( $\delta \iota' \, v \mu \tilde{\alpha} \varsigma$ ), b. h. damit diese wisse, daß sie erlöst ist und auf diesen Glauben ihre Hoffnung auf die Beilsvollendung grunde, ift Chriftus jett kundgemacht als ihr Erlöser, obwohl Gott schon von jeher diesen Christus als benjenigen vorhererkannt hat (προεγνωσμένος), durch dessen Blut die Erlösung werde vollbracht werden (v. 20f.).2) Dieses göttliche

<sup>1)</sup> Der Bürdename bes Meffias, ber ursprünglich auf die Ausruftung zu feinem spezifischen Berufe hinwies (§. 18) und darum die Borstellung seiner heilsmittlerschaft involvirt, ift bereits fo gang auf die geschichtliche Person Jesu übergegangen, daß er zum Nomen proprium geworden ift. Ueberall, felbst wo auf sein irdisches leben gurudgeblidt wird, heißt er Apiotós (1, 11, 19, 2, 21, 3, 16, 18, 4, 1, 14, 5, 10, 14), nur, wo das Nomen proprium von dem prädikativischen xóptos unterschieden werden soll (3, 15) ober, wo der Genetiv von artifulirten Substantiven abhängt (4, 13. 5, 1), mit dem Artikel. Daneben findet fich nur noch der Rame Ingods Kpigros (1, 1 ff. 7. 13. 2, 5. 3, 21. 4, 11; vgl. § 41, a); die Lesart Xpiorde Ingode in 5, 10. 14 ift ohne Zweifel unedit. Es verfteht fich von felbft, daß diese Erhebung des Burdenamens Jeju gum Eigennamen eben darin ihren Grund hat, daß die Berson Jesu dem Chriften überall und ausschließlich in seiner spezifischen heilsmittlerqualität vor Augen fteht. -2) Biele freilich finden in diefer Stelle eine reale Braeriftenz (vgl. 3. B. Lut, C. 349, Pfleiberer, a. a. D. S. 659, Geg, S. 395 f. Nösgen, S. 74). Aber das pavepwdeic bezeichnet, weil es das eldotes v. 18 motivirt, nicht die durch die Erscheinung Christi auf Erden erfolgte, sondern die Kundmachung Christi in seiner Bedeutung als messianischer Erlöser durch seinen Tod (v. 18 f.) und seine Erhöhung (v. 21), und diese Kundmachung wird bem Berborgenfein derfelben im göttlichen Rathichluffe entgegengestellt. Rur die Erwähnung

Borhererkennen setzt aber so wenig wie dasjenige, welches die als direkt messianische gesaßte Prophetie überall involvirt, ein gleichzeitiges Borshandensein der Person voraus, deren Qualisitation Gott vorausschaut. Ganz ähnlich wie das gläubige Israel (v. 2: ἐκλεκτοὶ — κατὰ πρόγνωσιν Θεοῦ und dazu §. 44, a), hat Gott die geschichtliche Person Iesu in Gemäßheit dieses Vorhererkennens zu ihrer messianischen Bestimmung erwählt (2, 4, 6).

b) Wenn es 1, 11 heißt, daß der in den Propheten redende Geift Chrifti die Schickfale Chrifti vorher bezeugte, fo lage es hier ungleich näher, darunter den Geift des präexistirenden Christus zu verstehen (vgl. wieder Nösgen S. 74 gegen Benichlag I, S. 384). Dem fteht nicht entgegen, daß Jejus nach petrinischer Lehre erft durch seine Erhöhung zum Messias gemacht ist. Denn wenn trottem der zum Nomen proprium gewordene Meffiasname, und zwar mit Borliebe, von der geschichtlichen Person Christi gebraucht werden kann (Ann. 1), so konnte er auch auf ben präeristenten übertragen werden. Aber auffallend mare es allerdings, daß der Name in demielben Sate ohne Unterscheibung von dem praeristenten (20 er autois avevua Xocotov) und von dem geschichtlichen Christus (τα εἰς Χριστον παθήματα) gebraucht mare; und da der Sinn, welcher entsteht, wenn man ihn beide Male von dem geschichtlichen Christus faßt, ein mit den sonstigen Boraussetzungen der petrinischen Lehre durchaus übereinstimmender ift, so ift diese Fassung allein berechtigt. Hiernach ift ber Beift, mit welchem Chriftus bei ber Taufe gefalbt murbe (g. 38, b), und welcher also mahrend feines Umtslebens fein Geift mar, bereits, ehe er ihn empfing, in den Propheten thätig gewesen. Dieser Beift ift nichts Underes, als der emige Gottesgeift, in welchem der meffianische Beile= rathichlug von Ewigfeit her gefaßt mar, und welcher darum ebenfo in den Propheten dovon zeugen konnte, wie er nachmals den Meffias felbft zu ber Ausführung dieses Rathschluffes befähigte.3)

c) Ganz wie in den Reden der Apostelgeschichte (§. 39, a) tritt auch hier, wo es sich um die Heissmittlerqualität Zesu handelt, der Gegensat des Javaro Jedz μεν — ζωοποιη Jedz δέ bedeutsam hervor (3, 18; vgl. 1, 19 f. 21). Wenn jenes durch σαρχί auf das Gebiet des Fleisches als Substrat des irdischeleiblichen Lebens (§. 27, a) beschränkt wird, so wird dieses durch πνεύματι der Sphäre des geistigen Lebens zugewiesen (vgl. 4, 6). Da nun das menschliche πνεύμα im Tode nicht zu existiren

ber Endzeit, auf welche alle göttlichen Heilsrathschlüsse abzielen, hat es hervorgerusen, daß im Gegensate das göttliche Vorhererkennen bis in die erste Ansangszeit, d. h. dis vor die Weltichöpfung hinausdatirt und dadurch der göttliche Heilsrathschluß als ewiger ausdrücklich bezeichnet wird. Daß das προγινώσκειν, sowenig wie die πρόγνωσις 1, 2 (vgl. dazu §. 44, a), von der göttlichen Vorherbestimmung genommen werden kann, zeigt schon das part. perk., das eben nicht einen einzelnen Akt, sondern den Zustand des Gekanntseins bezeichnet.

<sup>3)</sup> Will man dies eine ideale Präexistenz Christi im göttlichen Geiste ober im göttlichen Rathschlusse nennen, so ist dagegen kaum etwas einzuwenden; aber eine solche ist überall gegeben mit der Boraussetzung einer direkt messianischen Prophetie, von welcher Betrus mit allen NTlichen Schriftsellern ausgeht (§. 46, a).

aufhört, wohl aber, vom Leibe getrennt, dem Schattenleben des hades verfällt, welches im Sinne ber Schrift kein mahres Leben ift: fo kann bas Lebendiggemachtwerden dem Geiste nach nur in der Auferweckung erfolgt sein, in welcher das avevua Christi wieder mit einem (himmlischen) Leibe bekleidet mard.4) Eine folche hat aber das menschliche avevua an fich keineswegs zu erwarten, da, abgesehen von der Erlösung, der schattenhafte Todeszuftand im Sades ein bauernder ift. Es muß also mit dem avevua des Messias eine andere Bewandtniß gehabt haben als mit dem der Menschen überhaupt, wenn er hinsichtlich der Seite seines Wesens, welche Geift mar, nach dem Tode lebendig gemacht murde. So führt auch diese Stelle darauf, daß sein avevua nicht ein gewöhnliches menschliches aveuna war, fondern ein mit göttlichem Beifte gesalbtes b. h. bleibend erfülltes, fraft beffen er dem Beifte nach nicht wie jeder andere Mensch im Tode, d. h. im leiblosen Hadeszustande bleiben, sondern lebendig gemacht, b. h. auferweckt werden mußte. Wenn alfo Act. 2, 24 die Roth= wendigkeit der Auferstehung noch lediglich durch die Vorhersagung derselben begründet war (§. 39, a), so wird sie hier bereits auf das einzigartige Beiftesmefen Chrifti gurudgeführt, welches er empfing, ale ber verliebene Gottesgeist ihn zum Xocoros machte. Freilich aber war die Auferweckung nur vorhergefagt, weil fie zur Erfüllung des Meffiasberufes nothwendig war; und aus bemfelben Grunde war fie in dem Geifte begründet, der Chriftum zur Erfüllung dieses Berufes befähigte.

d) Nach 3, 19 ist Christus er aresuau in den Hades gegangen, um den darin im Gewahrsam (er grdaxs) befindlichen Geistern die Heilsbotschaft zu bringen (vgl. auch 4, 6). Das Subjekt ist aber nicht der bereits auferweckte Christus (wie noch Schenkel, S. 221 will), der eben nicht mehr bloß er aresuau war, sondern in der Auferstehung wieder einen Leib empfangen hatte; vielmehr der getödtete, der, wie jeder andere Berstorbene, nachdem der Geist sich vom Körper getrennt hatte, zunächst nur noch er arvesuau existirte und darum auch unter den körperlosen Geistern (den Verstorbenen, die, wie er, nur er arvesuau existirten) wirken konnte. Während aber die anderen Geister im School nur ein schattenshaftes Dasein führen, konnte der Geist Christi, welcher mit dem ihn zur messianischen Wirksamkeit befähigenden Gotteszeiste gesalbt war, oder

<sup>4)</sup> Daß die beiden Dative nicht instrumental zu nehmen sind (Nösg., S. 76 gegen seine eigene llebersetung auf S. 45, der das πνεόματι trot der offenbaren Parallele 4, 6 auf die göttliche Natur Christi bezieht), ist jett wohl anerkannt; dagegen wird die Beziehung des ζωοποιηθείς auf die Auferstehung immer wieder bektritten (vgl. noch Benschlag I, S. 405), odwohl man dann entweder das Lebendigemachtwerden in ein Lebendigerhaltenwerden umseten, oder an "das natürliche Biedererwachen der Seele aus der Umnachtung des Todeskampses" benken muß, was dem Ausdruck ebensowenig entspricht. Eine Befähigung des geistigen Besens Christi zum Birken auf Andere ist aber schon darum undenkdar, weil jene Fähigkeit im Tode nicht durch eine Depotenzirung des πνεδιμα, sondern durch seine Treunung vom Leibe aufhört. Daß der Ausdruck nur auf die Auserstehung gehen kann, ergiebt sich auch daraus, daß das ζωοποιηθείς, wie das δανατωθείς, zu προσαγάγη gehört, welche Thätigkeit er doch nur als Auferstandener ausssühren kann.

was nur ein anderer Ausdruck dafür ist — Christus in diesem Geiste seine messianische Wirksamkeit unter den Geistern im School fortsetzen. 5) Wie also die Gotteskraft des Geistes, welchen der Messias in seinem irdischen Leben empfing, vor dieser Zeit in den Propheten wirksam war, so ist sie es auch gewesen, die ihn noch nach dem Ende seines irdischen Lebens unter den Geistern im Hades wirksam sein ließ. Es erhellt auch hieraus, wie das höhere Wesen in Christo auf dieser Stufe apostolischer Lehranschauung noch lediglich als der ihm mitgetheilte, aber in seiner Wirksamkeit an das irdische Leben Christi nicht gebundene Gottesgeist gesdacht ist.

#### 8. 49. Die Seilsbedentung des Leidens Chrifti.

Bgl. Fr. Sieffert, die Heilsbedeutung des Leidens und Sterbens Christi nach dem ersten Briefe des Betrus, Jahrb. f. deutsche Theologie 1875, 3. Laichinger, die Versöhnungslehre des ersten Petribriefes, ebend. 1877, 2.

Das Leiden Christi, das von ihm in vollster Unschuld und Geduld getragen ist, war bereits in der Weissaung vorhergesehen.a) Der einzigsartige Zweck dieses Leidens war, die besleckende Sündenschuld von den Sündern zu nehmen; und dies geschah, indem Christus bei seinem Tode am Kreuze die durch ihre Sünden verwirkte Strase trug.b) Auf Grund des letzten Bermächtnisses Christi kann dies auch so dargestellt werden, daß die Gemeinde mit dem sühnenden Blut eines Bundesopsers besprengt worden ist.c) Wenn auch die Erlösung von der Macht der Sünde als Folge des Todes Christi bezeichnet wird, so darf dieselbe doch im Sinne

<sup>5)</sup> Wie einerseits nach Act. 2, 27 die Seele des Meffias nicht im Scheol belaffen werben tonnte, jo tonnte andrerseits der diese Seele tonftituirende Beift auch nicht an bem Schattenleben der menichlichen Beifter im Sades theilnehmen, obwohl Chriftus felbftverständlich, wenn einmal gestorben, wie jeder Andere er nreduar in den School hinabgeben mußte. Dag bas ζωοποιηθείς auf die Auferstehung bezogen wird, fchließt keineswegs aus, daß an das aveduare fich eine Aussage darüber knüpft, mas er, ebe er noch auferwedt war, also als er nur noch er nverpuare eristirte, in diesem Zustande gethan habe. Bielmehr weist das xai nach er o ausdrucklich darauf bin, daß es nicht nur Beift mar, wonach er wiederbelebt wurde, um das προσαγαγείν auszuführen, fondern auch, worin er ben Geiftern predigte. Die hadesfahrt Chrifti als folche wird als eine völlig selbstverftandliche Thatjache behandelt, und die apostolische Aussage bezieht fich nur auf die in Folge derfelben entfaltete meffianische Wirksamkeit Chrifti, die hier als Beweis für die segensreiche Frucht seines Todes (3,17 f.) jur Sprache tommt, wie 4, 6 als die Boraussetzung dafür, daß Todte wie Lebendige dereinst von ihm gerichtet werden fonnen (vgl. §. 50, d). Daß biefelbe aus einer besonderen Mittheilung bes Auferstandenen an Petrus herstammt (Geg, S. 408. Rösgen, S. 77), braucht man daber gewiß nicht anzunehmen. Daß die nvebuara nicht die gefallenen Engel aus Ben. 6 (Baur, G. 291. Spitta, Chrifti Predigt an die Geister. Göttingen 1890), fondern die vom Körper getrennten Seelen der Berftorbenen find (§. 27, c), bedarf feines Beweises. Andere Umund Begdeutungen ber hadespredigt Christi (vgl. noch Nösgen, S. 77) gehören lediglich ber Geschichte ber Eregese an.

des Apostels nur als seine mittelbare praktische Wirkung betrachtet werden. d)

- a) Wenn nicht sowohl die einzelne Thatsache des Todes Christi, sonbern, wie Act. 3, 18, das Leiden desselben überhaupt wiederholt so nachbrudlich hervorgehoben (2, 23. 3, 18. 4, 1. 13. 5, 1) und dabei insbesondere auf das vorbildliche Berhalten Christi in demselben reflektirt wird, (2, 21), so verräth sich hierin nur der Augenzeuge, welchem Christus in feinem Berhalten während der leidensvollen Schluftage feines irdifchen Lebens mit allen ihren Erlebniffen noch lebendig vor Augen steht. Schon 3, 18 leidet Chriftus als der Gerechte (vgl. §. 38, b); und wenn ihm eine heil= bringende Absicht dabei zugeschrieben wird, so erhellt, daß sein Leiden als ein freiwillig übernommenes, also auch willig und geduldig getragenes gedacht ift. Daffelbe befagt das aus Jes. 53, 7 entlehnte Bild vom Lamme, dem Sinnbilde der ftillen Geduld (1, 19). Wenn daffelbe als fehllos (auomos) bezeichnet wird, so zeigt der erläuternde Zusatz (xal aonilos), daß dieses nicht im rituellen Sinne (Lev. 1, 10), sondern im Sinne sittlicher Makellosigkeit gemeint ift, so daß an der Unschuld und Gebuld des Leidenden der eigenthümliche Werth seines Leidens (rimor αίμα) veranschaulicht werden kann. Endlich wird 2, 22 f. zuerst mit den Worten Jef. 53, 9 die Unschuld und dann in einer Umschreibung von Bef. 53, 7 die schweigsame Geduld des Leidenden ausdrücklich hervorgehoben. Obwohl demnach dieses Leiden ein freiwilliges war, so ift doch von der anderen Seite daffelbe ichon in der meffianischen Weiffagung für Chriftum vorherbestimmt (1, 11; vgl. §. 38, c). Sofern aber gerade dieser Theil der Weiffagung bereits erfüllt ift (v. 12), muß in ihm der bereits realisirte Theil der messianischen Bollendung wesentlich mit bearündet sein.

<sup>1)</sup> Zwar liegt in der Präposition önép hier so wenig wie 2, 21 der Begriff der Stellvertretung; aber der so nachdrücklich hervorgehobene Gegensatz des Gerechten und der Ungerechten weckt nothwendig die Vorstellung, daß das zum Besten dieser erlittene Leiden eigentlich von den Ungerechten hätte erlitten werden sollen. Unmöglich aber kann das Leiden Christi hier in dem Thyus des Sündopsers dargestellt sein (Ritschl II, S. 213), da nirgends im Opser ein Gerechter für einen Ungerechten leidet. Aus dem Finalsatz

Hauptstelle 2, 24. Diese weist durch ihren Wortlaut, wie durch ihren ganzen Kontext so beutlich auf Jef. 53 bin, deffen Weiffagung vom Knechte Gottes schon &. 38, d als messianische gefaßt war, daß sie nur aus ihr erläutert werden fann. Es ift also davon die Rede, daß Chriftus unfere Sünden getragen (Jej. 53, 12: αὐτὸς άμαρτίας πολλών ἀνήνεγκεν: hebräisch: 827, 727), d. h. aber nach stehendem ATlichen Sprachaebrauch (Rum. 14, 33), daß er die gottgeordneten Folgen derjelben oder ihre Strafe erlitten hat. Indem nämlich der Unschuldige die Folgen der Sünden trägt, welche die Schuldigen treffen follten (was das quar avros gang wie das autwor autos Jej. 53, 11 hervorhebt), trägt er die fremden Sünden felbst, wie eine ihm auferlegte Laft2). Belcher Art aber diefe Straffolge mar, beutet das er zo σώματι an, sofern ja fein Leib in einen unnatürlichen, gewaltsamen Tod dahingegeben ward (vgl. Marc. 14, 22), in welchem fich das Gottesgericht über die Sunde am deutlichsten offenbart (§. 34, c). Da aber diejer Tod der Rreuzestod mar, fo fann der Zusatz επί το ξύλον, in welchem, wie in den petrinischen Reden der Acta (§. 38, c), das Kreuz als das Galgenholz bezeichnet wird, nur mittelft einer Prägnang den Gedanten anfügen, daß Chriftus die Gunden trug, ans Rreuz hinaufsteigend, weil er gerade dort die spezifische Strafe für die Gunden erlitt.3) Offenbar betrachtet alfo Betrus dies Gundetragen Christi zum Besten der Gunder als das Mittel, modurch die Sunden,

erhellt nur, daß die Sunden, um derentwillen Chriftus ftarb (περί άμαρτιων), bisher diefes Raben hinderten. Gbenfofern liegt der Gedanke an die heiligende Wirkung der durch den Tod Chrifti vermittelten Gottesgemeinschaft (Sieffert, S. 407), die mit bem priesterlichen Charafter jenes Rabens zu Gott (§. 45, c) nichts zu thun hat, und daber auch nicht mit Benichlag I, S. 392 zugleich hineingelegt werden darf. - 2) Da= gegen ift die Opferidee (vgl. Lechler, S. 179) dem hier in Betracht kommenden jefajanischen Konterte ganglich fremd, und ebenfo die Borftellung bes Gundentragens bem Opferritual. Rie wird von einem Opferthiere gejagt, daß es die Gunden tragt; nur von dem zweiten Bod am großen Berföhnungstage, ber gerade nicht geopfert, fondern in die Bufte gejagt wurde, wird gejagt, daß ihm die Miffethat der Kinder Israels aufs haupt gelegt fei, damit die völlige Entfernung biefer durch bas Opfer bes erften Bockes gefühnten Sünde sinnbildlich dargestellt werde (Lev. 16, 20-22). - 3) Da unmöglich irgend wie ber Schandpfahl mit einem Altar verglichen werden fann und bie Sunden in feinem Sinne geopfert werden fonnen, fo ift es gang unthunlich, das avapeper von dem hinauftragen des Opfers auf den Altar ju nehmen und fo mit hofmann u. A. die Guhnopferidee hineingutragen. Will man die Pragnang des Ausdrucks vermeiben, fo tann man nur annehmen, daß Jefus die Gunden, beren Strafe er an feinem Leibe erlitt, eben weil er fie damit trug, mit fich auf das holz hinauftrug und badurch uns abnahm (vgl. Rühl 3. d. St.); allein die Beziehung bes Kontertes auf Jef. 53 scheint mir ju fordern, daß die von dorther aufgenommene Idee des Gundentragens direft ausgedrückt ift. Bollends aber fann man nur dann, wenn man bem rac auapriag ήμων, das zweifellos unfere (begangenen) Gunden bezeichnet, ben Begriff ber immer neue Sünden hervorrufenden Sundenmacht unterschiebt, bier ben Wedanfen eintragen, daß Chriftus unfere Sunden (als Ericheinungen einer herrschenden Gundenmacht) auf das Solz hinauftrug und fo pringipiell die in den Menichen herrichende Gundenmacht vernichtete (Sieffert, S. 401 ff.). Banglich verläßt Benfchl. I, S. 391 Bortlaut und Sinn ber Stelle, indem er in ihr nur eine Berburgung ber Bergebung fur die findet, welche fich durch das Liebesopfer Gottes (?) von der Gunde befreien laffen.

beren spezifische Strafe er am Kreuze erlitt, für sie abgethan waren, so daß dieselben sie weder mit Schuld beflecken, noch straffällig machen konnten.

c) Wie außerdem die Einsetzungsworte des Abendmahls dem Apostel für das Berständniß der Heilsbedeutung des Todes Chrifti maßgebend geworden find, zeigt beutlich die Stelle 1, 2. Gine Besprengung bes Bolfes mit dem Blute des Opfers fand nämlich ausschlieflich beim Stiftungsopfer des alten Bundes ftatt; und da dort nach Er. 24, 7 f. die Berpflichtung jum Gehorfam ber Blutbesprengung vorherging, fo ift die Anspielung auf diese Stelle evident, weil auch hier das εἰς υπακοήν dem εἰς δαντισμον αίματος Ἰησοῦ Χοιστοῦ vorhergeht. Beides 311= fammen fonstituirt offenbar eine neue Bundesstiftung, wie sie Jesus Marc. 14, 24 als durch fein Blut vermittelt bezeichnet hatte. Wie Gott mit bem Bolfe Israel ben alten Bund am Sinai fchlok, nachdem daffelbe jum Gehorsam verpflichtet und durch das fühnende Blut des Bundesopfers von der von Gott trennenden Schuldbefledung gereinigt war: fo werden bier die Gläubigen aus Israel bezeichnet als erwählt zum Gehorsam und gur Besprengung mit dem Blute Jeju Chrifti, d. h. also als erwählt gu dem Eigenthumsvolke des neuen Bundes (val. Jer. 31, 31-34), das durch den Gehorsam ein Volk von mahren Gottesknechten werden (val. §. 44) und durch die Blutbesprengung von der die volle Gemeinschaft mit Gott hindernden Schuldbefleckung gereinigt werden foll. Der blutige Tod Chrifti ift hier also als fuhnendes Bundesopfer gedacht4), ohne bak biefer Gefichtspunkt mit dem gang andersartigen in not. b, der boch in 3, 18 wesentlich auf daffelbe Ziel hinauskommt, irgend in Begiehung gesetzt ift.

d) Die Erlösung aus der ägyptischen Knechtschaft war schon von Stephanus als vordiblich für das durch Christum gedrachte Heil betrachtet (Nct. 7, 35). Auch in der messianischen Weissagung war vielsach eine Erstösung von allen Feinden in Aussicht genommen (Jer. 15, 21. 31, 11: 1775, 182). Eine solche bildete ebenso einen Bestandtheil der messianischen Erwartung zu Christi Zeit (Luc. 1, 74. 24, 21). Er selbst hatte seinen Tod als das Lösegeld bezeichnet, wodurch er die Menschen vom Tode errette (Ş. 22, c). Von einer solchen Erlösung redet nun auch Petrus 1, 18. Aber er bezeichnet als die Macht, von welcher die Gläubigen aus Israel erlöst sind (Edurga Inte die Macht, von welcher die Gläubigen aus Israel erlöst sind (Edurga Inte die ein von den Vätern übersieferter bisher eine Knechtende Macht über sie ausgeübt, die sie hinderte, wahre Gottesknechte

<sup>4)</sup> Indem Sieffert bestreitet, daß nach Hebr. 9, 22, wo doch ohne Zweisel der allsemeine Sat den besonderen Hergang v. 19 f. erläutern soll, zur apostolischen Zeit der Besprengung mit dem Bundesblut sühnende Bedeutung beigesegt wurde, schiebt er auch hier (vgl. Ann. 3) der Vorstellung der Bundesgemeinschaft die völlig andersartige einer (im sittlichen Sinn) heiligenden Lebensgemeinschaft unter, wie er auch die Heiligenden Lebensgemeinschaft unter, wie er auch die Heilswirtung des Todes Jesu nicht auf die Einführung in jene bezieht, sondern mit den Wirkungen bieser vermischt (S. 881 fs.). Behschlag I, S. 389 schiebt auch hier seine Vorstellung einer Verbürgung der göttlichen Vergebung auf das Gelöbniß des Gehorsams hin unter, wodon durchaus nichts basteht.

und Kinder des Gehorsams (v. 14. 17) zu werden. Als das Lösegeld, durch welches diese Erlösung bewirft ift, bezeichnet Petrus das Blut Christi, beffen Leiden hier nach not. a in seiner spezifischen Rostbarkeit im Gegenfate zu dem fonft Roftbarften, Gold und Gilber, hervorgehoben wird.5) Ueber die Art, wie diese Loskaufung durch das Blut Christi vermittelt wird, sagt diese Stelle direft nichts aus. 6) Sie erklärt sich aber nach §. 46, a daraus, daß die Botschaft von dem sühnenden Tode Christi mit einer zwingenderen Macht, als fie der bisherige Bandel übte, den Gläubigen veranlaft, sich von der Sunde zu scheiden. Dag dies aber die Absicht bei dem Tode Christi war, sagt direkt 2, 24, wo es heißt, daß Chriftus unfere Gunden getragen habe, damit wir, ben Gunden fern geworden, der Gerechtigfeit leben und so von der Gundenkrankheit geheilt werden (val. Jef. 53, 5), ohne daß dies durch die paulinische Lehre von ber Lebensgemeinschaft mit Chrifto (Baumg.-Crufius, S. 416) vermittelt wird. Hier wird es gang flar, daß die Befreiung von der Gunde erft die mittelbare Folge des Todes Christi ift (gegen Benschlag I, S. 391), da als der unmittelbare Zweck beffelben das Tragen unferer Gunden genannt ift. Bon der Gunde aber, deren unselige Folgen Chriftus am Solze bat tragen muffen, tann fich der Mensch nur für immer geschieden fühlen.

<sup>5)</sup> Gegen Ritichl (II. S. 224) hat Sieffert (S. 390 ff.) ausreichend gezeigt, baß bas dorpoor hier nicht den allgemeinen Begriff des Befreiens bezeichnen fann, sondern wirklich die Bedeutung des Losfaufens hat. Dabei liegt aber nicht die Borftellung eines Lofegelbes, bas Gott einem Underen gezahlt, ju Grunde, fondern nur ber Gedante, bag Bott fich unfere Erlöfung einen hohen Breis (bie Singabe feines Sohnes in ben blutigen Tod) hat fosten laffen. Eben darum aber ift es von vorn herein unwahrscheinlich, daß die Kostbarfeit des Blutes Chrifti durch den Bergleich mit dem eines fehllofen Opferlammes (Nösgen, S. 71) illuftrirt fein follte; benn bas Opfer ift eine Gabe an Gott, hier aber handelt es fich um einen Preis, den Gott gahlte. Auch behalt es immer etwas Schiefes, die (rituelle) Fehllofigfeit eines Opferthieres (die daffelbe zwar jum Opfer geeignet, aber an fich nicht einmal besonders werthvoll macht) mit der fitttlichen Reinheit Chrifti in Parallele ju stellen ober gar darauf ju reflektiren, daß ber Tob Chrifti ein völlig unverschuldeter ift, wie ber des Opferthieres (Gieffert, G. 395). Beder das άμωμος, wie immer wieder behauptet wird (vgl. dagegen not. a), noch das αίμα, das den Tod als einen gewaltsamen und daher doppelt schrecklichen bezeichnet (vgl. not. b), tann die Beziehung auf das Opfer beweisen. - 6) Un das Lamm als Guhnopfer zu benfen (v. Colln, II. S. 327), fordert weber Jef. 53, 7, wo bas Lamm lediglich als Bilb ftiller Geduld und nicht als Suhnopfer in Betracht kommt, noch erlaubt es die Bedeutung des Guhnopfers (Lev. 17, 11), welche nicht redemptorischer Art ift. An das Paffahlamm (Lechler, S. 178, Ritichl, II. S. 178, Benfchlag I, S. 390) fonnte man benten, sofern biefes an die vorbildliche Erlösung aus Megupten erinnert. Da aber die Erwähnung des Lammes im Rontert feinen anders beftimmten 3med hat (f. o.), fo liegt biefe Unspielung, bie ohnehin nach Unm. 5 in mehrfacher Beziehung nicht paffen will, nicht im Sinne des Apostels. Auch wurde fie über bie Art, wie die Erlöfung ju Stande tommt, immer nichts aussagen, ba eben von einer "Lostaufung von Gottes todverhängendem Bericht" (Geg, S. 397) oder von dem Fluch bes Gefebes (Mösgen, G. 71) nicht die Rebe ift.

#### §. 50. Die Auferstehung als Grund der Christenhoffnung.

Durch seine Auferweckung und Erhöhung ist Christus erst vollkommen in die messianische Würdestellung eingesetzt und zu gottgleicher Herrlichkeit erhoben.a) Erst dadurch war den Aposteln die mit dem Tode Jesu versloren scheinende Hoffnung auf die messianische Endvollendung wiedersgekehrt.b) Mit der Wiederkunft des erhöhten Christus gelangen die Erswählten zu dem ihnen bestimmten himmlischen Besitzthum, in welchem ihnen das ewige Leben und die ewige Herrlichkeit zu Theil wird.c) Der zum Weltrichter Erhöhte aber ist auch allein im Stande, aus dem dann bevorstehenden desinitiven (messianischen) Gericht zu erretten.d)

a) Gott hat Chriftum auferweckt von den Todten und ihm Herrlichfeit gegeben (1, 21). Damit ift ohne Zweifel seine Erhöhung zur Rechten Gottes gemeint, die vermittelt gedacht wird durch seine mit der Auferstehung gegebene Erhebung zum Himmel (3, 22: πορευθείς είς οὐρανόν), wenn auch nicht durch eine sichtbare Himmelfahrt (val. §. 39, b). Da= burch ist erwiesen, daß der von den Menschen verworfene Stein (nach Pfalm 118, 22, wie §. 38, c) der von Gott erwählte und hochgeehrte war (2, 4), von dem es Jef. 28, 16 hieß, daß ihn Gott zum Ecfftein ber vollendeten Theokratie machen wolle (2, 6 f.). Das aber hat Gott gethan, indem er ihn zu unserem Herrn (1, 3) und zum Oberhirten seiner Beerde (5, 4) machte, so daß er jett in der evangelischen Berkundigung als der offenbart werden fann (1, 13), an dem die für den Meffias bestimmten Berherrlichungen (v. 11) sich vollzogen haben.1) Er ist aber nicht nur zum Herrn der Theofratie, sondern durch seine Erhebung zum göttlichen Thronfitz auch zur Theilnahme an der göttlichen Ehre und Weltherrschaft erhöht (vgl. §. 39, c), so daß ihm nun nach 3, 22 auch die Engel unterworfen sind.2) Er wird demnach nicht nur & xúocos huwv (1, 3), sondern auch oxvoeos schlechthin genannt, wie Gott selbst (1, 25. 2, 13. 3, 12.). Daher fann, wie §. 39, c, Anm. 3, ein ATliches Citat (Pjalm 34, 9), das von dem xúgios-Jehova handelt, ohne weiteres auf ihn bezogen werden (2, 3). Ebenso wird 3, 15 (vgl. Jes. 8, 13) mit ausdrücklicher Hinzufügung des erklärenden tov Xoiorov das apiageir für ihn gefordert, das, wie die Gottesfurcht (Matth. 10 28), den Gegen-

<sup>1)</sup> Auch hier wird ihm wohl der Name des Gottessohnes nicht direkt beigelegt. Aber ähnlich wie §. 39, b wird gerade da, wo er in seiner messanischen Qualität als unser Herr bezeichnet wird, Gott sein Bater genannt (1, 3); wie denn Gott auch v. 2 gerade in Bezug auf die durch die Erwählung konstituirte neue Gottesgemeinde, in der sich die Theokratie vollendet, Aeds narche heißt, was wohl mit Bezug auf den im Folgenden genannten Jesus Christus zu verstehen ist. — 2) Die Engel erscheinen 1, 12 als eine höhere Ordnung von Geschöpfen, die zwar an dem messianischen Heilswerk unsbetheiligt sind, aber durch ihr Berlangen, in die verkündigten Heilsthaten hineinzuschauen, die Größe und Herrlichkeit derselben anschaulich machen. Durch die Erhöhung über sie, beren verschiedene Ordnungen durch das beigesigte Ekovsíau nad dovápens mit umfaßt werden sollen, wird, wie §. 19, d, die Weltherrschaft des erhöhten Christus konstatirt.

fat zu aller Menschenfurcht (v. 14) bilbet. Er ift also auch hier in seiner

Erhöhung ein gottgleiches Wesen.3)

b) Der Tod Jesu konnte wohl vom Standpunkte der späteren avostolischen Betrachtung aus als heilstiftend erfannt werden; junachst aber schien doch auch für die Apostel mit ihm jede Hoffnung auf die von Jest erwartete meffianische Bollendung ju Grabe getragen (Luc. 24, 21). Es ift der Ausdruck der unmittelbarften Lebenserfahrung, wenn Betrus 1, 3 sagt, daß sie durch die Auferstehung Jesu Christi zu einer lebendigen Hoffnung wiedergeboren seien. Erst durch diese war ja ber gestorbene Bejus mit untrüglicher Gewifheit als der Meffias bestätigt und zugleich gur vollen messianischen Berrlichkeit erhoben. Run erft konnte den Aposteln ein neues Leben der Hoffnung aufgehen. Der auferstandene und erhöhte Christus konnte und mußte vollenden, mas der am Kreuz gestorbene unvollendet gelassen hatte. So ichildert 1, 21 die Genesis der Christenhoffnung. Durch Christum, ber von Gott ale ihr Beilbringer fundgemacht ist (v. 20 und dazu § 48, a), sind die Christen gläubig geworden an Gott, d. h. nach dem Kontext: fie haben auf ihn vertrauen gelernt als ben Bater, der fie zu seinen Kindern berufen (v. 15. 17) und erlöft hat (v. 18f.). Dies Bertrauen auf Gott war aber durch Chriftum nur bann vermittelt, wenn man ihn als den Meffias erkannte, und die Gewigheit feiner Messianität badurch, daß Gott ihn auferweckt und ihm die Berrlichkeit gegeben hatte (vgl. not. a). In dieser seiner messianischen Herr-lichkeit war Christus der geworden, der die Erfüllung aller Verheißung gottesmächtig binaussühren konnte. Nun mußte der Glaube der Ehristen an den Beginn der Beilegeit zugleich gur Soffnung auf die Bollendung berselben werden (ωστε την πίστιν υμών και ελπίδα είναι), die Gott burch den Messias herbeiführen wird.4)

c) Die Christenhoffnung knüpft sich an die nach §. 39, d erwartete zweite Sendung des Messias. Erst dann wird der jetzt noch unsichtbare Christus als das, was er ist, offendar werden (1, 7) in seiner vollen messianischen Herrlichkeit (4, 13. 5, 1). Wie dies zweite aroxálvytes des Messias der durch die evangelische Verkündigung bewirkten (1, 13) parallel steht, so auch die garkowors Jesu als des messianischen Oberhirten (5, 4) seiner jetzt schon eingetretenen (1, 20). Mit ihr kann aber dann auch

<sup>3)</sup> Doch darf die Torologie 4, 11 kontextmäßig nicht mit Schmid II, S. 174 auf ihn bezogen werden. Für ein am A. T. genährtes religiöses Bewußtsein kann jene Uebertragung der von Jehova handelnden Stellen auf ihn nicht durch die Annahme bloßer "Naivetät" Benschlag I, S. 385) entwerthet werden.

<sup>4)</sup> Wie die Hoffnung der Frommen des alten Bundes eine Hoffnung auf Gott ist (3, 5: \*\dark(zev elz &e/v), so ist auch die Christenhoffnung, welche die Bollendung des Heiles ins Auge fast, eine Hoffnung auf ihn (1, 21). Gott ist es, der sie in Christo zur ewigen Herrlichkeit berufen (5, 10) und dadurch aus dem Dunkel des Berderbens in das Licht eines unvergleichlichen Heiles versetzt hat (2, 9). Er ist es, der sie durch die Auferweckung Christi zur Hoffnung wiedergeboren hat (1, 3) und als der Gott aller Gnade ihnen auch zur Erfüllung ihrer Bestimmung verhelsen wird, indem er sie in seiner Macht, wie in einer Festung, auf die bevorstehende Errettung bewahrt (v. 5) und sie durch seine Gnade vollbereitet, stärfet, fräftiget und gründet (5, 10). Die Bollendung des Heiles ist wie der Andruch der Heilszeit seine Gnadengabe.

bie Heilsvollendung erwartet werden. Wie bie bisherige Erfüllung ber Berheiffung als Realifirung des dem Bolte Israel vorgefteckten Ideals gedacht ift (Rap. 3), so wird auch die noch zu erwartende Erfüllung aller Berheifung unter demfelben Typus der Realifirung des dem Bolte Israel verbeißenen Zieles angeschaut. Run aber mar die spezifische dem erwählten Volke gegebene Verheißung der Besitz des Landes Kanaan, die xdygovomia (Lev. 20, 24. Deut. 19, 10. 20, 16). So hat nun auch jetzt bas aus= erwählte Geschlecht ein ihm fest bestimmtes Besitthum (1, 4: κληρονομία)5), das ihm im himmel aufbewahrt und also ebenso als ein himmlisches aedacht ist, wie in den Reden Jesu die auch dort als eine xdneovoula gedachte Vollendungsgeftalt des Gottesreiches als himmlische erscheint (8. 34, a). In ihm wird dem gläubigen Israel nach 3, 9 der Besitz einer Segnung (evloyiav ulngovoueiv) zu Theil, wie sie bereits in der partriarchalischen Verheißung in Aussicht genommen war (Act. 3, 25). Worin diese Segnung besteht, erhellt aus 3, 7, wo die driftlichen Frauen als Mitbesitzer des Lebens (Act. 3, 15; ugl. §. 40, d) bezeichnet werden, weil das ihnen festzugesagte Leben bereits ein unverlierbarer Besitz, wenn auch erst ein ideeller Hoffnungsbesitz ist. Dieses Leben wird 4, 6 näher beschrieben als ein Leben, wie Gott es lebt (ζην κατά θεόν), b. h. als ein ewiges und seliges. Der charafteristische Ausdruck dafür ist aber nach 5, 10 die ewige göttliche Herrlichkeit (δόξα), an welcher die bewährten Jünger einst mit ihrem verherrlichten Herrn Antheil empfangen werden (4, 13. 5, 1. 4., vgl. auch 1, 7).6)

d) Die messianische Vollendung kommt nicht ohne das messianische

<sup>5)</sup> Die Pradifate, mit welchen Petrus diefes himmlische Besitzthum preift, steben vielleicht in ausbrücklichem Gegenfate zu dem bem Bolte Israel einft verheißenen Befitsthum. Es ift unvergänglich (ἄφθαρτος), während biefes um ber Sinde des Bolfes willen mit dem Berderben bedroht war (Jef. 24, 3: φθορά φθαρήσεται ή γη); es ift unbeflectbar (auiavros), während dieses oft durch die Sünde des Bolfes verunreinigt wurde (Jer. 2, 7: ἐμιάνατε—τὴν κληρονομίαν μου); es ift unverwelflich (ἀμάραντος), während diefes dem Wechsel des Blühens und Berweltens ausgesetzt war (Jef. 40, 6 ff.). Allerdings lag in der Anschauung, wonach das gläubige Jerael die Substang der Gemeinde bildet (§. 44, d), immer noch bie hoffnung auf eine Gefammtbetehrung Iraels. Aber wie auch diese einst die außeren Berhaltniffe der nationalen Theofratie umgestalten mochte (vgl. §. 42, e): das lette Ziel der Christenhoffnung war dem Apostel, der die meffianische Erlösung im Sinne von §. 49, d gefaßt hatte, nicht mehr eine irbifche Bollendung der Theofratie, sondern die himmlische. — 6) Der Begriff der dota erscheint noch in gang unbestimmter Faffung als Bezeichnung der urfprünglich Gott allein eignenden Herrlichkeit (4, 11). Im Anschluß an die Wortbedeutung, wonach dez alles Glanzende, in die Augen Fallende bezeichnet, tann diefer Begriff dann auch, ahnlich wie der des que (2, 9), symbolische Bezeichnung des höchsten Glückes, der vollkommenen Seligfeit werden. Bährend in den spnoptischen Christusreden noch das (ewige) Leben ber gewöhnliche Ausbrud für die Beilsvollendung ift (§ 34, b), tritt bier an feine Stelle vorwiegend der Begriff der Herrlichkeit. Wie aber dort, so wird auch hier der Auferstehung nicht gedacht, weil ber Apostel mit seinen Lesern noch die Parufie zu erleben hofft. Für die bereits Geftorbenen aber versteht es fich, wie dort, von felbst, daß ihre Seelen nur mittelft ber Auferstehung jum gottähnlichen Leben voll herrlichkeit im himmlischen Besithum gelangen können, da es nach ATlicher Anschauung ohne Biederherstellung der Leiblichfeit fein mahres Leben giebt (vgl. §. 48, c).

Gericht; und biefes erscheint, wie in ben Reben Jesu (§. 33, c), als bas Gegenbild bes Fluthgerichtes ju Noahs Zeit (3, 20). Wohl find auch fonst zu allen Zeiten Gerichte Gottes über die Welt ergangen, indem die Menichen ihrer eigenthumlichen Beschaffenheit gemäß am Fleisch, bas burch die Trennung der Seele von ihm dem Berderben verfallen fonnte, gerichtet wurden durch den Tod (vgl. Gen. 2, 17. Deut. 30, 15. 19. Pfalm 90, 7). Aber dadurch find fie, die ja dem Geifte nach noch im Hades find, von dem ewigen feligen Leben noch nicht ausgeschloffen (4, 6). Gelbst jene Ungehorsamen, die zu Roahs Zeit, als die Langmuth Gottes mit dem Gerichte verzog, ungehorfam blieben (3, 20), find noch nicht bem befinitiven Berderben verfallen; benn nach ber Ericheinung bes Meffias giebt es nur eine Gunde, welche definitiv vom Beile ausschließt, bas ift der Ungehorsam gegen die Heilsbotschaft (4, 17 und dazu §. 44, c). Darum hat Christus auch den Geistern jener Ungehorfamen im Sades (3, 19), ja allen Todten die Heilsbotichaft verkündigt (4, 6 und bazu §. 48, d), damit nicht nur die Lebenden, sondern auch die Todten in dem befinitiven meifianischen Gerichte gerichtet werden können, wie aus bem logischen Zusammenhange von v. 5 mit v. 6 erhellt. Und weil sich nach bem Berhalten ju feiner Botichaft ihr befinitives Schickfal entscheidet, fo muß er auch der allgemeine Richter sein. Zwar wird noch gern in ATlicher Beije Gott felbst ale der gerechte (2, 23) Beltrichter betrachtet. welcher, ohne auf das nähere Berhältniß zu seinen Kindern Rücksicht zu nehmen, unparteiisch nach eines Zeglichen Werk richtet (1, 17).7) Aber 4. 5 icheint mit dem, welchem Lebendige und Todte werden Rechenschaft ablegen muffen, Chriftus gemeint zu sein (vgl. Act. 10, 42). Wenn nach 3, 21 f. die Errettung, welche die Taufe auf seinen Ramen bringt (§. 44, b) vermittelt ist durch die Auferstehung Jesu Chrifti als des zur Rechten Gottes Erhöhten, jo folgt daraus, daß er durch diese Erhöhung die Macht erlangt hat, die Seinen im messianischen Gericht zu erretten, ohne welche diesen ja auch die Abwaschung der Schuldbefleckung in der Taufe (val. 8. 44. b) nichts helfen konnte. Die Errettung von bem Ende, welches

<sup>7)</sup> Dag man hier nicht mit Ritichl II, S. 113 f. die Beziehung auf doppelfeitige Bergeltung (also auch bofer Werke) ausschließen darf, folgt flar daraus, daß auf die Erwägung bes unparteilichen Berichtes die Aufforderung jur Furcht gegrundet, alfo gerade die hoffnung, um der Gottesfindichaft willen ftraffrei ju bleiben, ausgeschloffen wird. Und wenn auch 2, 23 gewiß mit der Uebergabe ber erdulbeten Unbill an ben gerechten Richter zugleich die "Berstellung in sein Recht" intendirt ift, so zeigt doch das porhergehende obn inneilet, bag jene eben in ber Berhangung ber Strafe erwartet wird, beren Androhung felbst dem Richter vorgreifen wurde. Die Berufung Ritichle auf den ATlichen Sprachgebrauch, in dem er überall mit Gerechtigfeit nur das "bem beile ber Gläubigen entsprechende folgerichtige Berfahren" bezeichnet findet, scheint mir gu überfeben, daß auch, wo der Sache nach die Gerechtigfeit daffelbe thut, mas fonft ber Unabe und Treue jugeschrieben wird, dies Thun doch überall unter den Gesichtspunkt einer richterlichen Sandlung geftellt wird, wenn auch die Rorm, nach welcher biefelbe vollgogen wird, von Gott felbft gefett ift und baber feine Berbeißungen, wie feine Drohungen einschließt. Diese richterliche Funktion aber kann gegenüber Frommen und Gottlosen ohne eine doppelseitige Bergeltung gar nicht gedacht werden und ift weder im A. noch im N. T. fo gebacht.

ber bem Evangelium Gottes Ungehorsamen wartet (4, 17 f.), ift aber die messianische Errettung; denn sie ist bereits von allen Propheten vorhersgewußt und ein Gegenstand ihres Forschens gewesen (1, 10). Sie ist von negativer Seite her das Ziel der Christenhoffnung (1, 5; vgl. 34, c. 40, d), zu welchem alles Wachsthum im christlichen Leben zuletzt führen soll (2, 2). Wie in den Reden Christi, so erscheint sie auch hier als eine Errettung der Seelen (1, 9), die dadurch (natürlich in neuer Leiblichsteit) des ewigen himmlischen Lebens theilhaftig werden (4, 6).

#### §. 51. Der Apostel der Soffnung.

Die Hoffnung bildet in der Anschauung des Apostels den eigentlichen Mittelpunkt des Christenlebens.a) Sie erscheint dei ihm in der höchsten Energie, wonach die gehoffte Bollendung bereits unmittelbar nahe gerückt erscheint.d) Ja, die Bollendung wird von der vollsommenen Hoffnung bereits als gegenwärtig antizipirt und mit seliger Freude empfunden.c) Diese Hoffnung ist aber eine lebendig wirksame für das gesammte sittliche Leben, indem die als Lohn verheißene Endvollendung das stärkste Motiv wird für die Ersüllung aller Bedingungen zur Ersangung derselben.d)

a) Wenn man Petrus den Apostel der Hoffnung nennt, so heift das. daß die Christenhoffnung in seiner Anschauung vom Christenleben eine besonders hervorragende Stellung einnimmt. Es ift nicht bloß die äußere Beranlassung unseres Briefes, welche ihn die Hoffnung so start betonen läft; denn weder ift derfelbe ein Troftbrief (vgl. §. 36, a), noch haben die hier in Betracht fommenden Stellen eine hervorragend troftende Tendenz (gegen Rösgen, S. 85). Schon die Adresse zeigt in ihrer eigenthumlichen Charafteriftif bes Chriftenstandes der Lefer, daß Betrus das gange Leben vom Gefichtspuntte der Hoffnung aus betrachtet. Denn nur als die zur Theilnahme an dem himmlischen Besitzthum Erwählten (1, 4) fühlen sich die Chriften als solche, die malprend ihres irdischen Lebens von bemselben noch getrennt, sich nur auf kurze Zeit an einem ihnen fremden Orte aufhalten (v. 1: παρεπίδημοι), und betrachten dies irdische Leben als die Zeit ihrer Fremdlingschaft (v. 17: παροικία).1) Auch sich selbst charafterifirt der Apostel vom Standpunkte der Hoffnung aus als einen Theilnehmer an der Herrlichkeit Chrifti, die künftig offenbar werden foll (5, 1). Das neue gottgewirfte Leben der Chriften, zu welchem fie wiedergeboren find, ift ein Leben der Hoffnung (1, 3), und was die driftlichen Frauen ihren Männern ebenbürtig macht, der Mitbesitz des (zufünftigen) Lebens (3, 7). Das Spezifische des Christenthums, worüber der Christ nach v. 15 Jedem foll Rechenschaft geben können, ift feine Hoffnung

<sup>1)</sup> Auch von dieser Seite her zeigt sich eine Analogie in der Situation der Christengemeinde mit der des ATlichen Bundesvolkes. Wie einst den Erzvätern der Besit des Landes Kanaan fest zugesagt war (Gen. 12, 7), und sie dennoch im Lande der Verheißung als Fremdlinge und Pilgrime leben mußten (Gen. 23, 4), wie auch ihr Same, dem das Land gehörte, lange Zeit Fremdling sein mußte in Aegypten (Act. 7, 6), so bezeichnet Petrus 2, 11 die Christen als Fremdlinge und Pilgrime.

und ihre Begründung in der \*vocions Christi, der durch ihre freimüthige Bertheidigung derselben geheiligt wird. Da im Christenthum sich
nur vollsommen realisirt, was vereinzelt bereits an den Heiligen des alten
Bundes realisirt war (§. 44, b), so ist auch für diese harakteristisch, daß
sie ihre Hoffnung auf Gott setzten (3, 5). Wenn endlich nach 1, 21 die
Begründung des Glaubens durch die Erhöhung Christi darauf angelegt
ist, daß der Glaube zur Hoffnung werde (§. 50, b), so erhellt, daß
letztere dem Apostel als der eigentliche Höhepunkt des Christenlebens

ericheint.

b) Die Erscheinung des Richters steht unmittelbar bevor, weil derfelbe schon in Bereitschaft ift, das Gericht über Lebendige und Todte auszuführen, also gleichsam tein Sinderniß mehr vorhanden ift, welches dasfelbe verzögern kann (4, 5). Mit ihm aber ist auch die messianische Errettung (von diesem Gericht) bereit offenbar zu werden (1, 5). Damit zeigt sich, daß der letzte Moment (xaceos goxaros) der Endzeit, in welcher fie erfolgt, nachdem dieselbe einmal angebrochen ist (v. 20 und dazu &. 48, a), nun nicht mehr lange auf fich warten lassen fann. Das Ende aller Dinge hat sich genaht (4, 7). Dieses erkennt der Apostel baraus, daß in den Leiden der Gegenwart das Gericht Gottes bereits feinen Anfang genommen hat (v. 17). Wie nämlich nach der Lehre Jesu das meifianische Gericht eine Scheidung zwischen den Gliedern der Gemeinde herbeiführt (§. 33, c), jo hat nach Petrus, dem offenbar Beiffagungen, wie Ber. 25, 29. Ez. 9, 6, vorschweben, bas Gericht begonnen am Saufe Gottes b. h. an ber Gemeinde des gläubigen Israel. In den Prüfungs= leiden der Gegenwart vollzieht fich nämlich die Scheidung zwischen ben treuen und untreuen Gliedern der Gemeinde und damit das Gericht über die, welche in diesen Bersuchungen abfallen. Je größer diese Leiden icon jest find, um so schrechafter erscheint das Ende des sich nothwendig steigernden Gerichtes, das einst über die Ungläubigen ergeben wird. Aber weil die Brufungszeit, in welcher felbst der Gerechte faum errettet wird (4, 18), unmöglich lange dauern kann (vgl. Marc. 13, 20), barum können die Leiden der Gegenwart nur noch furz sein (1, 6. 5, 10). So rudt ber Apostel icon bier mit ber größten Energie ber Chriftenhoffnung bas Endziel unmittelbar an den Anfang der Bollendung

c) Die Hoffnung ist nur dann eine volkkommene, wenn sie sich unserschütterlich gründet auf die Gnade, die uns in der durch das Evangelium vermittelten Offenbarung Christi bereits dargeboten wird (1, 13; vgl. §. 45, b), d. h. wenn sie in dem uns bereits zu Theil gewordenen Heile (v. 10—12) das Unterpsand sieht für die nahe bevorstehende Heilsvollendung (v. 3—5), in deren froher Gewisheit kein Leid der Gegenwart uns wankend machen kann (v. 6—9). Dazu gehört dann freilich ein Sichsaufraffen aus aller Apathie und Muthlosigsteit (v. 13: ἀναζωσάμενοι τὰς ὀσφύας τῆς διανοίας; vgl. Luc. 12, 35) ebenso, wie die geistige Nüchternheit (νήφοντες), welche das Hoffnungsziel mit klarer Besonnensheit im Auge behält und alle schwärmerische Exaltation ausschließt. Dann weiß der Christ sich schon in der Gegenwart als Besitzer der am Ziel zu hoffenden Gnadengabe (3, 7). Die jubelnde Freude, welche 4, 13 am

Ziel ber Vollendung in Aussicht gestellt wird, erfüllt ihn schon in der Gegenwart so, daß die momentane Betrübnig in den Leidensprüfungen schließlich im Blick auf ihre Segensfrucht (§. 46, d) immer nur bazu dienen kann, diese Freude zu erhöhen (1, 6f.). Es wird aber diese jubelnde Freude v. 8 nicht nur als eine unaussprechlich große, sondern auch als eine verherrlichte (δεδοξασμένη), d. h. als eine folche charatterifirt, welche icon durch den Glanz der zufünftigen Serrlichkeit verklärt ift, in welcher diese also gleichsam antigipirt wird. Mit Anspielung auf einen Ausspruch Chrifti (Matth. 5, 10 f.) heißt es 3, 14, daß die Christen in ihrem Leiden jetzt schon selig sind; und zwar nach 4, 14, weil der Geift Gottes auf ihnen ruht. Da dieser Geift Gottes, den die Chriften in der Taufe empfangen haben, als der Beift der Herrlichfeit bezeichnet wird, und zwar (nach dem Zusammenhange mit v. 13) derselben Herrlichkeit, in welcher Chriftus bei seiner Wiederkunft offenbar werben wird, um fie ben Seinen mitzutheilen: so haben dieselben in biefem Beifte gemiffermaßen ichon gegenwärtig an der gufünftigen Herrlichkeit Theil. In diefer Intensität der driftlichen Hoffnung spiegelt sich dasselbe Ineinandersein von Gegenwart und Zufunft, Ideal und Wirklichkeit, das in der Lehre Chrifti vom Reiche Gottes (§. 15, c) bereits angelegt war.

d) Die Hoffnung, zu welcher der Chrift wiedergeboren wird, bezeichnet der Apostel 1, 3 als eine lebendige; undsie muß es sein, da eine wahre Geburt nur etwas Lebendiges hervordringen kann. Damit ist aber gemeint ihre Wirkungskrästigkeit, d. h. der wirksame Einsluß, welchen die Hoffnung, wenn sie rechter Urt ist, auf das gesammte sittliche Leben des Menschen ausübt. Mit dem Blicke auf sie hebt darum 1, 13 die erste, 2, 11 die zweite Ermahnungsreihe des Briefes an; und ebenso erscheint dieselbe 4, 5 am Schlusse der letzteren und 4, 7 am Ansange der dritten als das stärkste Motiv der Ermahnung. Auch von dieser Seite erhellt, wie die Heilsdotschaft, die ja diese Hoffnung begründet, normaler Weise das neue sittliche Leben wirken muß (vgl. §. 46, a). Die Endvollendungerscheint nämlich, wie in der Lehre Zesu (§. 32), als der Lohn, welchen der Glaube davonträgt, wenn er bewährt ist (1, 9); und die Aussicht auf diesen Lohn muß immer aufs Neue zur Ersüllung der Bedingungen antreiben, ohne welche derselbe nicht zu erlangen ist. Treilich ist dieser

<sup>2)</sup> Auch hier wird gern in gnomischer Zuspitzung die Aequivalenz der sohnertheilenden Bergeltung hervorgehoben; theils so, daß man in ihr empfängt, was man
hier ausgegeben, wenn der, welcher sich demüthigt, von Gott zur bestimmten Zeit erhöht wird (5, 6; vgl. Luc. 14, 11), oder der, welcher mit Christo leidet, einst an seiner Herrlichkeit Antheil empfängt (4, 13); theils so, daß die Analogie von Lohn und Leistung
schon im Ausdruck angedeutet wird, wenn die bei der Wiederkunft Christi zu erwartende Freude abhängig gemacht wird von der Freudigkeit, mit welcher man hier an dem Leiden Christi Theil nimmt (4, 13), oder wenn nach 3, 9 Segen nur empfangen werben kann, wo Segen ausgetheilt ist. Im Folgenden wird diese Wahrheit ausdrücklich durch Verweisung auf Psalm 34, 13—17 begründet (3, 10—12). In dieser Stelle ist der Sigenthümtlichkeit der ATlichen Bergeltungslehre gemäß die Vergeltung bereits als diesseitige gedacht, sosen sie gute Tage schafft, in Folge deren man das Leben lieb-

Lohn nichts der Leistung Fremdartiges; denn er besteht zunächst nur darin, daß der Glaube in seiner Bewährung durch das Lob, das ihm der fommende Richter zuertheilt, anerfannt wird, und dann erft in der Herrlichfeit (§. 50, c), welche berselbe dem Gläubigen zuerkennt, und welche erft die höchste Ehre für ihn mit sich bringt bei der Wiederkunft Christi (1, 7). Die Ehre freilich, zu werden, was sie nach 2, 4. f. durch den Unschluß an Chriftum zu werden hoffen, Glieder der Gemeinde, an welcher fich die höchsten Berheifungen der vollendeten Theofratie erfüllen (§. 45), muß schon hier den Gläubigen zu Theil werden (v. 7), weil der, welcher auf Christus vertraut mit seiner Hoffnung barauf nicht zu Schanden werben fann (v. 6). Aber der unverweltliche Ehrenfranz der Herrlichkeit, den die treuen Hirten davontragen, erscheint 5,4 nothwendig verbunden mit der Wiederkunft Chrifti. Wohl ift das Leben eine Gabe göttlicher Gnade (3, 7) und die ewige Herrlichfeit den Chriften fraft ihrer Berufung verbeißen (5, 10); aber diese verheißene Gnabengabe muß da als Lohn zu= ertheilt werden, wo die Bedingungen ihrer Erlangung als erfüllt anerfannt find. Die Aussicht auf Diesen Lohn aber bleibt der fraftigfte 3mpuls zur Erfüllung diefer Bedingungen.

haben lernt (v. 10). Auch dieses Moment der Psalmstelle acceptirt der Apostel, indem er v. 13 f. zeigt, daß dem, der dem Guten nachstrebt, Niemand schaden könne, weil selbst das Leiden um der Gerechtigkeit willen ihn nur beselsgen kann (vgl. §. 46, d).

# Dritter Abschnitt. Der Iacobusbrief.

## Fünftes Rapitel.

Das Christenthum als das vollkommene Geset.

Bgl. F. Köffing, das chriftliche Gesetz. Heidelberg 1867. H. Holkmann, Biblisch-theol. zum Jakobusbrief, Zeitschr. f. wiff. Theol. 1892.

#### §. 52. Das Wort der Wahrheit.

Die Gabe Gottes, welche die Christen empfangen haben, ist das Wort der Wahrheit, welches die volle Offenbarung des göttlichen Willens entstätt, wie sie Christus durch seine Auslegung des Alttestamentlichen Gestetes gebracht hat.a) Dieses Wort ist den Christen eingepflanzt, und sie sind durch dasselbe wiedergeboren, so daß sie das vollsommene Gesetz nun in Freiheit erfüllen können.b) Andrerseits ist aber der Inhalt des Wortes die im Glauben zu ergreisende Wahrheit, daß Jesus zur vollen messianischen Herrlichkeit erhöht ist und als Richter wiederkommt.c) Sen weil damit die Gewisheit gegeben ist, daß das von Christo verkündete vollsommene Gesetz jetzt auch vollsommen erfüllt werden kann, und daß die Erfüllung des Gesetzes die Erfüllung aller Verheißungen herbeisühren wird, übt dieses Wort eine wiedergebärende Wirkung aus.d)

a) Unter den guten Gaben, die sämmtlich von oben herab, von Gott, kommen, nennt Jacobus als die vorzüglichste das Wort der Wahrheit, durch welches Gott die Christen zu dem gemacht hat, was sie sind (1, 17 f.). Dieses Wort hat nämlich die Kraft, die messianische Errettung zu vermitteln (v. 21); denn wenn der, welcher von der Wahrheit abgeirrt ist, nur dadurch gerettet werden kann, daß er wieder aus dem Irrthum seines Weges zu ihr zurückgeführt wird (5, 19 f.), so wird das Wort der Wahrheit dies vermögen, indem es zunächst das sittliche Thun des Mensschen regelt. Wirklich erscheint dasselbe auch im Folgenden überall als ein Wort, das nicht nur gehört, sondern gethan werden will (1, 19—23); und v. 25 heißt es geradezu ein vollkommenes Geset. In ihm ist also

die vollkommene Offenbarung des göttlichen Willens gegeben. Da nun das ATliche Gesetz den Willen Gottes schon offenbarte, so kann die im vollkommenen Gesetze offenbarte Bahrheit im Wesentlichen nicht verschieden fein von der bereits dort niedergelegten. In der That citirt auch Jacobus bas Hauptgebot bes vollkommenen Gefetzes ohne Weiteres nach bem A. T. (2, 8: κατά την γραφήν; vgl. Lev. 19, 18). Wenn er 2, 9 fagt, daß die, welche Parteilichkeit üben, von dem Gefete als Uebertreter überführt werden, so kann er sich damit nur auf die so häufigen Berbote der προσωποληψία im mojaischen Gesetze beziehen (val. 3. B. Deut. 16, 19). Endlich werden v. 11 ohne Beiteres zwei ATliche Gebote aus Er. 20 als Gebote des für die Chriften geltenden Gesetzes angeführt. Es fann demnach das dem Chriften gegebene vollkommene Gefetz nur das ATliche Gesetz sein, wie es Christus vollkommen erfüllen gelehrt hat (vgl. Matth. 5). In der That hebt Jacobus, gerade wie Christus, die Nächstenliebe als das fönigliche, d. h. als das alle anderen beherrschende Gebot hervor (2, 8, vgl. Matth. 22, 39), und zwar mit besonderer Bestonung der Barmherzigkeitsübung (1, 27. 2, 13. 15 f. 3, 17). Er bes trachtet das Richten des Nächsten (4, 11. 5, 9) als gesetwidrig, obwohl es nur in dem Gefete, wie es Chriftus erfüllen gelehrt, als folches er= scheint (Matth. 7, 1). Er verbietet mit ihm schlechthin bas Schwören (5, 12, val. Matth. 5, 34. 37) und fest 4, 2 ganz im Sinne der Geseteserfüllung Chrifti (Matth. 5, 22) den Zorn dem Todichlage gleich.1)

b) Das Neue im Christenthum ist aber nicht nur, daß das Wort der Wahrheit überhaupt gegeben, sondern daß es den Christen eingepflanzt ist (1, 21: λόγος ξαφντος), d. h. daß es ihnen nicht nur äußerlich gegensübersteht, sondern ins Herz geschrieben ist. Das aber war gerade Jer. 31, 33 als ein Merkmal der messianischen Zeit angegeben, daß Gott sein Geset dem Volke ins Herz schreiben werde; somit ist in dieser Einpflanzung des Gesetzes ein wesentliches Stück des messianischen Heils gegeben. Wenn es ganz ähnlich wie bei Petrus (§. 46, a) heißt, daß Gott die Christen

<sup>1)</sup> Daraus, bag in unserem Briefe nur von Sittengeboten bie Rebe ift, läßt fich nicht mit Lechler, S. 165 ichließen, daß Jacobus nur diefem Theile bes Gefetes bleibende Gultigfeit beilege. Bielmehr wird nach bem 2, 10 ausgesprochenen Grundsate von der Solidarität aller einzelnen Bebote auch das fleinfte Ceremonialgebot feine Erfüllung finden muffen (vgl. Matth. 5, 18 f. und bazu §. 24, c). Damit stimmt liberein, daß Jacobus Act. 15, 21. 21, 20 eine fortgesette Beobachtung des Gefettes Seitens der Judendriften voraussetzt und billigt (§. 43, d); und bag eine folche im Breife feiner Lefer bestand, folgt von felbft aus ihrer engen gefelligen, ja religiofen Bemeinschaft mit ihren ungläubigen Bolfsgenoffen (2, 2). Wenn Jacobus 1, 27 bie Barmberzigfeitsübungen als einen Gottesbienft bezeichnet, fo zeigt ber Busammenhang, daß bies nicht im Gegenfat jum ceremoniellen Gottesbienfte, fondern zu einer verfehrten Art, wie man Gott zu dienen mahnte (v. 26), gemeint ift; und wenn er v. 18 ben Begriff der anapyn bilblich anwendet, so zeigt schon der Bufat reva (eine gewiffe b. h. gemiffermagen eine ἀπαρχή), wie wenig damit ber gefetlichen Berpflichtung binfichtlich ber anapyh prajudizirt ift. Immerhin bleibt es beachtenswerth, bag bie Baranese bes Berfaffers berartige Pflichten nie berührt, und daß ber Gedanke einer hoberen über ihren Buchftaben hinausgehenden Erfüllung berfelben (§. 24, d) ihm nach jenen Stellen nicht fernliegen fonnte.

burch das Wort der Wahrheit geboren hat (1, 18), d. h. daß sie dadurch erft geworden find, was fie find, so wird dies eben durch jene Ginpflanzung des Wortes geschehen sein. Ift ihr Wefen aber durch solche Reugeburt bem ihnen eingepflanzten Worte innerlich verwandt geworben, fo find fie damit zwar nicht der Pflicht überhoben, dies Wort, das ihnen immer auch wieder in seiner Objektivität gegenübertritt, anzunehmen (1,21); aber es fann nun vorausgesett werden, daß die eindringende und anhaltende Beschäftigung mit dem vollkommenen Gesetze (παραχύψας — καί naoaueivas) unmittelbar die Erfüllung deffelben zur Folge hat (v. 25), wie ja auch die von oben fommende d. h. gottgewirkte Weisheit, welche ben göttlichen Willen erfennt, unmittelbar alle guten Früchte erzeugt (3, 17).2) Wenn es aber hierzu einer Neugeburt bedurfte, so ist dabei vorausgesetzt, daß das natürliche Leben des Menschen von einer andern Macht (ber Sünde) bestimmt wird, und daß er nun von der Herrschaft diefer Macht frei geworden ift. Daher bezeichnet Jacobus das Gefet des Chriften als das Gefet der Freiheit (1, 25. 2, 12) d. h. als das Gefet, welches der Freiheit oder dem Menschen in seinem von der Herrschaft der Sünde freigewordenen Beilsftande gegeben ift.3)

c) Was die christlichen Leser des Briefes als solche charakterisirt, ist von der subjektiven Seite her ihr Glaube (2, 5). Was Jacobus unter dem Glauben versteht, läßt sich nicht mit Schmid II, S. 105, Benschlag I, S. 351 aus den Stellen 1, 3. 6. 5, 15 entnehmen, in denen die nious

<sup>2)</sup> Jene feine Erfullung ermöglichende Berinnerlichung bes Gefetes ericheint nämlich in unserem Briefe auch als die von oben ber kommende Beisheit, welche die Quelle aller Tugenden ift (3, 17), fo daß man die Werke eines Beifen als folde nur aus bem gesammten guten Wandel erfennen und aus ihnen bie mahre Beisheit lernen fann (v. 13). Diefe Beisheit nämlich, die Gott bem Bittenden nie verfagt, fehrt nach bem Bufammenhange von 1, 5 in jedem einzelnen Falle, wie fich bie rechte Gefinnung auch in ber vollkommenen Beife zu bethätigen hat (v. 4). Ueber das Berhaltnig diefer Beisheit zu bem eingepflanzten Gefet findet fid zwar nirgends eine Andeutung; allein Jacobus ichließt fich hierin an die Weisheitslehre des A. T. an, in welcher bereits eine innerliche Ertenntniß des gottlichen Billens neben feiner Offenbarung im gefdriebenen Gesetze vorgebildet ift. - 3) Die Borstellung eines Gesetzes, welches felbst feine freie Erfüllung wirft (Megner, S. 79 f., B. Schmidt S. 63 f. Benichlag, I, S. 345), ift eine burchaus widerspruchsvolle. Denn weder die freiwillige (mit innerer Zustimmung, begleitete) Annahme, noch die freie (b. h. nicht durch äußeren Zwang, sondern durch innere Billigfeit bewirfte) Erfüllung des Gefetes tann badurch bezeichnet werden, daß bem Gefete felbst das Bradikat der Freiheit beigelegt wird. Der Genitiv bei vonos fann nur entweder den Gefetgeber bezeichnen, oder den, welchem das Gefet gegeben ift. Jenen Ginn aber fonnte das της ελευθερίας nur haben, wenn die Dbjeftivität bes Gefebes gang aufgegeben mare, fo daß der Chrift aus feinem neu gezeugten Wefen heraus von felbft den Willen Gottes erfennte und erfüllte (Rösgen, G. 105); und biefe Anschauung ift bem Jacobus völlig fremd, der immer noch von einem Annehmen, Soren und Thun des Wortes redet. Gben darum tann es fich bier überhaupt nicht um eine Freiheit handeln, welche jedes Bestimmtwerden von außen her ausschließt. Schon 1, 25, wo der Zusat motivirt, weshalb es allein auf das beharrliche Hineinschauen in das vollfommene Gefet ankommt, noch beutlicher aber 2, 12, wo biefer Bufat ben Gebanten an die höhere Berantwortlichkeit ber Chriften weden foll, zeigt, daß es fich nicht um die Freiheit im Gegensate jum Zwang der Pflicht, sondern um die Freiheit im Gegensate zu einer bie Erfüllung ber Bflicht verhindernden Gebundenheit handelt.

einfach das Gottvertrauen bezeichnet, wie fo oft in den Evangelien. Erft aus dem Abschnitte 2, 14-26, wo der Glaube als der spezifisch chriftliche gedacht ift, läßt fich das Wesen desselben erkennen. Wenn hier 2, 19 vergleichungsweise von dem Glauben der Dämonen an die Einheit Gottes die Rede ift, so folgt baraus zwar nicht, daß ber Glaube ber Chriften feinem Inhalte nach derfelbe ift; wohl aber muß er, wenn die Argumentation des Berfaffers irgend eine Bundigfeit haben foll, feinem Befen nach mit diesem identisch d. h. ebenfalls die zuversichtliche Ueberzeugung von einer gegebenen Balrheit fein. Gbenso analog erscheint mit dem driftlichen Glauben der Glaube Abrahams, und biefer ift nach v. 23 ein Glaube an Gott (πιστεύειν τῷ θεῷ) d. h., mie §. 29, c. 40, c, die zuversichtliche Ueberzeugung, daß das Wort, welches Gott ihm geredet, ein wahres fei, bas fich erfüllen werde. Den Chriften nun kann ber Gegenstand, um beffen Wahrheit es fich bei ihrem Glauben handelt, nur durch das Wort der Bahrheit zugekommen fein. Hieraus erhellt, daß, wenn auch diejes Wort junächst dem Verfasser eine Offenbarung des göttlichen Willens war (not. a), es dennoch die Verkündigung einer heilverheißenden Wahrheit enthielt. Und wirklich ift 2, 1 der Gegenstand des spezifisch christlichen Glaubens Zesus Christus, sofern er der Herr der Christen ift und die göttliche Herrlichkeit besitt. Damit ift gefagt, daß er jum Throne Gottes erhöht und ber Meffias im vollften Sinne geworden ift,4) wie er denn auch fraft feiner gottgleichen Burdestellung als der messianische Weltrichter erwartet wird (5, 8 f.). Die zuversicht= liche Ueberzeugung hiervon kann aber nur durch das Wort der Wahrheit begründet fein, fofern es die Meffianität Jefu verfündigt.

d) So wenig auch diese beiden verschiedenen Seiten des Wortes der Wahrheit ausdrücklich zu einander in Beziehung gesetzt sind, so ist doch ihr innerer Zusammenhang von selbst klar. Wenn das vollkommene Gesetz das von Christo verkündete ist (not. a), so ist dasselbe für die Christen nur insofern verbindlich, als sie in Christo den Messias erkennen (not. c), der den Willen Gottes vollkommen zu offenbaren gekommen war.<sup>5</sup>) Wenn

<sup>4)</sup> Bgl. §. 50, a. Deshalb eben ist auch hier der Messianame als Nomen prorrium mit dem Fesusnamen verbunden (vgl. 1, 1), wie dei Petrus (§. 48, a). Der ATsiche Gottesname (6 \*\*Speos: 1, 7. 3, 9. 4, 10. 15. 5, 4.) wird auch hier ohne weiteres aus Christus übertragen (5, 7 f.), selbst wo beide neben einander genannt sind wie 1, 1, wo Jacobus sich den Anecht des Herrn Jesu Christi nicht anders nennt, wie den Anecht Gottes. Wie im A. T. der Name Jehovas über die genannt wird, die ihm angehören (Jer. 14, 9) so ist über die Christen der schöne Name Christi genannt (2, 7). Wie die ATsichen Propheten im Namen des Herrn d. h. Gottes reden (5, 10), so handeln die christischen Aeltesten im Namen des Herrn d. h. Christi (v. 14), der ihr Gebet erhört (v. 15).

<sup>5)</sup> Allerdings ift nirgends ausdrücklich gesagt, daß erst auf Grund des Messiassglaubens das volksommene Gesetz normativ wird sür den Christen. Allein wenn 4, 12 von dem einzigen Gesetzgeber die Rede ist in einem Zusammenhange, wo eben ein Gebot angestührt war, das sich nicht im ATichen Gesetze, wohl aber in dem von Christo verkündeten sindet, so schein allerdings dei diesem Gesetze an Christus gedacht zu sein. Auch liegt dies indirekt darin, daß der Verkasser sich in seinen Ermahnungen so vielsach an die aus der Ueberlieserung bekannten Aussprüche Christi anschließt (vgl. not. a).

es ferner im Begriff des Messias liegt, dag er gekommen ift, die Beils= vollendung zu bringen, so ift damit von vorn herein das stärkste Motiv gegeben, den von ihm verfündigten Gotteswillen zu erfüllen, weil davon selbstverftändlich die Theilnahme an der von ihm zu bringenden Erfüllung aller Berheifung abhängt, über die er als der Weltrichter entscheidet. Run fann aber mit der Erscheinung des Messias nicht nur das höchste Seil in Aussicht gestellt, es muß vielmehr immer schon der Beginn des Heiles gegeben sein. Wirklich sahen wir aber not. b, daß das von ihm vertündigte vollkommene Gesetz nun den Gläubigen eingepflanzt oder ins Berz geschrieben wird, wie es für die messianische Zeit in Aussicht gestellt war. Die Berfündigung von der Messianität Jesu schließt also die Gewißheit ein, daß nunmehr der Wille Gottes nicht nur vollkommen offenbar geworden ift. sondern auch wahrhaft erfüllt werden fann. Diese Gewifiheit ift es, welche dem Worte der Wahrheit (fofern es diese Heilsbotschaft in sich trägt) die Kraft verleiht, das neue von der Macht der Sunde befreite Leben zu erzeugen, in welchem der Chrift den Willen Gottes erfüllen kann (1, 18). Wie in der Lehre Jesu (§. 21) und Petri (§. 46), so ift es auch hier die Heilsbotschaft, mit welcher Gott dem Menschen entgegenkommt und ihm in der bevorstehenden Wiederkunft des erhöhten Messias die Beils= vollendung verheißt, die von felbst das neue gottwohlgefällige Leben wirft: wenn auch dieselbe für die Gegenwart hauptsächlich als die Verkündigung davon erscheint, daß die volle Offenbarung des göttlichen Willens und die Möglichkeit seiner Erfüllung durch den Meffias gebracht ift. Mit diefer Erfüllung des göttlichen Willens verwirklicht fich aber auf Erden das Gottesreich (vgl, &. 13, a).

### §. 53. Die Rechtfertigung.

Bgl. H. W. Weiffenbach, Eregetisch-theologische Studie über Jac. 2, 14—26. Gießen 1871. R. Kübel, über das Berhältniß von Glauben und Werken bei Jacobus. Tübingen 1880. Usteri, Glauben, Werke und Rechtfertigung im Jacobusbrief, Stud. und Arit. 1889.

Der Glaube muß sich in den Werken der Gesetzeserfüllung, die ohne ihn nicht zu Stande kommt, als ein lebendig wirksamer erweisen.a) Der bloße Glaube an sich kann nicht erretten, weil nur der, den Gott für gerecht erklärt, errettet werden kann.b) Gerecht erklären aber kann Gott nur in Folge von Werken und nicht in Folge des Glaubens allein.c) Dies erweist sich bereits in den Alttestamentlichen Beispielen des Abraham und der Rahab.d)

a) Hat das Wort der Wahrheit, welches Jacobus, wie Petrus, als das spezifische Gnadenmittel betrachtet, die zwei Seiten, nach welchen es sowohl das vollkommene Gesetz, als die Versündigung davon ist, daß der Offenbarer dieses Gesetzes zugleich seine Erfüllung ermöglicht hat und zu sohnen kommt: so erscheint das Verhalten des Menschen zu demselben, welches die subjektive Heilsbedingung ist, einerseits als Thun des vollskommenen Gesetzes und andrerseits als Glaube an jene Verschiedenen Es fragt sich also, in welchem Verhältniß diese beiden so verschiedenen Seiten der Heilsbedingung zu einander stehen. Nun erhellt aber von

selbst, daß, wenn im Glauben die höchste Bervflichtung, das frartste Motiv und die Gewißheit der Befähigung zur Gesetserfüllung gegeben ift (§. 52, d), derfelbe nothwendig die Werfe der Gesetzeserfüllung bemirken muß. Ein Glaube, welcher die Werke nicht hat, ist todt in sich selbst (2, 17), d. h. seiner eigenen Beschaffenheit nach, und nicht etwa bloß irgendwie an seiner Lebensbethätigung behindert. Die Werke kommen nicht einen nur unter gewissen Umftänden zum Glauben hinzu, sondern sie mussen nothwendig aus demielben hervorgeben, wenn er lebendig ift. Jacobus macht biefes v. 26 anschaulich durch das Gleichniß von dem entseelten Leibe, sofern es dem Glauben, der ohne Werke ist, an der Lebensfraft fehlt, die nothwendig Lebensäußerungen, wie es die Werfe find, hervorbringen mußte; bag er also todt ift, wie der Leichnam, dem es an der Lebensquelle, bem Beiste, fehlt. Umgekehrt ist der Glaube zur Bollbringung der Werke so nothwendig, wie die Vollbringung der Werte zur Bewährung der Lebendigfeit des Glaubens, was Jacobus v. 22 an dem vorbildlichen Glauben Abrahams erweift. Bu der Gehorsamsthat der Opferung Isaaks hatte aller bisher bewiesene Gehorsam Abrahams nicht ausgereicht, wenn nicht fein unerschütterlicher Glaube an die Berheifung Gottes mitgeholfen hatte zur Vollbringung derfelben. Andrerseits war sein Glaube so lange noch nicht vollkommen geworden, als er nicht in diesem unter seiner Mitwirkung vollbrachten Gehorsamswert sich als lebendiger bewährt hatte; ähnlich wie nach 1, 4 die Geduld erst eine vollkommene wird, wenn sie sich im prattischen Verhalten allseitig bethätigt. 1) Wo diese Bewährung durch die Werke sich nicht einstellt. da ist der Glaube schlechthin unerkennbar. Umgekehrt aber läßt fich aus solchen Werken, welche den Glauben nothwendig voraussetzen, der Glaube erweisen (2, 18).

b) Die Frage, ob der Glaube an sich erretten kann, wird 2, 14 so gestellt, daß in der Frage bereits ihre Verneinung liegt. Jacobus bekämpft also nicht eine falsche Ansicht vom Glauben und seinen Wirkungen, sondern

<sup>1)</sup> Gewiß ist es hiernach unrichtig, daß die Werke, was fie find, unmittelbar burch fich felbft find, fo daß der Glaube nur ein begleitendes Moment bes religiöfen Bewußtfeins mare, beffen substanzielle Form die Werke find (Baur, S. 281); ober bag Glauben und Berfe bei Jacobus in gar feinem organischen Berhältniß stehen, sondern zwei mit und nebeneinander wirfende foordinirte "Bringipien" find, von benen bas lettere als das höhere die an fich unvolltommene und unwirffame nionig erft jum Leben und zur Bollendung bringt (Beiffenbach, G. 57), worauf die Stelle nur führen fonnte, wenn man fie mit Benfchlag I, G. 352 dabin migverfteht, daß der Glaube mit Berten zusammenwirkte, um die Rechtfertigung ju Stande ju bringen. Gbenfo wenig ift es aber richtig, wenn 23. Schmidt, S. 104 f. dem Glauben feinem Befen nach eine Bollendung aus den Werten ju Theil werden läßt. Der Glaube fann fein höherer, vollkommenerer werden durch die Werke, die er selbst hervorbringt, er kann nicht erst durch die Werke feine Lebenstraft empfangen (was an fich undentbar, nur aus einer Migbeutung der Bilderrede in v. 26 gefolgert wird); er fann nur durch die Bervorbringung derfelben fein mahres Befen als lebendiger (b. h. wirffamer) heraussetzen, thatfächlich bewähren, und insofern aus den Werfen her vollendet werden. Bgl. 2, 15 f., wonach einem Mitleid, bas mohl ein Bort der Theilnahme für den Nächsten hat, aber feine thatfräftige Unterftützung beffelben bewirft, es ebenfalls an aller Lebendigfeit, aller fittlichen Energie und Wirkungstraft fehlt.

er macht einer praktischen Verirrung gegenüber, wie sie etwa Christus Matth. 7, 22 befämpft (vgl. §. 30, c), die felbstverftändliche Wahrheit geltend, daß der Glaube, der nicht Berfe hat, also der todte Glaube, feinen Ruten, weil keine errettende Rraft hat, wie das Mitleid dem Armen nichts nütt. wenn es nur Worte und feine Thaten hat (2, 14-16). Das Prädifat άργή v. 20 (unwirksam, leistungsunfähig), das dem werklosen Glauben beigelegt wird, bezeichnet nicht den Mangel an subjektiver Bethätigung, sondern an objektivem Erfolg; und dieser Erfolg ist kein anderer, als der. welcher überall im Chriftenthum erftrebt wird, Gott wohlgefällig zu machen und so die Errettung in seinem Gericht dem Menschen zu sichern. Sacobus illustrirt dies durch die Erinnerung an den Glauben der (definitiv dem Gerichte verfallenen) Dämonen; obwohl er an sich ein richtiger Glaube ist (xalos noieis), hat er bennoch so wenig die Wirkung, dieselben Gott wohlgefällig zu machen und ihnen dadurch die Errettung zu bringen, daß er sie vielmehr aus Angst vor Gottes Gericht schaudern macht (v. 19). Um nämlich errettet zu werden, muß man selbstverständlich dixacos (5, 6. 16) fein, wie die AElichen Frommen (v. 17), d. h. ein folcher, deffen Berhalten dem göttlichen Willen entspricht, der durch die Erfüllung des voll= fommenen Gesetzes die δικαιοσύνη (3, 18) realisirt (val. 8, 24). Und zwar kommt es natürlich darauf an, daß man in dem Urtheil Gottes ein δίχαιος sei, von ihm für gerecht erklärt werde. Der Gegensatz dieses δικαιούσθαι ift schon Matth. 12, 37 das καταδικάζεσθαι. Umgekehrt fann nur ber im Gericht errettet werden, ber vor Gott für gerecht erflärt wird. Diese beiden Begriffe find dem Berfaffer so völlig Korrelatbegriffe. bağ er die Frage, mas zur Errettung gehört (2, 14), banach beautwortet, was die Gerechterklärung Abrahams herbeigeführt hat (v. 21). v. 25 von der Rahab vorausgesett wird, daß sie für gerecht erklärt wurde, fo ift bieses im A. T. nirgends gesagt; wohl aber ergiebt es sich bem Berfaffer unmittelbar baraus, daß fie nach Jos. 6, 25 von dem Gerichte errettet wurde, das über die Kanaaniter wegen ihrer Gottlofigfeit erging.

c) Schon 1, 22 bevorwortet Jacobus, daß das Wort der Wahrheit, durch welches Gott das Heil der Menschen bewirken will, die Seelen nur erretten kann (v. 21), wenn es nicht bloß gehört, sondern auch gethan wird (vgl. Matth. 7, 24). Es wird als Selbstäuschung bezeichnet, wenn man meint, sich mit einem Hören begnügen zu können, das, wie ein flüchtiges Beschauen im Spiegel, nur einen rasch vorübergehenden, wirkungslosen Eindruck macht (v. 23 f.). Nicht ein angeblicher Hörer, sondern nur ein Thäter des Wortes, oder genauer des in dem Worte gesorderten koron wird selig sein in seinem Thun (v. 25). Da nun die Seligkeit (Errettung) des Menschen nach not. b von seiner Gerechtsprechung vor dem göttlichen Forum abhängt und der Glaube dem Hören entspricht, wie

<sup>2)</sup> Es ist in dieser Stelle allerdings von dem unmittelbaren Erfolg des Thuns die Rede, aber keineswegs von einer in dem Thun selbst empfundenen Befriedigung. Denn aus 1, 12 erhellt, daß die schon gegenwärtige Seligkeit in der Gewißheit des zuskünstigen Heiles besteht, und nur so vollendet sich der an v. 21 anknitpsende Gedankenskreis, in welchem es sich darum handelt, unter welcher Bedingung das Wort die (desinitive) Errettung wirkt und durch die Gewißheit derselben beseiligt.

die Werke dem Thun, jo ist es gang dieselbe Frage, die 2, 14-26 verhandelt wird. Jacobus fett als felbstverständlich voraus, daß nur der von Gott für gerecht erklärt werden kann, deffen Berhalten dem Willen Gottes entipricht, weil er die vom Gefete geforderten Werfe thut, ber alfo wirklich gerecht ift. Er bestreitet nicht eine Borstellung von der Recht= fertigung, nach welcher Gott aus Gnaden einen für gerecht erklärt, der nicht in Birklichkeit gerecht ift; eine folche Möglichkeit kommt ihm gar nicht in den Sinn, da das A. T. nur eine Gerechterklärung Gerechter kennt (Deut. 25, 1. 1 Reg. 8, 32. Jef. 50, 8. Pfalm 82, 3) und die Recht= fertigung Ungerechter überall als ein Merkmal des parteiischen Richters betrachtet.3) Er kommt daher zu dem Rejultat, daß der Mensch aus Werken gerecht erklärt wird und nicht aus dem Glauben allein (v. 24). So gewiß der Glaube zu der Erfüllung des vollkommenen Besetzes nothwendig und darum die Bedingung der Errettung ift, so gewiß kann doch die Gerechterklärung erft ausgesprochen werden, wenn dieser Glaube zur Gehorsamsbewährung mitgeholsen hat und von Seiten der durch ihn gewirften Werfe vollendet ist (v. 22). Denn dann erst ist der Mensch wirklich gerecht geworden und kann von dem gerechten Richte für gerecht erflärt merden.

d) Schon in der Geschichte des Stammvaters der Nation sieht Jacobus die Thatsache bewährt, daß der Mensch in Folge von Werken für gerecht erklärt wird. Denn Abraham erhielt in Folge der Opferung Isaaks (Gen. 22) wiederholt von Gott Erklärungen über seinen Gehorsam (Gen. 22, 16 ff. 26, 5, vgl. 1 Makt. 2, 52), welche seine Gerechterklärung involviren (2, 21). Nun heißt es allerdings Gen. 15, 6, daß dem Abraham sein Glaube zur Gerechtigkeit angerechnet wurde; aber dieses göttliche Urtheil betrachtet der Verfasser wie eine Weissaung, welche sich erst erfüllte (έπληρώθη ή γραφή λέγονσα), als der Glaube des Abraham wirklich zu seiner Gehorsamsbewährung mithalf und ihm so die Gerechtigkeit verschafste, auf Grund welcher er sür gerecht und damit für einen Freund Gottes erklärt wurde (v. 23). Erst da war die Wirklichseit

<sup>3)</sup> Alle Bersuche, dem dexacoosbar bei Jacobus feinen forenfischen Ginn zu nehmen und barunter nur eine Erweifung der Gerechtigfeit (vgl. Breuß, Evang. Rirchenztg. 1867, Nr. 40) ober eine Bersetzung in den Zustand des rechten sittlichen Berhaltens gegen Gott (vgl. Hofmann I, S. 645 ff.) zu verstehen, scheitern an dem not. b aufgewiesenen Berhältniß bes denacobodat zum owefpeat. Die Lehre aber von einer stufenweisen Rechtfertigung (vgl. Hengstenberg in der Evang, Kirchenztg. 1866, Rr. 93 f.) ift bem Jacobus wie dem Baulus gleich fremd. Die Berfuche B. Schmidts (vgl. S. 109) und Weiffenbachs (S. 26), die denaiwsig im paulinischen Sinne zu faffen, wonach fie ein Inadenaft ift und die Sundenvergebung einschließt, ermangeln jedes Unhaltes im Bortlaut und Gedankenfreise unseres Briefes und ichaffen erft die Schwierigkeiten, in welche die Bergleichung der Lehre beider ATlicher Schriftsteller verwickelt hat. Eine nur scheinbare Lösung ift es, wenn man in die dexalwois im Gericht bei Jacobus von einer schon gegenwärtigen bei Paulus unterscheibet. Allerdings fann die befinitive dexalwoic, wie die definitive Errettung, erft im Gericht ftattfinden; aber in ben Erorterungen Jac. 2 handelt es sich überall darum, unter welcher Bedingung sich ber Menich ichon gegenwärtig vor Gott gerechtfertigt und darum vor dem Gericht gefichert weiß (bem. besonders das Prafens dinacorat v. 24).

eine mit jenem göttlichen Urtheil über den Glauben Abrahams übereinsftimmende geworden; das Wort, in dem Gott jenes Urtheil sprach, hatte sich erfüllt, weil sich erwiesen hatte, daß implicite in Abrahams Glauben bereits die nachmals aus ihm hervorgehende Gerechtigkeit lag, als welche ihn Gott gewerthet hatte. Sacobus sucht nicht eine mögliche oder irgendwo vorliegende andere Deutung der Genesisstelle zu entkräften, sondern betrachtet die seine als die einzig mögliche und zugestandene. Ebenso wurde die Rahab erst in Folge der That, die sie an den Kundschaftern gethan, gestettet und damit für gerecht erklärt (v. 25); aber auch diese That war nach Jos. 2, 11 aus dem Glauben an den Gott Israels hervorgegangen.

#### S. 54. Die Erwählung.

Die Erwählung ist berjenige Aft, durch welchen Gott die Armen in Israel, die ihn lieb haben, zu seinem Eigenthume macht.a) Er vollzieht diesen Aft theils durch die Zeugung derselben mittelst des Wortes, deren Ziel die Herstellung einer spezifischen Gottgeweihtheit ist; theils durch die Bewirkung des Glaubens, in welchem der Besitz alles gegenwärtigen Heiles, wie die Gewisheit der verheißenen Heilsvollendung gegeben ist.d) Eigenthümlich ist, daß der durch die Erwählung gesetzte Heilsstand nicht als Kindschaftsverhältnis bezeichnet und nicht als Grund der göttlichen Liebeserweisungen geltend gemacht wird.e) Noch auffallender ist die Art, wie die Vermittelung durch Christum überhaupt auf den wichtigsten Punkten des Heilslebens noch zurückritt.d)

a) Im Gegensate zu benen, welche ben reichen, ungläubigen Juden einem armen driftlichen Bruder vorzogen (2, 1-4), hat Gott die Armen nach v. 5 bevorzugt, indem er sie für sich d. h. zu seinem Eigenthum erwählt hat. Der Begriff der Erwählung bezieht fich also nicht mehr auf das von den Bätern abstammende Bolf Israel, sondern er bezeichnet, wie §. 44, a, den Alt, durch welchen Einzelne aus der Maffe der Israeliten ausgesondert find, damit an ihnen die Bestimmung Israels (das Beil) verwirklicht werbe. 1) Un einen vorzeitlichen Aft ift bei dieser Erwählung durchaus nicht zu benken, da 2, 5 ausdrücklich auf eine vor Augen liegende Thatsache hingewiesen wird, die sich in der Gegenwart vollzogen hat; ebensowenig aber an eine willfürliche Bevorzugung einzelner Individuen vor anderen. Es ift vielmehr eine bestimmte Rategorie von Israeliten, welche Gott fich erwählt hat, nämlich die äußerlich Armen (πτωχοί), in niedriger, gedrückter Stellung fich Befindenden (1, 9: raneivos). Dieje Ausfage bezieht fich zunächst allerdings auf den besonderen Personalbestand der Gemeinden, an welche Jacobus schreibt (vgl. §. 37, a); aber es spiegelt sich in demselben eine höhere göttliche Ordnung. Schon im A. T. war oft den Armen und Elenden des Bolkes (ענוים אַביינים) insbesondere die

<sup>1)</sup> In diesem Sinne könnte die Erwählung auch sehr wohl auf einzelne Heiden bezogen werden, die Christen geworden und dadurch den erwählten Fraeliten gleichges stellt sind (vgl. Act. 15, 14 und dazu §. 43, e).

Berheißung zuertheilt, sofern gerade in dieser Klasse die lautere Frömmigkeit sich vielsach erhalten hatte (Psalm 37, 11. 147, 6. Prov. 3, 34. 16, 19. Ses. 14, 32. 29, 19). Da nun schon im A. T. die Liebe zu Gott das grundlegende Gebot war und darum an ihm sich vorzugsweise die wahre Frömmigkeit erprobte, so wird Deut. 7, 9 gerade denen, die Gott lieben, verheißen, daß ihnen Gott seinen Bund halten, d. h. die Verheißung des Heiles an ihnen verwirklichen werde. Wenn aber Gott auch jetzt denen, die ihn lieben, seine Verheißung gegeben hat (1, 12. 2, 5), so hat er sich die Armen und Elenden des Volkes darum erwählt, weil er in ihnen

gerade die gefunden hat, die ihn lieb haben.

b) Rach 1, 18 hat Gott die Leser durch die Wiedergeburt zu Christen gemacht. Da sie nun nach not, a auch durch die Erwählung das geworden find, was sie sind, so ergiebt sich hieraus, daß der geschichtliche Aft. durch welchen Gott ihre Erwählung vollzogen hat, eben ihre Geburt durch das Wort der Wahrheit ift. Es wird dieselbe darum auch ausdrücklich auf den freien Willen Gottes (Bovdy Jeis), d. h. auf seinen Ermählungsrathschluß zurückgeführt. Wie das Ziel der Erwählung ihrem ursprünglichen Sinne nach die Erhebung Braels zum Gigenthumsvolke Gottesift (Deut. 7,6), fo wird hier als das Ziel der Wiedergeburt angegeben, daß Gott die Christen gewissermaßen zu einer Erstlingsfrucht (anagxi), d. h. zu bem Gott geweihten Theil feiner Geschöpfe gemacht habe, mas Betrus die Gottgeweihtheit des Eigenthumsvolfes nennt (vgl. §. 44, b. 45, c).2) Bon der anderen Seite wird 2, 5 als Ziel der Erwählung bezeichnet, daß die Christen reich im Glauben seien (alovosovs er niorei). Im Glauben3), d. h. in der Gewißheit des mit dem Meffias gefommenen Beiles besitt ja der Chrift trot aller Riedrigkeit feiner außeren Stellung eine ibm eigenthumliche Sobeit (1, 9), weil er fich jum Eigenthum Gottes erforen weiß, und ben gangen Reichthum an Seil, ber ihm mit der Offenbarung des vollkommenen Gesetzes und der Befähigung zu seiner Erfüllung gegeben ift. Da aber der erhöhte Messias das begonnene Seilswerk auch hinausführen fann und will, so weiß der Chrift sich auch in Hoffnung bereits als Besitzer der Heilsvollendung (2, 5: \*Angovouos the Basileías). Das schließt natürlich nicht aus, daß es zu deren Erlangung noch der

<sup>2)</sup> Bielleicht deutet darauf auch 1, 4 hin, wo als Ziel des Christenlebens angegeben wird, daß die Christen rédetot nat didandpot seine. Jenes ist der bei den LXX, dieses der bei Philo und Josephus dem hebräischen DP, entsprechende Ausdruck, der die Fehllosigkeit der Opfer bezeichnet. — 3) Der Glaube ist also nicht etwa die Bedingung der Erwählung, welche ja gerade in dieser Stelle als die Liebe zu Gott bezeichnet wird; vielmehr wird Gott, um ihnen zu dem im Glauben gegebenen Reichthum zu verhelfen, den Glauben in den Erwählten gewirkt haben. Wan kann also den geschichtlichen Ukt der Erwählung ebensogut, wie in die Reuzeugung durch das Wort, auch in die Bewirkung des Glaubens sehen, die ja in den Evangelien (§. 29, d) an dieselbe göttliche Ordnung gebunden ist, wie hier die Erwählung (not. a). Dem entspricht aber, daß das Wort (nach seinen beiden Seiten, vgl. §. 52, a. c) ebenso den Glauben an den Inhalt seiner Vertündigung wirkt, wie das neue Leben. Und wenn auch aus dem (lebendigen) Glauben nothwendig das Thun, also das neue sittliche Leben hervorgeht, so kann dies Hervorgehen doch auch als ein von Gott durch das im Glauben angeeignete Wort der Wahrheit gewirktes und nicht als ein natürlich-psychologischer Prozeß gedacht sein.

Bewährung bedarf (1, 12), da ja der Glaube immer nur als bewährter

die ausreichende Seilsbedingung ift (§. 53).

c) Man follte erwarten, daß der durch die Erwählung gesetzte Seils= ftand, wie §. 45, d, als das Kindschaftsverhältniß bezeichnet werde. Allein die Bezeichnung Gottes als πατήρ geht nicht auf die Chriften in spegifischem Sinne, sondern carakterifirt 1, 27 Gott als den, welcher fich der Wittwen und Waisen mit väterlicher Fürsorge annimmt, wie er 3, 9 nach dem Zusammenhange so heißt, weil die Menschen nach seiner Aehnlich= feit geschaffen sind, wie der Sohn die Züge seines Baters trägt. In noch allgemeinerem Sinne wird Gott 1, 17 der Bater, b. h. der Schöpfer der Himmelslichter genannt (vgl. Mal. 2, 10). Ebenso werden wohl die chriftlichen Leser als Brüder angeredet (1, 2, 16 und öfter), und zwar 5, 7 im ausdrücklichen Gegensatz zu den ungläubigen Volksgenoffen, fo daß nicht etwa nur das Berwandtschaftsband der Bolfsgenossenschaft damit ausgedrückt ift. Dennoch ift 2, 15. 4, 11 von Brüdern und Schwestern die Rede, ohne daß irgend etwas nöthigt, ausschließlich an chriftliche zu benken; und 1, 9 bezeichnet nicht der Brudername als solcher den gläubigen Bolfsgenoffen, sondern der niedrige Bruder ift der Chrift. Es erhellt also auch hier nicht, daß bei dem Brudernamen auf ein spezifisches Rindschaftsverhältniß der Chriften zu Gott reflektirt ift. Wenn Gott 5, 11 als berjenige bezeichnet wird, welcher reich an Mitleid und Barmherzigkeit ift, so wird ihm doch diese Eigenschaft nicht in einem spezifischen Berhaltniß zu ben Chriften zugeschrieben, fondern an feinem Berhalten gegen Siob Bon ber göttlichen zages ift nur 4, 6 auf Grund eines erwiesen. ATlichen Citate (Prov. 3, 34) die Rede und zwar so, daß dieselbe die huldvolle Bergeltung Gottes für die geforderte Singabe an ihn bezeichnet. Wenn Gott 1, 5 als der erscheint, welcher allen, die ihn recht bitten, ohne weiteres giebt, um mas sie bitten, so ist auch dieses nicht, wie §. 20, b, den Chriften als folden verheißen, vielmehr nach 5, 16 den frommen Betern überhaupt; wie benn v. 17 f. auf ein ATliches Beifpiel zur Bestätigung für die Kraft folden Gebetes hingewiesen wird. Es gilt alfo von dem Chriften in feinem Beilsstande nur, was von den Frommen bes alten Bundes galt; und das Chriftenthum erscheint auch hier nur als die volle Berwirflichung beffen, mas im alten Bunde erftrebt und wenigstens theilweise auch erlangt ward.

d) Damit hängt zusammen, daß nirgends des Werkes und insbesondere des Todes Chrifti als Vermittelung des neuen Heilsstandes gedacht ist. Wenn bei Petrus das Nahen zu Gott nur durch den Tod Christi ersmöglicht wurde (§. 49, b), so soll hier der, welcher auf salschem Wege ist, sich einsach zu Gott nahen, was freilich nicht ohne Trauer und Selbstemüthigung möglich ist, dann wird Gott sich wieder zu ihm nahen mit seinem Segen und ihn erhöhen (4, 8 ff.). Ebenso kann Jeder den Anderen erretten und machen, daß seine Sünde bedeckt d. h. vergeben wird, indem er ihn von dem Irrhum seines Weges zur Wahrheit zurücksührt (5, 20). Direkt erscheint die Sündenvergebung als die Folge eines zusversichtlichen Gebetes und ausrichtigen Sündenbekenntnisses, ohne daß der Vermittlung Christi dabei gedacht ist (v. 15 f.). Gott, der Geber aller guten Gabe (1, 17), ertheilt sie unmittelbar. Nur die Salbung mit Del,

welche die herbeigerusenen Aeltesten an dem Kranken vollziehen sollen, geschieht im Namen Christi d. h. in seinem Austrage (v. 14). In diesem Jurückreten der Heilsvermittlung durch Christum unterscheider sich der Lehrbegriff des Jacobus am auffallendsten von den übrigen ATlichen. Es hilft dagegen nichts die Berusung auf den paränetischen Zweck des Briefes oder die Bedürsnisse der Leser, die noch W. Schmidt, S. 69 geltend macht. Vielmehr muß zugestanden werden, daß es die in seiner individuellen Eigenthümlichkeit (§. 37, b) begründete vorwiegende Ausschlung des in Christo gegebenen Heiles als der Offenbarung des vollstommenen Gesehes und der Ermöglichung seiner Erfüllung ist, welche den Versassen, für die Heilsgegenwart in allen übrigen Hunkten sich bei den schon dem frommen Israeliten gegebenen Heilsmitteln zu beruhigen.

## Sechstes Rapitel.

Die göttliche forderung und die göttliche Vergeltung.

#### §. 55. Die göttliche Forderung.

Gott verlangt, daß sich der Geist des Menschen von aller Weltliebe abwende und ihm mit seiner ganzen Liebe hingebe. a) Jede Getheiltheit der Seele ist nicht nur ein Mangel an Pollsommenheit, sondern auch eine Besleckung des Herzens und Berletzung der pflichtmäßigen Unterordnung unter Gott. b) Zur ungetheilten Hingabe an Gott gehört aber auch ein zweiselloses Bertrauen auf ihn, das sich durch ausdauernde Geduld in der Leidensprüfung bewährt. c) Nur das vertrauensvolle Gebet des Gerechten wird allezeit Erhörung sinden. d)

a) Den Umfang der göttlichen Forderung spricht Jacobus 4, 5 aus: Eifersüchtig verlangt Gott nach dem Geifte, welchen er in uns hat Wohnung machen lassen (vgl. Gen. 2, 7 und dazu §. 27, c)^1). Daher wird

<sup>4)</sup> Diese uralte, in der späteren Zeit nirgends wieder vorkommende Sitte des Delsalbens hatte sich wohl nach Marc. 6, 13 auf Grund des von Christo den Jüngern empsohlenen Heilmittels gebildet. Die Aeltesten erscheinen dabei nicht in einer besonderen seelsorgerlichen Funktion, sondern als die hervorragendsten Glieder der Gemeinde, denen man am ehesten die Kraft des Glaubens zutraut, welche allein dem das Delsalben begleitenden Gebet seine Wirtung geben kann. Denn an sich kann das die Sündenvergebung wie die Krankenheilung vermittelnde Gebet nach 5, 16 auch von jedem anderen Gliede der Gemeinde gefordert werden.

<sup>1)</sup> Wie schon im A. T. Gott ein eifersüchtiges Verlangen nach dem Aleinbesitz des Menschen zugeschrieben wird, so verlangt er auch hier, daß ihm der aus ihm stam-

es nach ATlicher Weise als Chebruch qualifizirt, wenn Giner seine Liebe ihm entzieht, um sie einem Anderen zu schenken (v. 4). Gang wie in ben Reden Jesu (S. 26, b) wird die Unvereinbarkeit der Liebe zur Welt mit der Liebe zu Gott hervorgehoben. Der Welt Freundschaft ift Keinbschaft wider Gott, weil dieser schon die Neigung des Bergens, wie sie hier absichtlich durch das schwächere gedia bezeichnet wird. ausschlieklich besitzen will und darum alles als Feindschaft wider ihn ansieht, was ihm diese Neigung entzieht. Die Welt d. h. die Gesammtheit des freaturlichen Daseins steht in diefer Stelle (4, 4) Gott gegenüber, weil sie den Menschen verleitet, ihr seine Reigung zuzuwenden und dadurch die Erfüllung der göttlichen Forderung zu beeinträchtigen. So geht von ihr nach 1, 27 ein befleckender Einfluß aus, por welchem sich zu bewahren der mahre Gottesdienst ift. Je weniger einer von irdischer Gutern hat, desto geringer wird dieser Ginfluß fein. Daher sind es die πτωχοί τῷ κόσμφ d. h. die in Bezug auf die weltlichen Buter Armen, welche Gott lieb haben und beshalb von Gott ermählt sind (2, 5). Die Reichen dagegen erscheinen schon im A. T. vielfach als bie Gottlosen (Jej. 53, 9. Sir. 13, 4. 27, 1); und Jacobus rebet 1, 10 trot ihrer scheinbaren Soheit von ihrer Niedrigkeit und verfündet ihnen, sofern sie eben in dem vergänglichen Reichthum ihr Glück suchen, ein rasches und schreckliches Ende (1, 11. 5, 1 f.). Auch hier klingen überall die Aussprüche Jesu über die Gefahren des Reichthums durch.

b) Die göttliche Forderung ift nicht nur eine ausschliefliche: sie ist auch auf den innersten Lebensmittelpunkt des menschlichen Individuums gerichtet, auf die  $\psi v \chi i$  und damit auf die \*\alpha \delta \delta in welcher dieselbe ihren Sitz hat (vgl. §. 27). Die Seele muß daher der an den Menschen gestellten Forderung genigen und gang dem herrn hingegeben werden. Eine Theilung der Seele zwischen Gott und Welt ergiebt nur eine Un= beftändigkeit des sittlichen Wandels (1, 8), die der Forderung des volltommenen Befetes nicht genugen fann. Diefes nuf eine durchgängige Bolltommenheit des Menschen fordern (1, 4. 3, 2), weil jede Uebertretung eines einzelnen Gebotes den Menschen schuldverhaftet macht, als ob er sich gegen alle versündigt hätte (2, 10). Die depvzia ift aber nicht bloß ein Mangel, sie ist auch eine Befleckung des Herzens, von welcher es gereinigt werden muß, wenn es dem Ziele der Gottgeweihtheit entsprechen foll, zu dem die Erwählung den Menschen bestimmt (apvivare; val. 1 Betr. 1, 22 und bagu S. 46. b). Wie die Hände burch fündliches Thun, fo wird das Berg durch die Getheiltheit der Seele zwischen Gott und Belt verunreinigt (4, 8). Jede Richtung des Herzens auf das Weltliche, welche der ausschließlichen Forderung Gottes widerspricht, wird andererseits v. 6 als Hochmuth (Selbstüberhebung) charafterifirt, fofern der Menich, der nach dem irdischen Gut trachtet, beffer zu wiffen meint, mas ihm frommt, als Gott, der es ihm versagt hat. Die demuthige Unterordnung unter

mende (vgl. Gen. 2, 7) Geist mit seiner ganzen Liebe ausschließlich zu eigen gehöre. Es ift biefer Beift naturlich nicht ber ben Chriften mitgetheilte (Schmid II, S. 115. Benfchlag I, S. 337. Rösgen S. 96), fondern das ben Leib belebende Bringip (2, 26).

Gott verlangt, daß man aus seiner Hand nimmt, was und wieviel er giebt, und dem Teufel widersteht, der uns zum Streben nach weltlichen

Gütern verloden will (v. 7).2)

c) Die Getheiltheit der Seele zeigt sich nicht nur im Schwanken ber Liebe zwischen Gott und Welt, sondern auch im Schwanken zwischen Glauben und Zweifel (1, 8). Der Zweifler gleicht der Meereswoge, Die vom Winde getrieben und geschaufelt wird (v. 6). Die mahre Beisheit fennt ben Zweifel nicht (3, 17: abiaxoiros), und das Bertrauen, das Gott verlangt, muß ebenfo ein allen Zweifel ausschliegendes fein (1, 6), wie die Liebe ju ihm alle Weltliebe ausschlieft. Gine Brufung Dieses Gottvertrauens find die Leiden, welche über die Chriften ergehen (v. 3), wie bei Petrus (§. 46, d).3) In der Situation der Lefer mar das Saupt= leiden, in welchem fie die Geduld zu bemahren hatten, ihre außerliche Armuth und bie baraus folgende niedrige, gedrückte Lage. Darum fam es darauf an, daß fie bei aller irdischen Riedrigfeit fich ber Sobeit bewuft blieben, die man mit seinem Christenstande besitt (1, 9). Wenn einer ben ungläubigen Bruder um feiner befferen außeren Berhalniffe millen vor dem armen gläubigen bevorzugt, jo ift er wenigstens momentan in der Ueberzeugung von dem Werthe feines Chriftenstandes wantend ge= worden; denn er hat bei der Beurtheilung des Anderen einen Mafiftab angelegt, ber bas Bewußtsein von dem Werthe des Chriftenstandes ver= Ieugnet (2, 4).

d) Als Mittel zur Ueberwindung der Leidensprüfung wird 5, 13 das Gebet genannt und die Fürditte, zu welcher man nach v. 14. 16 Andere auffordern soll. Das Gebet nuß aber, wenn es erhört werden soll, wie schon Christus gelehrt (§. 20, b), ein vertrauensvolles sein (v. 15). Ohne Gebet kann man nichts empfangen, woran man Mangel leidet (4, 2). Aber da nur das Gebet eines Gottwohlgefälligen (dixuos) Wirkungstraft hat (5, 16), so darf das Gebet freilich nicht auf widergöttliche Zwecke gerichtet sein, weil ein solches xaxos adreiovat nichts empfangen kann (4, 3). Auch die Beisheit, deren es zum rechten Berhalten in der Leidensprüfung bedarf

<sup>2)</sup> Der Teufel ist also, wie §. 23, a, gedacht als die in der Welt herrschende gottwidrige Macht, welche den Menschenherzen die verkehrte Richtung auf die weltlichen Dinge giebt. Wie §. 23, d, existiven neben dem Teusel dauwora, die als solche dem unabwendbaren Gerichte verfallen sind (2, 19). Die selbstische Weisheit wird 3, 15 einerseits als von der Erde stammend, andererseits als dämonischen Urspungs bezeichenet. Dagegen kann die zesva 3, 6 nicht als Ausenthaltsort der Tämonen gedacht sein, da sie der Hölle erst mit dem letzten Gericht versallen. Es ist vielmehr der Strafort, wo das göttliche Jornesseuer brennt (§. 34, d); und daß von ihm aus die Junge in Brand gesteckt wird, besagt, daß die verderblichen Folgen der Jungensünden zugleich ihre Strafe sind.

<sup>3)</sup> Beil nur derjenige, dessen Vertrauen bewährt iff, die Heilsvollendung erlangen kann (1, 12), soll man die Prüfungen, welche solche Bewährung ermöglichen, für eitel Freude achten (v. 2). Die Bewährung besteht nämlich in dem geduldigen Tragen der Leidensprüfung (v. 12); und diese Geduld (5, 11: ὑπομονή) ist es, die bei dem rechten Christen durch die Prüfung bewirft wird (1, 3). Wenn freilich das Leiden anhält, so bedarf es dazu einer besonderen Stärke (5, 8), um in der μακροθομία die Geduld zu bewähren (v. 7. 10).

(1, 5), erlangt man nur durch Gebet, das freilich bei dem Zweiselnden keine Erhörung finden kann (v. 6 f.). Gott aber, der Geber aller guten Gaben (v. 17), giebt an sich gern und ohne den Beter als lästigen Bettler zu schelten (v. 5). Daß der Mensch, der nach der Achnlichkeit Gottes geschaffen ist, Gott als seinen Bater preise, wird 3, 9 f. vorausgesetzt und nach 5, 13 soll das Lobsingen der Ausdruck sedes Wohlbesindens sein.

#### 8. 56. Die menichliche Gunde.

Die eigentsiche Burzel der Sünde ist die sündliche Begierde, die ebenso als sünnliche wie als selbstische erscheint.a) Die sündliche Begierde kann aber nur in dem Masse zur Bethätigung kommen, als es ihr gelingt, sich der Glieder des Leibes als ihrer Werkzeuge zu bemächtigen; das geschieht am leichtesten bei der Zunge, die, einmal für den Dienst der Sünde gewonnen, den verderblichsten Sinfluß ausübt.b) Es bedarf darum der größten Behutsamkeit im Gebrauche der Zunge, damit man nicht in Zorn und unsauteren Sifer gerathe.e) Die wahre Weisheit dagegen sehrt mit der Liebe überall die Sanstmuth und Friedsertigkeit verbinden, die allein zum Ziele der Besserung Anderer sühren.d)

a) Obwohl es die von Gott geschaffene Welt ift, welche den außeren Anlag jum Sündigen bietet (S. 55, a), jo darf man bennoch nicht jagen, baf Gott jur Gunde verjuche; denn Gott, der jelbst vom Bojen unversucht ift, fann nicht einen Anderen gur Gunde aureigen (1, 13). Bielmehr ift Dem Menichen in seinem gegenwärtigen Buftande die Begierde ebenfo eigenthümlich (idia en Beine, wie bei Petrus (g. 46, b) dem vordriftlichen Beben der Mandel in den Begierden. Dieselbe mird v. 14 als Buhterin perjonifizirt, welche den Meniden mittelft ihres Robers zu fangen b. h. jur Gunde ju reigen fucht. Ergiebt fich der menichliche Wille dem Rei; der Buhlerin und pflegt mit ihr freafbaren Bertehr, jo ift die Folge davon die Erzeugung der Gunde, die wieder den Tod erzeugt, wenn fie nicht durch mabre Buffe rudgangig gemacht wird, jondern fich vollendet, indem fie die den Meniden beherrichende Macht wird (v. 15). Die Begierde ift, weil fie auf den midergottlichen Genug des irdifchen Gutes, auf Das δαπανών εν ταις ήδοναις (4, 3) gerichtet ist, gunachit als simuliche gedacht: die idoral find v. 1 geradezu die Begierden nach Befriedigung der finnlichen Luft (vgl. v. 2: Ene Douelte), nach einem muften Genufteben, bem rougier und onaralier (5, 5). Aber nach \$. 55, e involvirt das Trachten nach irdijchem Besitz zugleich den Sochmuth (4, 6 f.). Schon das hochmuthige Selbitvertrauen, welches vergift, daß der Menich mit feinen Planen überall von dem Willen Gottes abhängig bleibt, und welches jo leicht bei bem Bewußtfein icheinbar geficherten Befiges zu eitlen Prablereien (aka-Soreiai) führt, beeinträchtigt die demuthige Unterordnung unter Gott und wird v. 13-17 als Sünde qualifizirt. Bon der anderen Seite erzeugt das Berlangen nach den irdischen Gutern, wo der Andere fie reichlicher besitzt, Streit und hader, Born und unlauteren Gifer (4, 1 f.). Lieblos unterdrückt der Reiche den Armen (2, 6) und schmälert ihm in sündlicher Habgier feinen Lohn (5, 4). Aber auch die feelische d. h. auf die Geltendmachung ber eigenen Berjon (g. 27, b) gerichtete Weisheit (3, 15) erzeugt lieblojen

Eifer und egoistische Rechthaberei (v. 14), wie als Folge bavon Zwietracht und alles bose Thun (v. 16). Beil die Begierde in ihrer sinnlichen wie selbstischen Richtung eine habituelle Eigenthümlichkeit des Menschen geworden ist (1, 14), besindet derselbe sich ihr gegenüber in dem Zustande der Unfreiheit, aus welchem er erst durch die Biedergeburt besreit werden kann (§. 52, b).

b) Die fündliche Begierde fann sich in all ihren Formen nur soweit bethätigen, als es ihr gelingt, eines der Glieder des Menichen in ihren Dienft ju ziehen. Erregt fie Feindschaft unter den Menichen, jo führen Die hovai des Einen den Krieg gegen den Anderen in den Gliedern (4, 1), die sie anreizen, ihn zu schädigen. Es fommt also Alles barauf an, den Leib und feine Glieder bergeftalt im Zaum ju halten, dan es ber Begierde nicht gelingt, fie gur Bollbringung der Gunde gu gebrauchen (3, 2). Der menichtiche Wille ist babei, wie 1, 14, der Begierde als einer ihm fremden Macht gegenüberstehend gedacht, mit welcher er gleichfam um den Gebrauch des Leibes und der Glieder zu ringen hat. Um ichwerften ift es, die Bunge im Zaume gu halten; ja der Berfaffer erklärt, bag es dem Menichen, der doch fonit die verschiedensten Geschöpfe ge= bandigt hat (3, 7), erfahrungsmäßig unmöglich fei, weil die Zunge den allerverschiedensten Impulsen (v. 9 f.) so leicht zugänglich ist, ein anaτάσταιον κακόν (v. 8). Wer die Sünde an ihrem ersten Ausbruche im Worte zu hindern vermag, der besitzt auch die sittliche Kraft, sich vor Thatfünden zu hüten; wer im Worte nicht fehlt, der kann auch den ganzen Leib im Zaume halten, wie man bas gange Pferd mit bem Zügel und bas gange Schiff mit dem Steuer lenkt (v. 2-4). Ift bagegen die Zunge einmal ber Gunde dienstbar gemacht, fo fann fie, obwohl fie bas fleinste Glied ift, dennoch den größten Schaden anrichten. Sie thut dem Rächsten bas mannigfachste Unrecht an (v. 6: ò xóouos res àdixíus), welches theils wie v. 5 unter dem Bilde eines Feuers (vgl. Prov. 16, 27. Pjalm 120, 4), theils wie v. 8 unter bem des todbringenden Giftes (vgl. Bjalm 140. 4) geschildert wird. Sie befleckt aber auch die hand (4, 8) und ben gangen Leib, indem die einmal im Gebiete diefes Gliedes jur Berr= fchaft zugelaffene Gunde die anderen Glieder in ihren Dienft mit fortreißt. Die Erfahrung lehrt, wie überaus rafch es von Wortsünden zu Thatsünden tommt: Die einmal mittelft der Zunge entfesselte Macht der Gunde entgundet, wie ein Feuer, das gesammte Leben des Menschen (3, 6: vor τροχὸν τῆς γενέσεως).

c) Zunächst sind es allerdings die konkreten Berhältnisse der Leser (§. 37, a), welche den Bersasser zu besonders eingehender Behandlung der Zungensünden veranlassen; aber er folgt in seiner Werthlegung auf diesselben zugleich den Aussprüchen Zesu (vgl. Matth. 5, 22. 12, 37), denen er auch das Verbot des Sides und des Richtens entlehnt (§. 52, a). Er warnt die Leser vor proselhtenmacherischem Siser, welcher sich zum Lehren und Meistern Anderer hinzudrängt, weil man bei der dabei so nahestiegenden Gesahr der Versündigung sich dadurch nur erhöhte Verantwortung zuzieht (3, 1). Dill der Andere nicht hören, so läßt man sich leicht zum

<sup>1)</sup> Es ist ein feltsames Migverständniß, wenn Reuß I. S. 488 die hier besvrochenen Warnungen auf die Abneigung des Verfassers gegen theologische Diskussionen

Bürnen hinreißen (1, 19). Wohl ift ber Zorn an fich nichts Bofes; benn der Born Gottes ift eine Aeußerung seiner Gerechtigkeit. Aber des Menschen leicht entflammter und oft ungerechtfertigter Zorn übt die Berechtigkeit nicht, die Gott in feinem Zurnen übt (v. 20). Er redet fich bann wohl ein, in feinem Zurnen für Gott zu eifern und ihm damit zu dienen, und läßt doch nur seiner Zunge den Zügel schießen, so daß er fich felbst betrügt (v. 26). Er gerath dabei leicht in lieblosen Gifer und egoistische Rechthaberei, welche nach not. a ein Zeichen der selbstischen Weisheit find. Er ruft himmel und Erbe ju Zeugen an, um fein Wort zu befräftigen (5, 12). Diefelbe Zunge, die Gott lobt, ruft das Gericht Gottes über die herab, die ihre Worte nicht hören wollen, fo daß Loben und Fluchen aus einem Munde hervorgeht (3, 9-12). Ja, es mischen fich wohl in den scheinbaren Gifer für die Wahrheit und gegen die Gunde bes Nächsten unlautere Motive, wie der Berdruß über seine bessere äußere Lage (4, 2). Auch die bose Nachrede rechnet Jacobus zu dem von Christo verbotenen Richten (v. 11), sofern man dem vermeintlichen Biderstande des Anderen gegen die Wahrheit unlautere Motive unterlegt, oder die Schuld des entstandenen Streits sonstwie auf den Anderen schiebt. Dbmohl er nach 5, 4 ein Schreien der Bedrückten zu Gott fennt, das der Richter hört, so redet er doch auch v. 9 von einem verklagenden Seufzen wider ben Anderen, das mit unter jenes Urtheil des verbotenen Richtens fällt.

d) Jacobus will mit alledem feineswegs der Bruderliebe wehren, die Rettung des verirrten Bruders zu erstreben. Er schildert vielmehr 5, 19f. den schönen Erfolg solchen Strebens. Aber man foll zuvor in der rechten Sanftmuth alle Beflecung ablegen, welche in Folge der uns eignenden xaxía unserem Reden und Zürnen anhaftet, und das Uebermaß desselben, zu dem fie uns hinreißt (1, 21). Die mahre Beisheit, die selbst vor Allem lauter ift (3, 17: agraf) b. h. frei von fremdartiger Beimischung, wie es ζηλος καὶ ἐφιθεία ift (v. 16), fann nicht sein ohne die Sanftmuth (v. 13) und Friedfertigfeit (v. 17: εἰοηνική), wie sie Christus gefordert hat (§. 25, c; vgl. §. 47, a); fie ift billig und milde in der Beurtheilung Anderer (επιεικής); fie nimmt felbst Grunde an und ist nachgiebig (εὐπειθής). Sie allein erreicht auch ihr Ziel; benn nur von benen, die allezeit den Frieden zu erhalten trachten und darum mit friedfertiger Beisheit (er eloging) Andere zu belehren suchen, wird wirklich erreicht, was die eifernde und streitsüchtige Weisheit nie erreicht: eine Frucht der Gerechtigkeit, die in dem Anderen zur Reife kommt (v. 18).2)

juriidführt, von benen garnicht die Rebe ift. Ebenfo Immer, S. 440, ber es fogar begreiflich findet, daß als Quelle biefer Disputirsucht die finnlichen Lufte genannt werben (4, 1 ff.).

<sup>2)</sup> So wenig die δικαιοσύνη θεοδ (1, 20) der habitus eines δίκαιος por Gott fein kann, zu welchem man durch das lieblofe Berhalten gegen andere nicht gelangt, fo wenig tann die Frucht der Gerechtigfeit vier die gottwohlgefällige Beschaffenbeit bes eigenen Lebens sein, welche der Friedfertigen Aussaat (Handlungsweise) zu Bege bringt (gegen 28. Schmidt, S. 126-29, Ritfchl II, S 282).

#### §. 57. Die Bergeltung und das Gericht.

Das Motiv zum geduldigen Ausharren in der Prüfung, wie zur Bermeidung der Sünde, ist der Blick auf die Vergeltung.a) Die Versgeltung ist eine äquivalente; aber eben darum hat der Barmherzige auch ein barmherziges Gericht zu erwarten.b) Der Tag der Vergeltung steht nahe bevor, weil die Ankunst des messianischen Weltrichters nahe ist.c) Der Tohn der Sünde ist der Tod; die Verheißung, derer die Christen warten, ist das Leben und das Reich.d)

a) Te mehr das Christenthum als Erfüllung des vollkommenen Gesetes gedacht ist, um so stärker muß die Vergektungslehre (vgl. §. 32) hervortreten. Es werden 1, 12. 5, 11 selig gepriesen die, welche das Leiden geduldig ertragen haben, weil ihnen eine ähnliche Umwandlung alles Leides in Freude winkt, wie Hiob sie am Ende ersuhr. Der Blick auf dieses Ende soll sie in der Ausdauer stärken, wie den Ackersmann der Blick auf die zu hoffende Ernte (5, 7). Umgekehrt unterstützt Jacobus seine Warmungen durch den Hinweis auf das Gericht (v. 9. 12). Wenn nämlich nach 4, 17 die Sünde erst dadurch eigentlich Sünde wird, daß man das Gute kennt (vgl. §. 32, d), so muß die Sünde des Christen, welcher das vollkommene Geset empfangen hat, besonders strasbare Sünde sein; und da er durch die Wiedergeburt mit der wahren Freiheit die Möglichkeit der Gesetserfüllung und damit die größere Fähigkeit zur Vermeidung der Versehlungen erlangt hat, so kann das Gericht, das er zu erwarten hat, nur ein doppelt strenges sein (2, 12).

b) Jacobus liebt es, wie Chriftus und Petrus (§. 51, d), die Aequivalenz der Vergeltung in gnomologischer Zuspitzung auszusprechen. naht sich zu dem, der sich zu ihm naht (4, 8); je mehr Gott verlangt, besto mehr giebt er auch (v. 5 f.); und je mehr Berantwortung sich einer aufladet, ein desto schwereres Gericht hat er zu erwarten (3, 1). Auch der Ausspruch Chrifti, welcher denen die Erhöhung verheißt, die fich felbft erniedrigen (Luc. 14, 11), wird, wie von Betrus, reproduzirt (4, 10). In eigenthümlicher Beise löft Jacobus die Schwierigfeit, die scheinbar entsteht, wenn das Gericht dem Thun des Menschen entsprechen soll, und boch die Unvolltommenheit alles menschlichen Thuns eingestanden werden muß. Auch die Chriften sündigen Alle mannigfaltig (3, 2) und bedürfen, wie jest schon ber Gundenvergebung (5, 15. 20), fo einft eines barmbergigen Richters (2, 13). Allein da die Barmherzigkeitsübung nach §. 52, a dem Chriften charafteristisch ift und nach dem Gesetz der äquivalenten Bergeltung der Barmherzige Barmherzigfeit erfahren muß (Matth. 5, 7), fo fann gerade nach der Bergeltungslehre der Chrift auf ein barmberziges Gericht rechnen, welches die noch vorhandenen Unvolltommenheiten zudeckt, und insofern mit triumphirender Freudigfeit dem Gerichte entgegensehen (2, 13).

c) Wohl giebt es in gewissem Sinne schon eine irdische Vergeltung. Wie von Christo (§. 32, d), wird von Jacobus der Fall als vorstommend gesetzt, daß leibliche Krankheit eine Folge der Sünde ist (5, 15 f.). Aber die eigentliche Thorheit des gottlosen Reichen wird nicht dadurch ansschalte gemacht, daß er Schätze gesammelt hat, die Gott ihm jeden Augensblick strasweise nehmen kann, sondern dadurch, daß er sie gesammelt hat in

ben letten Tagen d. h. im Angeficht bes naben Beltendes (v. 3). Die Drangfale, welche dann über die Gottlofen ergeben merden, find bereits im Serankommen begriffen (5, 1) und werden all ihren Reichthämern ein jähes Ende bereiten (v. 2), welches ihnen ein Zengnif ift, daß mm auch über sie selbst das Gericht kommt (v. 3). Schon steht der Tag ihres Endes unmittelbar bevor (v. 5: inέρα σφαγίς). Der Grund davon ift, bag ber erhöhte Berr b. i. Chriftus bald jum Gerichte fommt. Seine Anfunft (v. 7: παρουσία), in welcher er in seiner vollen Messiaswürde ericheinen wird, und welche baber nicht als Wiederfunft, fondern als die erwartete Ankunft des Meffias gedacht ift (vgl. §. 39, d), hat fich bereits genaht (v. 8). Der als Weltrichter erscheinende Meffias fteht ichon por ber Thur (v. 9). Er ift mahrscheinlich auch 4, 12 als ber Richter gebacht,

ber allein erretten und verdammen fann (vgl. §. 52, d).

d) Rach 1, 15 erzeugt die Gunde, wenn fie zur Reife gedieben, ben Tob. Diefer ift also, wie bei Betrus, die Strafe der Gunde. 2) Auch bier ift derfelbe als ein plötlicher und gewaltsamer gedacht (v. 10 f.). Das Feuer des Gerichtes frift das Fleisch der Gottlofen (5, 3), und fie werden jur Schlachtbank geführt (v. 5). Das eigentliche Berderben (4, 12), dem bas meffianische Gericht die Gottlosen überliefert, ift aber nicht ber Tod bes Leibes, fondern der Tod der Seele (5, 20), welche, vom Leibe getrennt, in ber ewigen Qual des leiblosen Zustandes bleibt (vgl. §. 34, c). Daber ift die meffianische Errettung, auf welche bas Chriftenthum von Anfang an abzielt, eine Rettung der Seele von diesem Tode und Berderben. Den Gegensatz bazu bilbet der Krang des Lebens (1, 12), wie bei Petrus, welcher benen verheißen ift, die Gott lieben. Was bei Petrus als die ulneovouia bezeichnet wird, die einst den Christen zu Theil werden foll, heißt hier im Anschluß an die Lehre Jesu (§. 34, a) das Reich, das den Gott Liebenden verheißen ift (2, 5). In ihm fann fich nur vollenden, was jest schon mit ber Erfüllung des vollkommenen Gejetes erftrebt ward. jo daß auch hier ber gufünftige Lohn nichts ber gegenwärtigen Leiftung Fremdartiges ist.

<sup>2)</sup> Es ift schwer begreiflich, wie Benschlag, G. 338, den Tod wieder von "geiftigem Tobe, Bergweiftung, Abfall vom Beileglauben, Geelenverderben" nehmen tonnte. Eher begreift man bas bei Noesgen (S. 101), der es fertig bringt, 5, 7 f. von einem zeitlichen und irdischen Gericht zu verstehen, weil das Beispiel des Elias zeige, daß Jacobus nur an eine Wendung im irdischen Ergeben der Lefer denkt (S. 103), und auch 2, 13 nur ausgesprochen findet, "was fich überall fieghaft der Berurtheilung Gehlender entgegenstellt" (S. 102).

# Dritter Theil. Der Paulinismus.

# Einleitung.

§. 35. Der Apoftel Baulus.

Somohl in Folge feiner natürlichen fpefulativen Unlage, als feiner rabbiniich bialefriichen Schulbildung beiaf Paulus die Gahigfeit und Reis gung, eine icharier bestimmte Lehrform auszuprägen und fie nach ben verichiedeniten Seiten auszugestalten a) hatte er in dem im Ginne bes Pharifaiemus aufgefagten Budenthum icon vor feiner Befehrung feine volle Befriedigung gefunden, jo mußte die eigenthumliche Urt derielben bagu beis tragen, ihm das Chriftenthum als eine Gnadenanftalt ericeinen ju laffen, bie einen dem gejeglichen durchaus entgegengeiegten Beilameg wies. b) Much badurch, daß fein perfonliches Berhältnig ju Chrifto lediglich durch die ihm ju Theil gewordene Ericheinung des erhöhten herrn vermittelt war, mußte feine Unichauung von der Person Christi, wie von dem ihm gegebenen Seil eigenthumlich bedingt werden. c) Dowohl er mit feiner Befehrung ohne Rudhalt in die Glaubenswelt der urchriftlichen Kreife eintrat, jo hat er boch auf feinen heibenapostolischen Berufswegen mit ftartem Bewuftfein feiner Gelbfiftandigfeit fein gefetesfreies universalifti= iches Evangelium in durchaus eigenthümlicher Beije ausgebildet. d)

Daß wir von dem Apostel Paulus einen ungleich größeren Reichsthum schriftlicher Tenkmäler als von andern Aposteln übrig haben, aus welchen wir seine Lehrweise nach den verschiedensten Seiten hin kennen lernen, hat seinen Grund nicht nur darin, daß seine umsassende Missions- wirksamkeit ihm am häufigsten Unlaß gab, den Mangel seiner persönlichen Anwesenheit in dem immer größer werdenden Kreise seiner Gemeinden durch briefliche Kommunikation zu ersezen; sondern auch darin, daß er am meisten Neigung und Fähigkeit zu schriftstellerischer Thätigkeit d. h. zu zusammenhängender Entwicklung seiner Gedanken besaß. Wie man auch über den Zweck des Kömerbrieses denke, immer wird man zugeben müssen, daß die Entwicklung seiner Lehre in demselben weit über den zunächst gegebenen konkreten Anlaß hinausgeht. Wenn wir sagen, daß

Paulus von Natur spekulativ begabt mar, so verstehen wir darunter, daß er das Bedürfniß fühlte, gegebene Wahrheiten fich zu vermitteln; fich der Gründe derselben, so fest fie ihm auch an sich standen, ausdrücklich bewußt zu werden; das Einzelne unter allgemeinere Gefichtspunkte zu ftellen und den inneren Zusammenhang der verschiedenen Wahrheitsmomente aufzusuchen. Seine rabbinische Schulbildung bot ihm die Kunft, die Schrift zu erklären und in mannigfachster Weise anzuwenden und auszudeuten: vor allem aber auch die dialektische Runft, in Rede und Gegenrede seine Ansicht zu vertheidigen, Einwänden zu begegnen oder durch antizipirte Widerlegung vorzubeugen, seine Vorstellungen auf einen scharf bestimmten, Ausbruck zu bringen, denfelben durch Gat und Gegenfat zu erläutern und ein fo gewonnenes Prinzip in feinen Ronsequenzen nach allen Seiten hin zur Geltung bringen. Daber ftellt fich in seinen Schriften die drift= liche Wahrheit zuerft als ein in sich geschloffenes Ganze dar, beffen Hauptsätze scharf formulirt und in ihrem nothwendigen Zusammenhange aufgewiesen find. Eben biefe natürliche Beanlagung des Apostels aber macht es von vorn herein in hohem Grade unwahrscheinlich, daß in seiner Lehre gang verschiedenartige Gedankenreihen unvermittelt und ungelöfte Gegenfätze widerspruchsvoll nebeneinander fich finden sollten, wie neuerdings vielfach behauptet ist.

b) Als Pharifäer ftand Paulus auf dem Boden des orthodoxen Judenthums; doch fo, daß er daffelbe wefentlich von feiner gesetlichen Seite als eine heilige Lebensordnung gefaßt hatte, durch beren punktlichste Er= füllung man das den Batern verheißene Beil erwerbe. Er hatte fich aus= gezeichnet durch den Eifer für die pharifaische Gesetselehre und durch die ftrengfte Befolgung derfelben. Dennoch fand er nach seinem Selbftbefenntniß (Röm. 7) hierin tein vollständiges Genüge, fofern er sich des Abstandes zwischen der gesetlichen Forderung und der menschlichen Er= füllung ftets schmerzlich bewußt blieb. Aber dies gerade trieb ihn zu der fanatischen Bethätigung seines Gesetseseifers in der Berfolgung der Chriftengemeinde, sobald das Auftreten des Stephanus eine Opposition berselben gegen die gesetzliche Ordnung und die väterliche Sitte ahnen zu laffen begann. Seine Bekelprung war eine plötliche. Durch eine göttliche Gnadenthat ohne Gleichen wurde er mitten im Laufe feines fanatischen Berfolgungs= eifers, ftatt für benfelben geftraft zu werden, einer besonderen Erscheinung Chrifti gewürdigt, die seine ganze bisherige Anschauung von dem verfolgten Nazarener über ben Haufen warf. Er wurde fogar zu feinem Apoftel berufen und zur umfaffenoften Arbeit in feinem Dienfte befähigt. Alles, mas er felbft im Dienfte des Gefetzes gethan, womit er fich abge= muht hatte, das Beil zu erwerben, war nicht nur ungenügend geblieben, es hatte ihn immer tiefer in die ichwerfte Gunde feines Lebens hineingetrieben. Die Gnade allein hatte ihn gerettet. Aus diefer Lebensersahrung mußte ihm von selbst die Auffassung des Christenthums als einer neuen Gnadenanstalt erwachsen, die den Gegensatz bildete zu allem menschlichen Thun und Berdienen.1) War ihm bisher das Thun des Gefetzes der Weg ge-

<sup>1)</sup> Die Bersuche, vielmehr burch einen Prozest des theoretischen Bewußtseins, eine Dialektik seines religiösen Denkens über die Nothwendigkeit des Kreuzestodes des Messias

wesen, auf dem allein das Heil zu gewinnen war, so gab es jetzt einen völlig neuen Heilsweg. Nicht der prinzipielle Gegensatz gegen das Judensthum, nicht einmal gegen das Gesetz überhaupt, sondern lediglich gegen den vom Gesetz gewiesenen Peilsweg ist es, was die paulinische Auffassung des Christenthums charakterisirt.<sup>2</sup>)

c. Den persönlichen Umgang mit Chrifto, durch den die religiösen Borstellungen der Urapostel allmählich ihre Umbitdung und Ausprägung erlangten, hatte Paulus nicht genossen.<sup>3</sup>) Natürlich hatte er in seinen Disputationen mit den Anhängern des gekreuzigten Nazareners (Act. 6, 9) gehört, daß derselbe gestorben und auferstanden sein sollte nach der Schrift (1 Kor. 15, 3 f.); auch kann dabei mandes Einzelne aus dem Leben Zesu zur Sprache gekommen sein. Aber allen Versuchen, die dadurch etwa in ihm angeregten Gedankenreihen zur Erklärung der Genesis seines Evangeliums heranzuziehen, steht das Selbstzeugniß des Apostels entgegen; die Darstellung desselben Gal. 1 zielt gerade darauf ab, zu zeigen, wie seine ganze Stimmung und Stellung zum Christenthum vor dem Ereigniß bei Damaskus (v. 13 f.) sede Möglichkeit einer menschlichen Einwirkung auf die Gestaltung seines Evangeliums ausschloß (v. 11 f.). Die Ersscheinung Christi, die eben darum auch nicht auf eine psychologisch erklärs

die Genefis des pauliniiden Evangeliums von bem neuen Beilswege zu erklaren (vgl. besonders Pfleiderer, Paulinismus, S. 4-16, Urchriftenth. S. 41 f.), icheitern daran, daß ber Gubntod bes Deffias an fich fehr wohl dazu bienen tonnte, bie immer gurudbleibenden Mangel ber Befeteserfüllung jugudeden, ohne damit das "Ende bes Gefetes" qu fein, und dag felbit die durch ihn vermittelte vollkommene Berechtigkeit junachft immer nur die Erfüllung ber Bedingung mar, an welche auch ber Pharifaismus, indem er bas Ideal derfelben zu verwirklichen ftrebte, die Bollendung der Theofratic in der meffianis ichen Zeit gebunden bachte; über die Festhaltung oder Uenderung der bisherigen gesetslichen Ordnungen innerhalb ber vollendeten Theofratie war damit boch noch garnichts ausgefagt. Ueberhaupt aber läßt fich bezweifeln, ob die pringipielle Untithese gegen das Befetz und ben in ihm gegeben Beilsweg, von ber fich boch in ben Theffalonicherbriefen noch feine Spur zeigt, von Paulus vor feinem Rampfe mit dem Judaismus ausgeprägt ift), fo gewiß fie aus jener grundlegenden Unadenerfahrung fich ent= wickeln mußte. Bal. m. Einleitung in das N. T. §. 13, 2. — 2) Den Uraposteln war die gefetzliche Lebensordnung, im freien Beifte erfullt, nie als ein Gegenfatz gegen das erschienen, was Chriftus gebracht hatte; allein sie war ihnen auch nie der Mittelpuntt ihres früheren Lebens und Strebens, nie ber einige Beilsweg gewesen, wie bem Pharifaer Paulus. Wenn ein Jacobus icheinbar im ausgeprägteften Gegensatz zu ihm im Chriftenthum gerade das volltommene Gefet fah, welches das Beil herbeiführt, indem es in den Gläubigen seine Erfüllung wirft, so hatte ihm bas im Sinne ber frommen Pfalmenfanger des U. T. geliebte und genbte Gefet nie in bem Mage, wie unserem Apostel den Zwiespalt in der eigenen Bruft geweckt; und weil er nie im pharifaifden Sinne alles Beil in feiner Erfüllung gesucht hatte, fo hatte fein Lebensgang ihn nicht zu einem fo prinzipiellen Bruch mit feiner Bergangenheit geführt wie den Apostel Paulus.

<sup>3)</sup> Möglich, daß er Jefum zu Jerusalem gesehen hatte, obwohl sich dies aus 2 Kor. 5, 16 nicht beweisen läßt; möglich, daß die Polemik Jesu gegen den Pharisäsmus ihn von vorn herein gegen den Nazarener einnahm und ihn früher als seine Parteigenossen die Gesahr ahnen ließ, die von den Anhängern desselben dem väterlichen Gesetze drohte. Aber einen irgend erheblichen Ginfluß hat der Eindruck seiner Person während des Lebens Jesu auf ihn keinessalls geübt.

bare Bision zurückgeführt werden kann, traf ihn mitten in seinem fanatischen Berfolgungseifer; und von ihr datirte feine Bekehrung. Nicht das Bild des irdischen Wandels Chrifti in seinen geschichtlichen Umrissen und Berhältnissen, nicht sein geschichtliches Wirken in Israel und für Israel bilbete für ihn die Grundlage seiner Anschauung von Chrifto, wie es bei den Uraposteln der Fall war. Bor seinen Augen ftand der erhöhte Christus im Lichtglanz der göttlichen Herrlichkeit, wie er ihm erschienen war und fein ganzes bisheriges Leben umgewendet hatte, indem er es als Täuschung und Sünde verurtheilte. Diefer himmlische Berr war ihm nicht mehr zunächst der Messias der Juden, der die allseitige Bollendung der Theokratie herbeiführen wollte, fondern der Mittler der göttlichen Onade an den jum Bewußtsein seiner Schuld erwachten Sünder. Nicht durch die Reflexion auf einen möglichen Zweck seines Kreuzestodes war er es ihm geworden, sondern weil der in himmlischer Herrlichkeit Lebende ihm als der Mittler der göttlichen Gnade erschienen war, so konnte sein Tod nur das Mittel zur Erwerbung dieser Gnade gewesen und als foldes durch seine Auferstehung und Erhöhung beglaubigt sein. Ferner aber war er zu ihm nicht als zu einem Juden, sondern als zu einem verlorenen Sünder gekommen und hatte ihn zu einem Apostel der Heiden berufen, die in rettungslofes Gundenverderben verfunten waren, wie er jeloft. Co mußte ihm das Chriftenthum von Aufang an als das in Chrifto gegebene Seil

ber ganzen verlorenen Sünderwelt erscheinen.

d) Es ist nicht richtig, wenn man sich den Apostel Paulus von vorn herein loggelöft benkt von der urchriftlichen Lehrüberlieferung. Wohl führt er nur selten ausdrückliche Aussprüche Jesu an (1 Kor. 7, 10 f. 9, 14: vgl. 1 Theff. 4, 15); aber daß ihm auch außerdem manches Wort Jesu befannt war, zeigen mancherlei Anklänge an dieselben in seinen Schriften. Wenn er auch mit den Aposteln erst später in Berührung fam, fo war er doch keineswegs von vorn herein so isolirt von dem Berkehr mit der Chriftengemeinde, daß nicht die in ihr geläufigen religiofen Borftellungen und Lehren ihm follten bekannt geworden fein. Wohl war er fich bewußt, daß er das Evangelium, das er verfündigte, d. h. die Botschaft von dem neuen Beilswege nicht von Menschen gelernt, sondern aus göttlicher Offenbarung empfangen habe (Gal. 1, 11 f.), und seine ganze subjektive Beilsgewißheit beruhte auf dieser unmittelbaren Bezeugung deffelben, die ihm durch den göttlichen Geift zu Theil geworden war. Aber daraus folgt nicht, daß er sich nicht von vorn herein in seiner Darstellung der Beilswahrheit vielfach an die Anschauungen und Lehrformen innerhalb der urdriftlichen Kreise anschloß, als deren Mitglied er fich ohne Rückhalt be= trachtete. Benn die Urgemeinde Gott pries, daß ihr ehemaliger Berfolger jett ihren Glauben verfünde (Gal. 1, 23 f.), so wird sie nicht anders gewußt haben, als daß er gang und voll einer der Ihren geworden fei. Bald genug freilich führten ihn seine Berufswege immer ausschließlicher in das Gebiet der Beidenmiffion ein; und hier mußte die Ausbildung, feiner Lehrform, die sich auf Grund seiner individuellen Anlage und natür= lichen Geistesbildung (not. a) unter der Leitung des göttlichen Geistes vollzog, von felbst immer mehr eine eigenthümliche werden im Bergleich mit der in judeuchriftlichen Kreisen entstandenen. Sollte er die Beiden

als solche bekehren, so mußte er ihnen ein Evangelium verkündigen, welches sie von der Lebensordnung des jüdischen Gesetzes freisprach, weil die Forberung der Gesetzesannahme sie ja zu Juden gemacht hätte. Und die Art, wie ihn die eigene Lebenssührung das Christenthum als einen neuen Heilsweg im Gegensatzum gesetzlichen erkennen gelehrt hatte (not. d), befähigte ihn dazu. In dieser seiner heidenapostolischen Wirksamkeit mußte er aber auch das Christenthum als die Bestriedigung eines allgemein menschlichen Bedürfnisses auszuweisen lernen, und als solches war es ihm in Christo entgegengetreten (not. c).

#### §. 59. Quellen des Paulinismus.

An die Rede des Paulus auf dem Areopaa zu Athen, welche uns ein Bild feiner ältesten heidenapoftolischen Berfündigung giebt, schließen sich zeitlich und sachlich am nächsten die Theffalonicherbriefe, die noch wie ein Rachklang feiner Missionspredigt unter ben Lefern betrachtet werden fönnen.a) Am reichsten entwickelt finden wir die Lehre des Apostels in ben vier großen Briefen an die Galater, Korinther und Römer; allein in einer Ausgestaltung, welche wesentlich durch die Kämpfe mit der judaistischen Partei bedingt war.b) Giner späteren Lebensperiode bes Apostels, in welcher neue Gegensätze ihm gegenübertraten, gehören die sogenannten Befangenschaftsbriefe an; ihre veränderte Lehrweise ift aber aus ben Zeitverhältniffen wohl erflärlich und läft die Grundeigenthumlichkeiten bes älteren Paulinismus noch zu deutlich durchscheinen, als daß fie dem Apostel selbst abgesprochen werden könnten.c) Noch eigenthümlicher gestaltet sich die Form des Paulinismus in den Baftoralbriefen, deren Schtheit schwer zu fonstatiren ift und wesentlich mit von den Resultaten der biblisch= theologischen Untersuchung abhängt. d)

a) Von der eigentlichen Missionspredigt des Apostels haben wir nur unzureichende Denkmäler. 1) Doch ist die Rede auf dem Areopag (Act. 17,

<sup>1)</sup> Bon feinen Synagogenpredigten, mit welchen er Juden und Profelyten zu gewinnen suchte, giebt uns die Apostelgeschichte ein Bilb in ber Rebe Uct. 13, 16-41. Allein ein großer Theil dieser Rebe ift fichtlich ber bes Stephanus und ben petriniichen Reden des ersten Theiles nachgebildet und beruht daher schwerlich auf ber leberlieferung eines Ohrenzeugen. Zwar wurde Lucas dem Apostel eine solche Rede nicht in ben Mund gelegt haben, wenn er, ber ihn oft genug in ahnlicher Situation gehort hatte, nicht gewußt hatte, daß Paulus in feinen Synagogenpredigten in folder Beife den Schriftbeweis für die Meffianität Jefu ju führen pflegte (vgl. Act. 9, 20. 22. 17, 3). Auch tommt manches Eigenthümliche in der Rebe vor, bas wohl charafteristisch ift für die Urt, wie Baulus gu lehren pflegte, und daher gelegentlich berückfichtigt werden fann (vgl. besonders 13, 29. 31. 33 f. 39). Doch darf die Rede in ihrer vorliegenden Geftalt feinesfalls unmittelbar als Quelle für die Kenntnig der paulinischen Miffionspredigt benutt werden. Auch die Worte, die Act. 14, 15-17 dem Barnabas und Baulus in den Mund gelegt werden, aber offenbar von Letterem gefprochen fein follen, wie auch andere Meußerungen des Apostels, die Lucas berichtet, können gelegentlich jur Illustration paulinischer Anschauungen herangezogen werben.

22-31) wahrscheinlich im Wesentlichen treu wiedergegeben und giebt jedenfalls ein lebensvolles Bild davon, wie Baulus in seiner Missionswirtsamteit an das heidnische Bewußtsein anzuknüpfen und von welchem Buntte aus er mit seiner driftlichen Predigt zu beginnen pflegte. Die mahrend seines anderthalbjährigen Aufenthaltes in Korinth (Act. 18, 11) entstandenen beiden Briefe an die wesentlich heidenchriftliche Gemeinde zu Theffalonich find so furze Zeit nach der Gründung der Gemeinde geschrieben, daß fie vielfach und ausdrücklich an die ursprüngliche Missionspredigt des Apostels baselbst anknüpfen. Das sichtlich noch unbefestigte sittliche Leben ber Bemeinde nöthigt ihn, in grundlegender Beise auf die driftliche Geftaltung deffelben einzugehen; und die Erregung, welche die eschatologischen Fragen in der Gemeinde hervorgerufen, zeigt ebenso den Nachdruck, mit welchem Baulus diesen Bunkt in seiner Missionspredigt hervorgehoben hatte, wie sie ihn nöthigt, noch eingehender darüber zu handeln. Charafteristisch ist ber Beriode seines Lebens, welcher diese Briefe angehören, daß ihm noch fein anderer Gegensatz gegenübersteht, als das feindselige, ihn verfolgende und verleumdende Judenthum, beffen Angriffe auf ihn die apologetischen und polemischen Bartieen bes erften Briefes nothwendig voraussetzen. Sand in Sand damit geht feine eigene fchroffere Stellung gegen bas Judenthum, welche sich besonders in seinen apokalpptischen Vorstellungen ausgeprägt hat. 2)

b) Die zweite Periode des Lebens des Apostels ist ausgefüllt mit den Kämpsen gegen die judaistische Partei, welche in seinen gesetsessereien Gemeinden die Forderung des Gesetses und der Beschneidung wieder geltend machte und seinen apostolischen Beruf bestritt, weil Paulus denselben als einen sür die Helden als solche bestimmten betrachtete und darauf eben das Recht und die Pflicht seiner gesetzessereien Predigt gründete. Bar der Sinn jener Forderung auch ursprünglich nicht, daß das vom Christensthum gebrachte Heil durch die Gesetzesersüllung vermittelt sei, so wurde doch die Theilnahme an demselben von ihr abhängig gemacht, sosern sie erst den Eintritt in die Gemeinschaft des erwählten Bolses, dem dieses Heil bestimmt war, ermöglichen sollte; und der Apostel erkannte wohl, wie dadurch nothwendig die richtige Ansicht über den eigentlichen Grund dieses

<sup>2)</sup> Die Verwerfung der beiden Thessalonicherbriese durch Baur (vgl. Paulus, der Apostel Jesu Christi, 2. Aust. Leipzig 1866. 67) ist nur konsequent, wenn man einmal die Lehrweise der vier Hauptbriese für den ausschließlichen Maßstad des Paulinismus hält. Bon der eigenthümlichen Anthropologie und Christologie des Apostels, von der Verschungs und Rechtsertigungslehre, von der Lebensgemeinschaft mit Christo und manchen anderen Seiten seiner Heilslehre sinden sich in beiden Briesen allerdings kaum Andentungen; und nicht von allen derartigen Punkten wird man sagen können, daß es nur an Veranlassungen sehlte, dieselben zu berühren. Aber wenn auch selbst diese oder jene der hier zurücktretenden Seiten seiner Lehre bereits von ihm vollständig entwickt war und nur der jungen heidenchristlichen Gemeinde gegenüber noch nicht ausdrücklich betont wurde, so ist es immer von besonderem Interesse zu sehen, wie sich die Lehre und Ermahnung des Apostels in ihren elementaren Formen gestaltete. Die gegen den zweiten Brief allein erhobenen Zweisel beruhen wesentlich auf Mißdeutung der apostalpstschung siehen, die in der geschichtlichen Situation des Brieses ihre volle Erstärung sinden. Bgl. m. Einseitung in das R. T. §. 17.

Heiles verkehrt werden mußte. Das erste Denkmal dieser Rämpfe ist der Galaterbrief. Die Beweisführung für den göttlichen Urfprung seines gesetzesfreien, universalistischen Evangeliums und feine Polemit gegen bie Werthlegung auf die Gesetseswerke wird von felbst zur wiederholten Darlegung und Begründung der Bedingungen, an welche im Chriftenthum das Beil des Menschen geknüpft ift. Der erste Korintherbrief führt uns in die konfreten Berhältniffe eines reichen, aber auch an schweren Gebrechen leidenden Gemeindelebens ein. Allein bei ber Eigenthümlichkeit des Apostels, wonach er das Einzelne gern unter allgemeinere Gesichtspuntte ftellt und die Anforderungen an das Leben aus feiner Lehre gu begründen jucht, fommen fast alle Bunkte der Heilsmahrheit gelegentlich zur Sprache; und Kap. 15 wird auf besonderen Anlag eine ausführliche Erörterung der Auferstehungslehre gewidmet. Dbwohl der zweite Rorintherbrief großentheils eine perfonliche Auseinandersetzung mit ben judaistischen Gegnern des Apostels in der Gemeinde enthält, so ift er bennoch nicht weniger reich an Ausführungen, aus benen wir feine Auffassung der Seilswahrheiten entnehmen tonnen. Die umfassenoste Fundgrube für die Renntnig der Lehre des Baulus ift ber Römerbrief. Wenn 1, 16 f. der Hauptinhalt seiner evangelischen Berkundigung furz charafterisirt wird, so erscheint der gange dogmatische Theil als eine planmäßige Ausführung dieses Themas, da 1, 18-3, 20 die Heilsbedürftigfeit der vorchriftlichen Welt, 3, 21-5, 21 das im Chriftenthum gegebene Heil, Kap. 6-8 das neue Leben des Chriften und Rap. 9-11 die Berwirklichung des Heiles an Heiden und Juden dargelegt wird. dem praktischen Theil des Briefes (12, 1—15, 13) wird nicht sowohl auf einzelne fonfrete Bedürfniffe der Romergemeinde eingegangen, als vielmehr die driftliche Pflichtenlehre in ihren Grundzugen dargestellt.3) In diesen vier Briefen, welche von jeder besonnenen Kritif als unzweifelbar echt betrachtet werden, hat Paulus den ganzen Reichthum feiner Lehre entfaltet, wie der Rampf mit der judaistischen Opposition ihn nöthigte und feine Eigenthümlichkeit ihn befähigte, benselben spekulativ tiefer zu begründen und dialektisch nach allen Seiten zu vertheidigen. Allerdings war nun der von den Judaisten bedrohte Bunkt seiner Lehre gerade in seiner wichtig= ften Lebenserfahrung begründet (§. 58, b) und mußte insofern immer eine hervorragende Bedeutung für ihn behalten. Aber wenn wir auch die von diesem Mittelpunkte abliegenden Seiten seiner Lehre recht murdigen, so ergiebt sich schon aus den vier Hauptbriefen, daß die Ausgestaltung seiner Lehre, wie fie sich in diesen Rämpfen herausbildete, keineswegs für ihn die einzig mögliche, den ganzen Umfang feines driftlichen Bewußtfeins ausbrückende mar.4)

<sup>3)</sup> Zeitlich am nächsten stehen diesen Briefen die Abschiedsrede zu Milet (Act. 20, 18—35) und die beiden Vertheidigungsreden Act. 22, 3—21. 24, 10—21, deren vershältnißmäßig geringer Lehrgehalt gelegentlich zur Vergleichung herangezogen werden kann. — 4) Naturgemäß mußte in diesem Kampse der am meisten gefährdete Punkt seiner Lehre besonders hervorgehoben, besonders bestimmt dogmatisch formulirt und durch besonders scharfe Antithesen gesichert werden. Direkt sührt Paulus den Kamps gegen die eigentliche Freiehre des Judaismus nur im Galaterbrief; allein auch die Ausssührungen des Kömerbriefes, obwohl sie zunächst nur die Ausseinandersetzung des Christens

c) Der Brief an die Kolosser ist mahrscheinlich in der Gefangen= schaft zu Cafaren geschrieben. Der außere Unlag besselben war die Beunruhigung der Gemeinden des füdweftlichen Phrygiens durch eine judenchristliche Richtung, welche durch theosophische Lehren, besonders über die höhere Geisterwelt, die Gemeinde zu einer höheren Stufe driftlicher Erkenntniß, durch asketische Satzungen zu einer höheren Vollkommenheit driftlichen Lebens führen wollte. Diese Richtung verfündete unmittelbar teine grundstürzende Irrlehre, aber der Apostel erkannte mohl, daß diefelbe zuletzt doch ebenso die Dignität Christi und seines Heilswerkes, wie die Gesundheit christlicher Lebensentwicklung bedrohe. Die hierdurch angeregten Gedanken hat Paulus im weiteren Umfange ausgeführt in dem gleichzeitigen Rundschreiben an die kleingsigtischen Gemeinden, das jetzt den Namen des Ephejerbriefes führt.5) Jedenfalls durch einen längeren Zeitraum von ihnen getrennt ift der in der Gefangenschaft zu Rom geschriebene Philipperbrief. Trot des mehr äußeren Unlaffes und mehr perfönlichen Charafters des Briefes entfaltet derfelbe einen großen Reich= thum an Lehre und Ermahnung und läßt nach verschiedenen Seiten die tiefften Blicke in das religiofe Bewußtsein des Apostels thun. Gigenthumlich ift allen vier Gefangenschaftsbriefen zunächst bas Zurücktreten der Antithese gegen den Judaismus, die ich auch in dem Philipperbrief nicht finden fann (vgl. meinen Philipperbrief, Berlin 1859. S. 220 ff.). Nachdem das Bedürfniß der Begründung und Vertheidigung der gegen den Judaismus durchgefochtenen These weggefallen war, mußte auch die fast dogmatifirende Strenge ber in diefem Kampfe ausgeprägten Lehrform allmählich fich mildern. Das Auftreten der neuen Beisheitslehre machte es nothwendig, diejenigen Seiten feiner Lehre weiter zu entwickeln, auf welchen auch in der evangelischen Heilswahrheit die unerschöpflichen Tiefen einer jedes mahre Erfenntnifftreben befriedigenden Beisheit fich aufthaten. Bielleicht auch, daß die Situation des Apostels in seiner thatenlosen Bebundenheit ihn veranlaßte, fich mehr, als es fein unruhiges Miffionsleben erlaubt hatte, finnend in die letten Brunde der von ihm verfündigten Beilswahrheit zu versenken. Die neuen Bedürfniffe des Gemeindelebens endlich nöthigten, tiefer in die konfreten Beziehungen bes sittlichen Lebens einzugehen und durch eine gefunde Beurtheilung und Normirung derfelben

thums mit dem Judenthum beabsichtigen, haben doch sichtlich in den geistigen Errungensschaften dieser Kämpse ihren Ursprung. Schon in den Korintherbriefen aber ist die Antithese gegen den Judaismus keineswegs überall das seine lehrhaften Aussührungen beherrschende Hauptmoment; und dei wirklich allseitiger Benntzung der vier Hauptbriefe lernen wir, daß die in der Kontroverse mit demselben besonders hervortretenden Seiten seiner Lehre doch keineswegs den Reichthum derselben erschöpfen.

<sup>5)</sup> Näheres über den Zweck des Spheserbriefes und sein Verhältniß zum Kolossersbrief, sowie über die kritischen Zweifel gegen beide vgl. in m. Sinleitung ins N. T. S. 24f. Das mit beiden Briefen zugleich abgeschiefte Handschreiben an Philemon hat kaum besondere Bedeutung für die Lehre des Apostels. Zeitlich am nächsten steht diesen Briefen die Vertheidigungsrede des Apostels Act. 26, die aber ebenfalls nicht viel Lehrshaftes zur Vergleichung bietet.

vom Standpunkte des Evangeliums aus der unfruchtbaren Askese die Spitze zu bieten, zu der die judenchriftliche Theosophie hinneigte. 6)

d) Die Schtheit der Paftoralbriefe ift nur unter der Voraussetzung zu halten, daß in einer uns sonft unbefannten Lebensveriode des Apostels seine Lehrweise eine Umprägung erfahren hat, welche vielfach noch ungleich durchgreifender erscheint, als die in den Gefangenschaftsbriefen vorliegende. Es muß das geschehen sein einer krankhaften Berirrung des religiofen Lebens und Erfenntnifftrebens gegenüber, beren fontrete Weftalt aus seiner Polemit freilich schwer zu erkennen ift, unter den theilweise veränderten Bedürfnissen des immer reicher sich entwickelnden, aber auch immer festerer Leitung bedürftigen Gemeindelebens und im Bertehr mit seinen Lehrgehülfen, in welchem wir den Apostel sonft zu beobachten nicht Gelegenheit haben. Dag Baulus aus der uns bekannten römischen Gefangenschaft wieder frei geworden, läßt fich mit sicheren geschichtlichen Datis weder belegen noch bestreiten. So blieben diese Briefe, wie die einzigen Denkmäler, so der einzige Beweis einer solchen späteren Lebens-periode des Apostels. Bei diesem Cirkel, in dem sich die Kritik gefangen fieht, ohne zu einem befinitiven Resultat gelangen zu können, kommt um so mehr alles auf die Frage an, ob die eigenthümliche Lehrweise derselben noch jo weit Zusammenhang mit der der echten paulinischen Briefe zeigt, daß dieselbe dem Apostel zugeschrieben werden fann.7)

<sup>6)</sup> Db die Umbildung der paulinischen Lehrweise noch von dem Apostel selbst, oder von einem seiner Schüler vollzogen wurde, hat für die diblische Theologie nur ein untergeordnetes Interesse. Dennoch glaube ich an der Echtheit der Gefangenschaftsbriese sessenderten zeitverhältnissen, welche die Briese voraussetzen, und da ihre biblischtbeologische Spezialuntersuchung zeigt, daß sie trot ihrer Eigenthümlichteiten die Grundzüge des älteren Paulinismus in einer Reinheit und Bestimmtheit ausgeprägt und doch mit einer Freiheit gehandhabt zeigen, welche wir dei keinem paulinischen Schüler sonst sinden und bei keinem Nachahmer erwarten können. Traut man dem Apostel aber einmal eine solche Fortbildung seiner Lehre nicht zu, so war es einzig konsequent, wenn Baur alle Gesangenschaftsbriese demielben absprach, da der Philipperbries, wie unsere Darstellung zeigen wird, im Wesentlichen die charakteristischen Eigenthümlichkeiten der Gefangenschaftsbriese keillt; vgl. m. Einleitung in d. N. T. §. 26.

<sup>7)</sup> Selbst wenn die Bastoralbriese mit der Eichhorn de Wetteschen Kritik einem Schüler des Paulus zuzuschreiben sind und so eine Umbildung des Paulinismus zeigen, welche sich unter den neuen Gesahren und Bedürsnissen und inmitten der gereisteren Entwickelung des Gemeindelebens in dem späteren Theile des apostolischen Zeitalters im Kreise seiner unmittelbaren Schüler vollzogen hat, behalten unsere Briese sür die biblische Theologie wesentlich dasselbe Interesse. Nur wenn sie mit Baur (die sogenannten Pastoralbriese. Stuttgart und Tübingen 1835) und der neueren kritischen Schule in die eigentlich gnostische Zeit zu versehen sind, oder selbst mit Behschag II, S. 494 den Paulinismus der nachapostolischen Zeit repräsentiren, hören sie nach §. 1, dauf, ein Gegenstand der diblischen Theologie zu sein. Bei der sehr großen Uehnlichkeit der drei Briese untereinander ist aber die seit Schleiermacher oft versuchte theilweise Bezweislung derselben nicht durchzussühren; vgl. m. Einseitung in d. N. T. §. 27—29.

#### §. 60. Die Borarbeiten.

Nach älteren Borgängern, welche die Lehre des Paulus noch ganz nach den hergebrachten dogmatischen Kategorien darstellen, haben Usteri, Dähne und nach Reander die neueren biblischen Theologen ihre Darsstellung des paulinischen Lehrbegriffes mehr nach seiner Eigenthümlichkeit zu gliedern gesucht.a) Erst die Tübinger Schule hat von ihren kritischen Boraussezungen aus die Eigenthümlichkeit der verschiedenen Briefgruppen mit überwiegendem Nachdruck hervorgehoben.b) Eine allseitige Darstellung des Paulinismus wird ebenso die Einheit wie die Unterschiede in den verschiedenen Formen desselben zu würdigen haben.c)

a) Bahnbrechend für eine mehr feiner Eigenthumlichkeit gerecht werdende Darstellung des paulinischen Lehrbegriffes') war Usteri (Entwidlung bes paulinischen Lehrbegriffes. Zürich 1824. 6. Aufl. 1851), ber im ersten Theil die vorchriftliche Zeit, im zweiten das Chriftenthum behandelt und die einzelnen Abschnitte durch besondere paulinische Saupt= begriffe oder Mottos aus seinen Briefen bezeichnet. Noch einheitlicher entwickelt Dahne (Entwicklung des paulinischen Lehrbegriffes. Halle 1835) bas paulinische System aus seinem Grundbegriffe, der Rechtfertigung durch ben Glauben, indem er zuerst den Mangel der eigenen Gerechtigfeit, dann die im Chriftenthum gebotene Rechtfertigung aus Gnaden nach ihren verschiedenen Bermittlungen barftellt. Schon Neander (S. 654-839) war ihm bamit vorangegangen, daß er den Begriff der dexacovery und ihr Berhältniß zum vouos an die Spige stellte. Seitdem nahmen die meisten Darftellungen den Gang, daß fie von dem allgemeinen Beilsbedürfniffe und deffen Urfachen ausgeben, bann Werf und Berfon des Beilsmittlers, den neuen Heilsweg, die geschichtliche Berwirklichung des Beiles und seine Vollendung darstellen (vgl. Schmid II, S. 219-355. Meffner, S. 175-293. Lutterbed, S. 186-238. Lechler, S. 287-393. Th. Simar, die Theologie des heil. Baulus. Freiberg 1864. van Dofterzee, §. 34-44). Mit ausbrücklicher Leugnung jedes wesentlichen Lehrunterschiedes (vgl. S. 4) stellt Reuß (II, S. 3-262) die paulinische Theologie nach allen dreizehn Briefen dar, indem er aus Rom. 3, 21-24 eine Disposition des Lehrsustems ableitet, die im Wesentlichen den von den bisherigen Darstellungen befolgten Gang einschlägt. Im Einzelnen leidet feine Auffassung bes Paulinismus als eines dialektischen Mustigismus

<sup>1)</sup> Während Bauer in seiner biblischen Theologie (Bd. IV) biesen wie alle anderen Lehrbegriffe nach den drei Seiten der Christologie, Theologie und Anthropologie darstellt, behandelt G. W. Meher (Entwicklung des paulinischen Lehrbegriffes. Altona 1801) die Dogmatik desselben nach den Kategorien der Theologie, Christologie, Pneumatologie, Angelologie, Eschatologie und Anthropologie und dann die Moral desselben nach ihrer Beziehung auf jene sechs Theile. Achnlich noch Schrader in seinem Apostel Paulus (Bd. III: Die Lehren des Apostels Paulus. Leipzig 1833). Bgl. noch Gerbauser, Character der Theologie des Paulus. Landshut 1816. Lützelberger, Grundsüge der paulinischen Claubenslehre. Kürnberg 1839.

(S. 249, vgl. Immer, S. 247 ff.: Berbindung von abstrakt juridischem Berstande und Missterstände und Missterstände und Missterstände nissen. Bgl. noch die treffende und eingehende Darstellung der Hauptsfeiten des paulinischen Lehrbegriffes bei Ritschl, S. 52—103.

b) Die Tübinger Schule hat theils im Interesse, die Unechtheit der fleineren paulinischen Briefe nachzuweisen, theils um ihnen ihren Standpunkt in der Entwicklungsgeschichte des nachapostolischen Zeitalters anzuweisen, die theologischen Eigenthümlichkeiten derselben einer eingehenderen Brufung unterworfen, als es in den bisherigen Darftellungen des paulinischen Lehrbegriffs geschehen war.2) In seiner biblischen Theologie stellt Baur den paulinischen Lehrbegriff selbst ausschließlich nach den vier Hauptbriefen dar (S. 128-207; vgl. Paulus der Apostel Jesu Chrifti. II. S. 123-315). Indem er in freilich zu weit greifender Beise davon ausgeht, daß das Wefen des Paulinismus der entschiedenste Bruch des driftlichen Bewuftfeins mit dem Gefete und bem gangen auf dem A. T. beruhenden Judenthum fei (S. 128 f.), bestimmt er richtiger S. 132 bie Antithese dabin, daß das Chriftenthum leifte, was das Judenthum au leisten nicht im Stande mar, nämlich die Gerechtigkeit vor Gott au beschaffen. Er führt die darin enthaltene negative und positive These vom rein empirischen, religionsgeschichtlichen und anthropologischen Gesichts-punkte durch, so daß hier klarer als vor ihm die religionsgeschichtliche Betrachtung des Apostels von der eigentlich dogmatischen gesondert wird.3) Bom Glauben geht Baur zu ber Chriftologie über, an welche er ziemlich locker die Lehre von den Sakramenten und der Eschatologie anreiht. An C. Holften (Zum Evangelium des Paulus und Petrus, Roftod 1868) fich anschließend, sucht D. Pfleiderer (ber Paulinismus, Leipzig 1873. 2. Aufl. 1890) zunächst die Genesis des eigenthumlich paulinischen Evangeliums psychologisch nachzuweisen. In der Darftellung der einzelnen Lehr= ftücke, die sich durch Klarheit und Präzision, wie durch die Eraktheit der eregetischen Begründung auszeichnet, versucht er vielfach verschiedene Bedankenreihen aufzudeden, die sich entweder als objektiv theologische und subjektiv-moralische Betrachtung erganzen, ober in die Antinomie ber neuen originalen Lehrbildung mit dem unüberwundenen Refte judifcher Voraus-

<sup>2)</sup> Bgl. besonders Schwegler in seinem nachapostolischen Zeitalter, wo die Gefangenschaftsbriefe II, S. 133—35. 325—38, die Pastoralbriefe S. 138—53 besprochen werden; und speziell zum Epheserbrief Theol. Jahrb. 1844, 2. Die Resultate dieser Untersuchungen sind bereits von Köstlin biblischelosisch verwerthet in dem vergleischen Abschriftenthums von Plank und Köstlin in den Theol. Jahrb. 1847, 4. 1850, 2). — 3) Weil Baur die Rechtsertigungssehre von vorn herein als einen zu umfassenden prinzipiellen Gegensatzum Judenthum überhaupt aufgesaft hat, so kommt er, um auch der dem Judenthum verwandten Seite des Paulinismus Genüge zu thun, S. 181 f. dazu, denselben als einen abstrakten, allgemeinen Gegensatz darzustellen, der in seiner Anwendung auf die konkreten Verhältnisse des wirklichen Lebens zu einem relativen werde. Dadurch aber wird nicht nur das Wesen der paulinischen Grundbegriffe, besonders der nicus, sondern auch die Bedeutung seiner Rechtsertigungssehre völlig ihres eigentlichen Inhalts entleert.

setzungen auslaufen4). Bgl. noch die Darstellung der Theologie des Paulus bei Beizsächer, das apostolische Zeitalter, S. 112—151.

c) Wir beginnen damit, die alteste heidenapostolische Verfündigung bes Apostels in ihren Grundzügen darzustellen, wie sie zu erkennen ist theils aus der Rede zu Athen, theils aus den Thessalonicherbriefen (dort einfach als I, II citirt). Die ausgebildete Lehre des Apostels entwickeln auch wir nach den vier großen Lehr- und Streitbriefen. Einzelnes, mas nicht mit den Grundzugen seiner altesten Berfundigung zusammenhängt, wird hier gelegentlich zur Sprache kommen und überall auf das Ueber= einstimmende in jener zurudgewiesen werben. Der dritte Abschnitt behandelt fodann die Gigenthumlichkeiten ber Gefangenschaftsbriefe. Es wird hier zunächst im Ueberblick darzustellen sein, wie weit der ältere Baulinismus sich auch in ihnen seinen Grundzügen nach wiederfindet. Es werden fodann diejenigen Bunfte aus ber Lehre ber alteren Briefe hervorzuheben fein, an welche die Fortentwicklung des späteren Baulinismus anknüpft, um diese dann in ihrem eigenthümlichen Zusammenhange und in ihrer Einwirfung auf die einzelnen bier eigenthümlich behandelten Lehrstücke darjulegen. Schlieflich ift bann die eigenthumliche Lehrweise ber Baftoralbriefe zu behandeln. Die Darftellung derfelben in ihrem inneren Bu= sammenhange wird von selbst auf die Puntte führen, wo fie an den alteren Baulinismus anknüpft. Böllig bemselben Gange folgend ftellt neuerdings Sabatier (l'apôtre Paul. Strasbourg-Paris 1870) in lebensvoller Form bie Entwicklungsgeschichte der Paulinischen Lehrweise dar, die ihm aber zugleich eine Entwicklung der Theologie des Apostels ist, und schließt mit einer geistvollen Stige seines Systems, bei welcher er, von ber Person Chrifti als bem Pringip feines chriftlichen Bewuftfeins ausgehend, baffelbe nach feiner psichologischen, historischen und metaphysischen Seite sich ent= falten läßt. Auch Lechler (3. Aufl.) hat noch die ursprüngliche Lehre bes Apostels und die Lehre der Bastoralbriefe von der Lehre des Baulus in ihrer ausgereiften Geftalt abgesondert. Nach Grau's Borgang geht

<sup>4)</sup> In seinem "Urchristenthum" sucht er die Theologie bes Paulus (S. 178-306) namentlich aus ber Doppelwurgel bes Pharifaismus und Hellenismus zu erläutern (S. 175 f). Bahrend bei Baur bie Gefangenichaftsbriefe (S. 226-77), wie die Baftoralbriefe (G. 338-51) als Denkmäler verschiedener Phafen bes fortgebildeten Baulinismus aus der Beriode bes Unostizismus erscheinen, auf welchen vieles bezogen und dadurch in ein falsches Licht gerückt wird, die Theffalonicherbriefe aber gang unerwähnt bleiben, rechnet Pfleiderer noch den 1. Theff.-, Philem .- u. Philipper-Brief ben echten Briefen ju und stellt den Kolofferbrief (in dem er eine echte paulinische Grundlage annimmt) mit Bebr. und Barnabas gusammen als Repräsentanten eines vom Alexandrinismus beeinflußten Paulinismus bar, mahrend ber Epheserbrief (mit 1. Clem. u. 1. Betr.) benselben im Uebergange zum Katholizismus, die Pastoralbriefe (wie die ignatianis fchen) den firchlichen Baulinismus im Rampf mit der haretischen Gnofis zeigen. In feinem Urchristenthum reiht er ben 2. Theff. der Apotalyptit, Kol. und Eph. dem driftlicen hellenismus, und die Bastoralbriefe dem antignostischen Ratholizismus ein. Auch Immer behandelt die Theffaloniderbriefe als Denknäler des unausgebildeten Baulinismus, obwohl er ben zweiten für unecht erklart (G. 212-24), die Gefangenschaftsbriefe, über beren Echtheit er ungewiß bleibt, als Denkmäler ber gnostischen Fortbilbung bes Paulinismus (S. 357-82) und die (unechten) Paftoralbriefe als Denkmäler bes abgeschwächs ten Paulinismus (S. 382-99).

Behschlag, der wieder alle paulinischen Briefe (mit Ausschluß der Pastoralbriefe) zugleich behandelt, von dem Gegensat von Fleisch und Geist aus, dessen Innewerden den Apostel seinem entscheidenden Erledniß entgegensgetrieden hat, und von dem Gegensat von Adam und Christus, in welchem ihm jene Grundmächte des Daseins zu Angelpunkten der Weltgeschichte werden (II, S. 26). Nösgen dagegen, der von allen 13 Briefen ansegeht, gliedert das Evangelium des Paulus als eine Verkündigung von der von Seiten Gottes entfalteten Heilsmacht, von dem von ihm verordneten Heilswege und von dem von ihm verfolgten Heilsplane (S. 211). Bei beiden bekommt man keine Ahnung von der Eigenthümlichkeit der Gesfangenschaftsbriefe.

<sup>5)</sup> Außer folchen Schriften, die sich streng auf einzelne Loci des paulinischen Systems beschränken und daher an ihrem Orte anzusühren sind, nenne ich hier noch einige, die verschiedene Seiten des Systems zugleich behandeln. Dahin gehören Ernesti, vom Ursprung der Sünde nach paulinischem Lehrgehalt. Wolfenbüttel 1855. 62. Die Ethit des Apostel Paulus. Braunschweig 1868. (Bgl. H. v. Soden, die Ethit des Apostel Paulus i. d. Zeitsch. f. Theol. u. Kirche 1892.) R. Schmidt, die Christologie des Apostel Paulus. Göttingen 1870. A. Schumann, der weltgeschichtliche Entwicklungsprozeß nach dem Lehrspstem des Apostel Paulus. Erefeld 1875. D. Everling, die paulinische Angelologie und Dämonologie. Göttingen 1888.

## Erster Abschnitt.

Die altefte heidenapoftolische Verkundigung Pauli.

## Erstes Rapitel.

Das Evangelium als der Weg qur Errettung vom Gericht.

#### §. 61. Die Beilsbegründung.

Die Heidenmissionspredigt des Apostels ist wesentlich Berkindigung des nahenden Gerichtes, welches der von Gott bestimmte Weltrichter halten wird und welches die Heiden zur Bekehrung zu dem allein wahren Gott und zu Christo, dem göttlichen Herrn, als dem einigen Retter treiben soll.a) In der frohen Botschaft von dem Wege zur Errettung in diesem Gericht ergeht durch die Sendboten Christi zugleich die göttliche Berufung, die aber nur in den Erwählten mit Gotteskraft die heilbringende Annahme der Botschaft wirkt.d) Die Erwählung vollzieht sich in der Tause, in welcher die Erwählten durch die Geistesmittheilung Gotte zum Sigenthum geweiht und durch den Glauben an die Wahrheit Mitglieder der Gottesgemeinde werden.c) Die Bermittlung Christi wird fast ausschließlich für die Heilsvollendung ins Auge gesaßt, während sie im Werke der Heilsbegründung noch auffallend zurücktritt.d)

a) Die Rebe des Apostels auf dem Areopag verkündet zunächst, an das heidnische Gottesbewußtsein anknüpfend, den Einen wahren Gott (Act. 17, 22—29). Daran schließt sich die Verkündigung des nahen Weltgerichtes, gestügt darauf, daß Gott bereits einen Mann, in dem (als seinem Bevollmächtigten) er dies Gericht halten wird, bestimmt und zum Glauben daran den stärksten Antried gegeben hat, indem er ihn von den Todten auserweckte (v. 31). Auf diese Botschaft gründet Paulus die Aufforderung zur Sinnesänderung (v. 30, vgl. 20, 21). Diese wird darin bestehen, daß man sich von den nichtigen Götzen zu dem sebendigen Gott wendet (vgl. 14, 15. 26, 20) und ihm im Blick auf das bevorstehende Gericht nach seinem von seinen Sendboten verkündigten Willen dient. Bon dem Verhalten gegen diese Aufsorderung wird das Schicksal im Gericht abshängen, da Gott die Vergangenheit als die Zeit der Unwissenheit übers

sehen will (17, 30). Der Grundgebanke ber Verkündigung des Paulus ist hiernach die Rabe des meffianischen Gerichts. Den Seiden gegenüber konnte junachst nicht die verheißende, sondern nur die drohende Seite der messianischen Zufunsteaussicht (§. 40, d. 50, d. 57, c) hervorgekehrt werden, wenn sie aus ihrem Sundenleben aufgeschreckt werden follten. Der Glaube an die Meffianität Jesu wird für fie jum Glauben an ihn als den Weltrichter, von welchem dann auch ihre Errettung im Gericht abhängt (16, 31). Daß auch die Miffions= predigt des Apostels zu Thessalonich keine andere gewesen war, erhellt aus seinem eigenen Rückblick auf dieselbe I, 1, 9 f. Hiernach mar auch bei den Theffalonichern das Motiv, das fie bewogen hatte, fich von den Idolen zum Dienst des lebendigen und mahrhaftigen Gottes zu befehren, die Berfündigung des fommenden Zornes d. h. des nahenden Gerichtes gewesen, das allen, welche, ohne den mahren Gott zu fennen, in ihren Gunden einhergingen, die göttliche Strafe bringen mußte (4, 5 f.). Sie hatten gelernt, daß der von den Todten erweckte (und damit ins himmlische Leben verjette) Sohn Gottes als vom himmel kommend zu erwarten sei und allein von dem Zorne Gottes erretten könne (1, 10). Wenn aber ichon für das judische Bewußtsein mit dem Namen des Sohnes Gottes ober des Chriftus') die Borftellung seiner Herrscherrlichkeit gegeben mar (val. §. 39, c. 50, a. 52, c), so tritt in der heidenchriftlichen Berfündigung, in welcher die Hinweisung auf die ATliche Berheifung mit ihrem Bilbe bes zum gesalbten Könige erforenen Lieblinges Gottes feinen genügenden Anfnüpfungspunft findet, immer ausschlieflicher an feine Stelle der Name des xipcos; und dieser war, wenn auch die Berfundigung der zvocorys Chrifti dem Apostel in Theffalonich politische Berdachtigung jugog (Act. 17, 6 f.), doch zweifellos im Ginne gottgleicher Beltherrichaft gemeint.2) Als ihr jum himmel erhöhter und vom himmel fommender göttlicher Berr ift Jejus es, welcher die Beiden im fommen-

<sup>1)</sup> Da in Teffalonich feine Predigt in ber Synagoge begonnen hatte, wo Baulus Jefum als den von Gott verheißenen Deffias verfündigte (Act. 17, 2 f.), durfte er ihn bort nach ATlichem Borgange (§. 17, b) als ben Gohn Gottes (I, 1, 10) ober gerabeju als den Chrift bezeichnen. Auch in unfern Briefen ift Xpioros (I, 2, 6. 4, 16 ober in Abhangigleit von artifulirten Substantivis Xpioroo I, 3, 2. II, 3, 5, vgl. §. 48, a. Unm. 1) allein oder in feiner Zusammenfügung mit bem Jefusnamen (vgl. §. 52, c. Anm. 4) schon gang jum Nomen proprium geworden. Doch kommt das bei Petrus so häusige Ingodic Apioroc nie ohne Zufätze (vgl. Anm. 2) vor. Dagegen findet sich die Umtehrung des Ramens in der Formel & Xpioto Inood (I, 2, 14. 5, 18). Abgesehen von I, 1, 10 fommt nur noch I, 4, 14 (bas zweite Mal mit bem rudweisenden Urt.), wo von bem Tode und der Auferwedung Jeju die Rede ift, der geschichtliche Bersonname allein vor. - 2) Schon I, 2, 15, wo ber gange Frevel feiner Ermorbung charakterifirt werden foll, heißt Jesus der nopios ichlechthin (vgl. 6 nopios Inquot I, 4, 2. II, 1, 7; und I, 4, 1: εν κυρίω 'Ιησού), daneben häufig 6 κύριος ήμων 'Ιησούς (I, 2, 19. 3, 11, 13. 5, 9. II, 1, 12). Die folenne Bezeichnung Jefu ift aber hier ftehend bas 1 Betr. 1, 3. Jac. 2, 1 nur vereinzelt und mit besonderem Rachbruck portommende δ κύριος ήμων Ἰησοῦς Χριστός (Ι, 1, 3, 5, 23, 28. II, 2, 1, 14, 16. 3, 18), oder κύριος Ἰησ. Χρ. (I, 1, 1. II, 1, 1 f. 12. 3, 12). Gehr häufig bezeichnet auch das δ κύριος schlechthin (I, 1, 6, 8, 3, 12, 4, 15 ff. 5, 27. II, 1, 9, 2, 8;

ben Gericht erretten kann; für fie faßt fich in diesen Namen feine Beilsmittlerqualität zusammen. Daber ift es dieser Rame, welcher verherrlicht wird, wenn die befehrten Beiden dadurch, daß sie ihn als ihren xugeos bekennen, zur Beilsvollendung gelangen, und fie werden verherrlicht (qe= langen zur Herrlichkeit, val. § 64, d) auf Grund dieses Namens, sofern derielbe den bezeichnet, durch welchen Gott jene Vollendung wirft. (II, 1, 12).

b) In der Predigt, welche den Seiden einen Beg zur Errettung in bem kommenden Bericht zeigt, ergeht an fie eine frohe Botschaft, Die Gott ihnen fendet (I, 2, 2. 8 f.: ro evagyellov rov Jeov; vgl. 1 Betr. 4, 17), und mit der er den Apostel und seine Gefährten eigens betraut zu werden gewürdigt hat (2, 4). Dieses Wort von der Errettung (Act. 13, 26, vgl. I, 2, 16: iva ow Swoir) verkündigt aber Christum als den Beilemittler (I, 3, 2. II, 1, 8, wo der Genitiv ale obj. ju fassen ift, wie I, 1, 8 δ λόγος τ. αυο.), und Chriftus felbst ift es, der seine Boten bamit ausgesandt hat (I, 2, 6: Χριστοῦ ἀπόστολοι), damit fie Zeugniß ablegen sollen von ihm (II, 1, 10: το μαρτύριον ημών). Diejenigen nun, welche ihr Wort angenommen haben, wissen sich als von Gott aus= erwählt aus der Maffe der Beidenwelt, weil die Botichaft felbst durch die Rraft göttlichen Beistes dieses Unnehmen in ihnen gewirft hat (I, 1, 4 ff.); benn dies wird feineswegs Allen zu theil (II, 3, 2), fondern nur denen, welche Gott mit Ruchficht auf ihre Erwählung durch das Evangelium gur Heilsvollendung beruft (II, 2, 13 f.)3). Dann aber find fie nicht be= ftimmt, im Gericht dem Borne Gottes gu verfallen, fondern die in Chrifto bargebotene Errettung zu erlangen (I, 5, 9). Nun wiffen fie fich als die Gottgeliebten (I, 1, 4; vgl. II, 2, 13. 3, 5), die Gott ihren Gott (II, 1, 12; vgl. I, 2, 2) und Vater nennen dürfen (II, 2, 16; vgl. I, 1, 3. 3, 11. 13). Seine Liebe ift es, die ihnen einen ewigen Troft und eine gute Hoffnung gegeben hat (II, 2, 16), und dadurch vollen Seelenfrieden (I, 5, 23. II, 3, 16) in ihnen gu wirken vermag, und die fie einst würdig erachten wird, sie in das vollendete Gottesreich zu berufen (II, 1, 11. vgl. v. 5).4)

4) Ju der Stelle II, 1, 11 bezeichnet also die xlogoic nicht, wie in der späteren pauli-

υgí. εν λόγφ κυρίου Ι, 4, 15, εν κυρίφ Ι, 3, 8. 5, 12, σύν κυρίφ Ι, 4, 17) ζείμιπ Daneben tommt biefer Ausbrud noch häufig in ADlicher Beije als Gottesname vor, wie §. 39, c. 50, a. 52, c, besonders im 2. Briefe. So II, 3, 1: δ λόγος του κυρίου. 3, 16: δ κύριος της εἰρήνης (υgl. I, 5, 23), aud) εἰπτασή δ κύριος ΙΙ, 3, 3. (υgl. I, 5, 23) 5, 16; nur I, 4, 6 κόριος ohne Artifel (doch) vgl. II, 3, 4: εν κυρίφ und II, 2, 13 ήγαπημ. όπὸ κυρίου, ινοβίτ I, I, 4 όπὸ τ. θ. steht) und ημέρα κυρίου (I, 5, 2), wechselnd mit ή ήμέρα τοῦ πυρίου II, 2, 2.

<sup>3)</sup> Bie in den Evangelien die heilbringende Erkenntniß nicht ohne eine Gotteswirfung gu Stande fommt (§. 29, d), fo wird aud) bier Gott dafür gedankt, daß die Lefer die Seitens der Apostel an fie ergangene Botichaft als ein Gotteswort angenommen haben (I, 2, 13). Eben weil fie ein soldzes ift (vgl. auch II, 3, 1), vermag fie mit Gottesfraft auf die Bergen ju wirfen; nur daß fie bei Betrus und Jacobus (g. 46, a. 52, b) ihrer noch mehr gesetlichen Anschauung gemäß bas neue sittliche Leben, bier aber bereits ben Anfang des Christenlebens (das Annehmen des Wortes) wirft, und daß hier diese Birfung bereits ausbrucklich guruckgeführt wird auf den in ber Predigt wirffam geworbenen Gottesgeift (I, 1, 5).

c) Die Erwählung vollzieht fich auch hier nach II, 2, 13, wie bei Jacobus (§. 54, a), in einem geschichtlichen Afte, in welchem Gott Ginzelne aus der Heidenwelt sich herausnimmt (bem. das fignifikante ellaro) als eine anaoxi d. h. als eine dem Bereiche des profanen Beltlebens entnommene, ihm speziell angehörige Erstlingsfrucht, um sie von dem der Sunderwelt nahenden Berderben zu erretten (els owenglav). Denn die Errettung erfolgt eben überall nur auf Grund einer Beihe an Gott, wie sie nur durch göttlichen Geist ertheilt werden kann. Es kann bei diesem áziaouds aveduaros nur, wie 1 Petr. 1, 2 (vgl. §. 44, b), an die Tauje gedacht sein, in welcher die Gläubigen den Geift empfangen, der sie in den Zustand der Gottgeweihtheit versett, weil ohne denselben nichts geschickt ist, Gottes Eigenthum zu werden. Auch I, 4, 7 erinnert Baulus daran, daß sie nicht so, wie sie waren, auf Grund ihrer heidnischen Unreinheit, zu der Gemeinschaft, in der sie des Heils theilhaftig werden, herzugerufen find, fondern in einem Afte, der fie zu Gottgeweihten Nun empfangen aber nur Gläubige die Taufe, weshalb II, 2, 13 das subjektive Moment des Glaubens neben dem objektiven der Geistesweihe als die Voraussetzung der Errettung genannt wird. Diefer Glaube ist freilich auch Gottes Wert; da ja Gott felbst bewirkt hat, daß die Erwählten die an fie kommende Botschaft als Gotteswort annahmen (I, 2, 13) und ihr also unbedingtes Vertrauen schenkten.6) Obwohl er aber insofern nicht Jedermanns Ding ist (II, 3, 2), so ist doch die Gotteswirfung, die ihn erzeugt, feineswegs als eine den Willen des Menichen zwingende gedacht. Denn die Berweigerung ber von Gott gewollten Annahme des Wortes wird, wie § 44, c, als strafwürdiger Ungehorsam

nischen Lehre (vgl. auch I, 4, 7. II, 2, 14), speziell ben ein für allemal abgeschlossenen göttlichen Gnabenaft, durch welchen Gott bie Erwählten jum Glauben und bamit gur Theilnahme an der Beilsgemeinichaft wirkungsfräftig ruft, sondern den Aft, durch welchen er am Ende die Einzelnen zur Theilnahme an der Beilsvollendung herzuruft. Damit stimmt überein, daß, wenn auch das o nadwo buag I, 5, 24 zeitlos, wie Gal. 5, 8, genommen werden fann, doch I, 2, 12 das nach bem Zusammenhange offenbar die in der apostolischen Ermahnung sich fortsetende berufende Thätigkeit Gottes bezeichnet, deren Ziel ebenfalls die Einführung ins Gottesreich ift. Es ift also der Begriff noch nicht in der vollen technischen Bestimmtheit ausgeprägt, die er später erhalt. Aber schon hier unterscheibet er sich von dem Allich petrinischen (§. 45, b) badurch, daß er eine ins Sichtbare tretende göttliche Handlung bezeichnet im Unterschiede von dem innergöttlichen Afte der Erwählung; und auch hier liegt die Borftellung einer blogen Aufforderung oder Einladung (vgl. §. 28 a) bereits gang fern. - 5) Tropdem heißen die Chriften nur I, 5, 27 aquoc; denn I, 3, 13. II, 1, 10 find die Heiligen die Engel. Aber die symbolische Borftellung der απαρχή II, 2, 13 ist nur ein bilblicher Ausdruck für das Prädikat der ágiórgs. Da es sich I, 4, 7 um einen Buftand handelt, den der Beift herftellen foll, fo fann natürlich nicht an die Befreiung von der Sündenschuld gedacht werden. Aber da Gott nichts geweiht werden fann, was ichuldbeflect und barum unrein ift, fo verfteht es fich von felbit, daß bie Geiftesweihe in der Taufe den, der fie empfängt, jugleich der vollen Gundenvergebung gewiß macht (vgl. §. 41, a. 44, b). - 6) Der Glaube ift bemnach die zuversichtliche Ueberzeugung von der Bahrheit, welche den Inhalt der Berkundigung bildet (II, 2, 12: πιστεύειν τη άληθεία, entgegengesetzt dem πιστεύειν τψ

qualifizirt (II, 1, 8) und auf eine Unempfänglichkeit für die Liebe zur Wahrheit zurückgeführt, welche im Wohlgefallen an der Ungerechtigkeit wurzelt (II, 2, 11f.). Daher kann der Glaube auch betrachtet werden als die erste und nothe wendigste Leistung ( $\tau$ ò keoro  $\tau$ hs  $\pi$ iorews I, 1, 3) $\tau$ ), in welcher man, wie in jeder anderen Pflichtübung, immer mehr gestärkt und vervollekommnet werden muß (I, 3,2:  $\pi$ aoxaléval  $\tau$ hèr  $\tau$ hs  $\pi$ iorews  $\tau$ hw $\tau$ ; v. 10:  $\pi$ araoxival  $\tau$ à  $\tau$ ore $\tau$ huara  $\tau$ rs  $\pi$ iorews  $\tau$ hw $\tau$ h). Diejenigen, welche Gott sich erwählt hat zu seinem Eigenthum (II, 2, 13), bilden nun seine  $\tau$ 

d) Es erhellt hieraus, daß die heidenapostolische Verfündigung von vorn herein eine Gnadenbotschaft ift, die nicht nur ein völlig unverdientes Seil verheißt, sondern auch das Nächste und Nothwendigste, mas zur Erlangung deffelben gehört, in den Gehorsamen selber wirkt. Aber fo ent= schieden die durch den erhöhten Chriftus zu bringende Errettung (I, 5, 9) und die auf seinem Namen beruhende Berherrlichung (II, 1, 12) den Mittelpunkt dieser Heilsbotschaft bildet (not. a), so auffallend tritt doch die Vermittelung Chrifti in der Begründung des Heilsstandes der Chriften noch zurud. Nur einmal wird gang im Allgemeinen erwähnt, daß Chriftus für uns gestorben ist (I, 5, 10), natürlich um das Heil zu beschaffen. Aber es fehlt jede nähere Erörterung der Heilsbedeutung des Todes Chrifti. Die Sündenvergebung, so gewiß sie mit der Gottgeweitheit der Christen gegeben ist (vgl. not. c Anm. 5), wird weder ausdrücklich hervorgehoben, noch auf ihn zurückgeführt, so wenig wie die Gotteskindschaft ber Chriften. In den Briefadreffen scheint die gemeindliche Berbundenheit der Theffalonicher auf die ihnen zugewandte Baterliebe Gottes und die von ihnen anerfannte Herrschaft Chrifti begründet ju werden (I, 1, 1. II, 1, 1: έν θεφ πατρί x. xvo. I. Xo.); und im zweiten Briefe beginnt Paulus die ihnen erflehte χάρις καὶ εἰρήνη von beiden abzuleiten (1, 2; vgl. v. 12; κατὰ τ. χάριν τ. θεοῦ ἡμῶν καὶ κυρ. Ί. Χρ. und 2, 16). In dem Schluffegen werden die Leser dem Geleit der Onade Chrifti befohlen (I, 5, 28. II, 3, 18), bagegen find es I, 3, 11 Gott und Chriftus, Die ben Weg des Apostels lenken, auf dem er ben Lesern gur Bollendung ihres Glaubens verhelfen will. Es ift gewiß nicht baran zu denken, daß Baulus, als er unsere Briefe schrieb, die Seite feiner Beils= lehre, welche die Beilsbegrundung durch Chriftum behandelt, auch in ihren Grundzügen noch nicht ausgebildet hatte. Aber es ist auch gewiß nicht jufällig, daß in ber älteften beidenapoftolischen Berkundigung Diefelbe fo

ganz zurücktritt. Wie ihm der erhöhte Herr als der einige Erretter und Mittler der göttlichen Gnade erschienen war (§. 58, c), so verkündigt Paulus ihn den Heiden, um sie auf den Weg zur Errettung in dem nahenden Gerichte zu führen. Was ihm von tieseren Erkenntnissen über die Vermittelungen, welche diese Gnadenossendarung voraussetzt, aufgesgangen war und immer reicher aufgehen wird, das bleibt der eingehenderen Unterweisung der Gläubigen vordehalten. Die grundlegende Verskündigung bedarf dessen nicht und kann es nicht mittheilen, weil es den Hörern noch an den Voraussetzungen dafür sehlen würde.

#### §. 62. Die Forderungen des Evangeliums.

Die normale Entwicklung des Heilslebens ift bedingt durch die Bewahrung der in dem Gläubigen hergestellten Gottgeweihtheit, welche das heidnische Lasterleben aus und die Erfüllung des göttlichen Willens einschließt, wie er vom Apostel im Auftrage Christi verkündet wird.a) Der Wittelpunkt seiner Forderungen ist neben dem Glauben die Liebe zu den Brüdern, wie zu allen Menschen, und die Hoffnung, welche sich in der Geduld und Standhaftigkeit bewährt.b) Zur Erfüllung dieser Forderungen verleiht aber Gott auf das Gebet der Gläubigen die nöthige Kraft, indem er die apostolische Ermahnung wirkungskräftig macht.c) Daneben erscheint bereits der heilige Geist als das gottgegebene Prinzip des neuen Lebens, wie der Inspiration und der Weissgaung.d)

a) Wenn die Christen, um errettet werden zu können, von Gott selbst in den Zustand der Gottgeweihtheit versetzt sind, so droht ihnen inmitten der sündigen Welt augenscheinlich stets die Gesahr, wieder mit Sünden besleckt zu werden. Schon darin liegt, daß eine fortgesetzte Heiligung für sie göttlicher Wille sei, die sich der heidnischen Laster und Sünden enthält, welche zu dem Zustande der Gottgeweihtheit nicht stimmen (I, 4, 3), insbesondere der Unzucht und Habgier (v. 3. 6), sowie jeder Art von Bösem (5, 22), welches die Menschen besleckt und sie der Gottangehörigskeit unwerth macht. Es kommt zur definitiven Heilserlangung darauf an, daß der Mensch, und zwar vor dem göttlichen Urtheil (Εμπροσθέν τοῦ Θεοῦ), tadellos im Zustande der Heilsteilser werde (ἄμεμπτος ἐν άγιωσούνη: I, 3, 13) und so die Gottgeweihtheit in ihm sich immer alsseitiger verwirsliche (5, 23: άγιάσαι ὁμᾶς δλοτελεῖς), indem Leid, Seele und und Geift tadellos bewahrt wird. Oss kommt aber sür die Heibe dars

<sup>1)</sup> Man darf in dieser populären Bezeichnung des Menschen nach allen Seiten feines Wesens, zumal ja von Christen die Rede ist, die durch den Besitz des Geistes Gottes (§. 61, c) sich von andern Menschen unterscheiden, gewiß keine trichotomische Theorie suchen, wie Dähne (S. 61), Usteri (S. 415), Neander (S. 677) thun. Bie wenig diese Stelle für die ausgedildete paulinische Anthropologie maßgebend sein kann, erhellt schon daraus, daß der wichtigste Begriff derselben, der der sapk, in unsern Briesen noch gar nicht vorkommt. Bemerke noch, wie I, 3, 13 die göttliche Forderung, ganz wie bei Christo und den Uraposteln (§. 26, c. 47, a. 55, b), ausdrücklich an das Herz

220

auf an, zu ersahren, wodurch es zu dieser Heiligung kommt. Unsere Briese zeigen keine Spur, daß sie der Apostel dasür an das ATliche Gesetz verwiesen habe. Die für sie bestimmte Offenbarung des göttlichen Willens ist in Christo Jesu gegeben (I, 5, 18), und zwar nicht etwa in einem Gesetz, das Zesus während seines irdischen Lebens gegeben, (wie §. 52 a), sondern sofern seine Boten sie durch die Autorität des göttlichen Herrn verpflichten (I, 4, 2), ihren im Namen, d. h. im Austrage (II, 3, 6) Christi gegebenen Anweisungen zu solgen.<sup>2</sup>) Der Inhalt dieser Anweisungen ist nach I, 4, 3 nichts anderes als der göttliche Wille, dessen Erfüllung der Wandel ihm wohlgefällig macht (v. 1), weil er allein seiner und der Intention seiner Berufung würdig ist (2, 12). So hat die apostolische Verkündigung selbst eine gesetzliche Seite, nach welcher sie das christlichessittliche Leben der bekehrten Heiden regeln will.

b) Als der Mittelpunkt aller apostolischen Vorschriften erscheint, wie in ber Lehre Christi und der Urapostel (§. 25. 47, a. 52, a), die Liebe so febr, daß I, 3, 12 f. von der fteten Mehrung derfelben geradezu die Bewahrung in der Heiligung abhängig gemacht wird. Sie ift neben dem Glauben (§. 61 c) dasjenige, mas den erfreulichen Bestand (I, 1, 3. 3, 6) und das gesunde Wachsthum (II, 1, 3) des christlichen Lebens charafterifirt. Handelt es fich um die Baffen, mit denen ausgeruftet die Christen als Kinder des Tages, der ihnen mit dem Lichte des Evangeliums angebrochen ist, die Wachsamkeit und die Nüchternheit bewahren sollen (I, 5, 5 ff. vgl. §. 30, b. 46, b), welche wider alle trübenden und lähmenden Ginfluffe unreiner Erregungen den Blid flar und die Energie frisch erhält, so nennt der Apostel neben dem Glauben, der die erleuchtende Wahrheit des Evangeliums sich aneignet, die Liebe, welche zur pflicht= mäßigen Thätigkeit spornt (v. 8). Diese Liebe ist zunächst Liebe der Chriften unter einander oder Bruderliebe (I, 4, 9 f.; vgl. II, 1, 3). Denn auch hier find die Chriften Brüder (I, 4, 6. 5, 26 f. II, 3, 6. 15), die unter einander Frieden halten, einander fördern (I, 5, 13 f.) und für einander beten (I, 5, 25. II, 3, 1). Aber die Liebe der Chriften erftredt fich auch auf alle Menschen (I, 3, 12), indem fie felbst dem Feinde nicht Bojes mit Bosem vergilt (I, 5, 15) nach dem Borbilde der göttlichen Liebe (II, 3, 5; vgl. 25, a. c), die fie erfahren haben.3) Reben dem Glauben

gerichtet (στηρίξαι όμων τὰς καρδίας ὰμέμπτους, vgl. II, 2, 17. 3, 5), weil Gott es ist, der die Herzen prüft (I, 2, 4), so daß sogar jegliches Wohlgefallen am Gntsein (II, 1, 11 im Gegensatz zum εὐδοκείν ἐν τη αδικία II, 2, 12) in den Christen gewirft werden muß. — 2) In diesem Sinne beruht sein Ermahnen in dem Herrn Jesu, der ihm dazu die Vollmacht gegeben hat (I, 4, 1. II, 3, 12). Und was sie so von ihm überkommen haben (I, 4, 1. II, 3, 6), das sind sie im Gehorsam gegen sein Wort zu halten verspsichtet (II, 2, 15. 3, 14).

<sup>3)</sup> Wenn Paulus I, 4, 11. II, 3, 12 den Christen gebietet, ein ruhiges, arbeitsames Leben zu führen, so geschicht es mit aus dem Grunde, damit sie ihrer heidnischen Umgebung keinen Anstoß geben (I, 4, 12); diesen Gesichtspunkt macht auch Petrus nach §. 47, d nachdrücklich geltend. Die Ermahnung zur Hochachtung der Vorsteher (I, 5, 12 f.) erinnert au §. 47, a. Anm. 2.

und der Liebe erscheint als charakteristisch für die Christen im Unterschiede von den Heiden, die keine Hoffnung haben (I, 4, 13), die Hoffnung auf die Errettung im nahenden Weltgericht (5, 8) oder auf Christum, durch welchen sie diese Errettung zu erwarten haben (1, 3). In dieser guten Hoffnung haben sie einen ewigen Trost (II, 2, 16), mit dem sie auch die Kleinmüthigen trösten können (I, 5, 14). Darum kann der Apostel die Christen ermahnen, sich allezeit zu freuen (v. 16), auch bei allen Leiden, welche sie treffen und treffen müssen (3, 3 f.; vgl. Act. 14, 22), und sie auf die Freudigkeit hinweisen, mit welcher sie nach seinem und des Herrn Bordilde einst unter vieler Trübsal das Evangelium angenommen haben (I, 1, 6). Darum kann er alle seine Wünsche für sie zusammensassen in den eines unerschütterlichen Seelenfriedens (II, 3, 16). Diese Hoffnungssfreudigkeit wird sich zeigen in der Geduld (I, 1, 3), welche das Leiden trägt nach dem Bordilde Christi (II, 3, 5), wie dieselbe schon von Christo und von den Uraposteln (§. 30, a. 46, d. 55, c) gesordert wird.

c) Die an die gläubiggewordenen Seiden gerichteten Forderungen find aber keineswegs so gemeint, daß sie damit an ihre eigene Rraft verwiesen wären. Wie sie nach dem Borgange Chrifti und der Urapostel (§. 30, b. 46, a. 55, d) ju bem mit Dankfagung verbundenen Gebet aufgefordert werden für sich (I, 5, 17 f.) wie für einander (I, 5, 25. II. 3. 1), worin der Apostel ihnen selbst das Vorbild giebt (I, 1, 2. II, 1, 11), so bankjagt berjelbe Gott für jeden Fortschritt, den die Lefer im driftlichen Leben gemacht haben (I, 1, 2. 3, 9. II, 1, 3). Er führt ihn damit auf die göttliche Gnadenwirkung jurud. Der göttliche Gnadenbeiftand wird aber nie vergeblich angerufen. Auf die Treue Gottes, der ichon in der Berufung den Anfang des Seilslebens gewirft hat, mird die Gemigheit gegründet, daß er den Chriften auch zu dem Heile führen wird, welches er ihm damit zu hoffen gegeben hat (I, 5, 24), indem er ihn zur Erfüllung der dazu nothwendigen Bedingungen ftartt (στηρίζειν, wie 1 Petr. 5, 10; vgl. §. 46, a) und vor dem Argen bewahrt (II, 3, 3), oder indem er ihm zur Vollendung ber Heiligung verhilft (I, 5, 23). Gott ift es, der ihn lehrt, die Bruderliebe üben (I, 4, 9: Θεοδίδακτοί έστε είς το άγαπᾶν άλλήλους), ber die Bergen zur Liebe und zur Gebuld lenkt (II, 3, 5). Er thut es aber, indem er seine berufende Thätiakeit fortsett durch die apostolische Ermahnung (I, 2, 11 f. vgl. S. 61, b. Anm. 4), sofern das als Gotteswort angenommene Wort ber Apostel nun auch ferner in den Gläubigen seine Wirtung übt (v. 13). Ebenso fann freilich auch die Aufmunterung und Stärfung, beren ber Chrift zur ungehemmten Entwicklung feines Chriftenlebens bedarf, von Christo und Gott unmittelbar angewünscht werden (II, 2, 16 f.). Den-

<sup>4)</sup> Der Christ läßt sich nicht wankend machen in den Trübsalen und Verfolgungen, die er um des Gottesreiches willen leidet (II, 1, 4 f), obschon der Teufel ihn durch sie zu versuchen trachtet (I, 3, 3. 5; vgl. §. 46, d. Anm. 6); er hält den Standpunkt sest, den er als Christ eingenommen (II, 2, 15: στήκετε, vgl. I, 3, 8). So geht auch dies Forderung zuletzt auf die Bewahrung des Glaubens hinaus, sofern ja die Geduld nur, wenn sie mit dem Glauben verbunden bleibt, eine Bewährung desselben ist (II, 1, 4.).

noch fehlt unseren Briefen noch völlig die Lehre von der Lebensgemeinsschaft mit Christo, auf welcher in der ausgebildeten paulinischen Lehre das neue Leben des Christen ruht. Wohl tritt schon hier die später dafür ausgeprägte Formel (ἐν Χριστῷ oder ἐν χυρίφ) auf; aber es läßt sich mit Grund bezweifeln, ob sie bereits ihren spezifischen Sinn hat. 5)

d) Dagegen zeigt sich an einem anderen Punkte bereits die eigenthumlich ausgebildete paulinische Lehre von der Vermittelung des neuen Lebens im Chriften. Wenn I, 4, 8 Gott als der bezeichnet wird, der beständig seinen heiligen Geift in die Christen hineingiebt, um fie jum άγιασμός zu befähigen, so geschieht es, um hervorzuheben, wie doppelt unver= antwortlich es fei, wenn einer den von dem Apostel verkündeten Willen Gottes verachtet, wonach die Chriften sich immer mehr heiligen sollen. Es muß also dieser Geist als ein solcher gedacht sein, der den Menschen von innen her ebenso zur Heiligung treibt, wie das Wort des Apostels von auken her; und dem entsprechend wird denn auch die Heiligung, welche II. 2. 13 auf den Geist zurückgeführt wird, bereits der wirkungsfräftige Anfang eines neuen Lebens fein. Wie umfassend aber der Beist als das gottgegebene Prinzip des neuen Lebens gedacht ist, erhellt aus I, 1, 6, wo die Freudiakeit des Christen unter den Trübsalen als sein Werk bezeichnet wird. Daneben erscheint er, wie in der urapostolischen Lehre (§. 40, a. Anm. 1. 44, b. 46, a; vol. §. 18, a. Anm. 2), als bas, mas der apostolischen Berfündigung ihre göttliche Kraft und Wirksamkeit verleiht (I, 1, 5), und als das Prinzip der Gnadengaben, insbesondere ber Prophetie (5, 19 f.). Doch bedarf es bei der begeisterten Rede steter Prüfung (v. 21), weil auch ein Geift ber Lüge, vom Teufel gefandt, den Menschen begeistern und die Gemeinde täuschen kann (II, 2, 2). jener Bedeutung des Geistes erhellt, wie es gedacht ift, wenn Gott selbst ben Menschen zur Erfüllung seiner Forderungen befähigt; aus diefer, wie die apostolische Verkündigung und Ermahnung als Gottes Wort ihre spezifische Wirkung im Beginne, wie in der Entwicklung des Heilslebens ausüben fann.

<sup>5)</sup> Gewiß ist das nicht der Fall, wo die Gemeinde als in Christo begründet bezeichnet wird (I, 2, 14; vgl. 1, 1. II, 1, 1 wo das damit verbundene er des für diese Bedeutung entscheidet). Bei dem πεποιθέναι έν κυρίφ (II, 3, 4) ist nach dem Zusammenhange, wie nach Analogie des παρδησιάζεσθαι έν δεφ (I, 2, 2), an das Bezgründetsein des Bertrauens, wie hier des christlichen Freimuthes in Gott zu denken. Das èν κυρίφ I, 3, 8 hebt nur hervor, daß das standhafte Beharren nicht auf eigener Kraft, sondern im Herrn beruht, während es 5, 12 besagt, daß die Borsteher im Auftrage des Herrn (4, 1) ihr Amt verwalten, und das al verpol èv Κριστφ 4, 16 einsach den Christenstand bezeichnet. Im Ganzen entspricht der Gebrauch der Formel in unseren Briesen mehr dem, welchen wir dei Petrus (vgl. §. 46, c) besobachteten; und die Vermuthung liegt nahe, daß wir es hier mit einer allgemeinschristlichen Ausbrucksweise zu thun haben, die zunächst nur den Christenstand als solchen bezeichnete, und der ebenso Petrus, wie später in entwickelterer Beise Paulus und Joshannes, einen eigenthümlichen Sinn im Zusammenhange ührer Lehranschauung ausgeprägt haben.

#### 8. 63. Die paulinifche Apotalypfe.

Bgl. Schneckenburger, Zur Lehre vom Antichrift, in den Jahrbüchern für deutsche Theologie. 1859, 3. Beiß, Apokaluptische Studien. 2. (Stud. u. Krit. 1869, 1.)

Während die Heiden zwar vielsach dem Evangelium ungehorsam blieben und seine Anhänger verfolgten, hatte sich doch disher nur das ungläubige Zudenthum als der eigentliche Herd der prinzipiellen Christusseindschaft erwiesen.a) Diese Feindschaft des Zudenthums gegen das Evangelium nußte sich nun erst dis zum vollen Abfall von Gott und seinem Gesetz steigern.b) Dann erst konnte aus ihm der Pseudomessias hervorgehen, der in gotteslästerlicher Anmaßung und mit satanischen Krästen ausgerüstet die Welt zum Glauben an seine Lüge versühren wird.c) Noch stand freilich der pseudomessianischen Revolution als Hemmis die römische Rechtsordnung im Wege; aber war erst nach der Niederwersung derselben das Antichristenthum zur vollen Herrschaft gelangt, dann nußte auch der wahre Messias kommen, um seinem Widersacher ein Ende zu machen. Noch das gegenwärtige Geschlecht sollte diese Katastrophe erleben.d)

a) Auch Paulus geht von dem Grundgedanken der apokalyptischen Prophetie (vgl. §. 33, b) aus, daß der Abichluß der Weltentwicklung zwar durch ein übernatürliches Eingreifen Gottes herbeigeführt, aber der Zeit= punkt dieser Ratastrophe doch durch die Weltentwicklung selbst, insbesondere dadurch bedingt wird, daß die Menschheit das Maag ihrer Schuld voll gemacht hat und fo reif geworden ift jum Gericht. Der große Tag des Herrn, der mit der Bollendung zugleich das Gericht bringt, kann daher nicht tommen, ehe nicht das Boje zu seiner höchsten Entwicklung gelangt ift (II, 2, 2 f.). Es fragt fich nur, wo in der zeitgeschichtlichen Situation des Apostels eine folche erwartet werden tonnte. Dag die Beiden megen ihrer Unkenntniß des mahren Gottes und ihres muften Lafterlebens dem Gericht Gottes verfallen seien, mar die Voraussetzung der ganzen Missions= predigt des Apostels. Daß ihre Strafbarkeit sich vergrößerte, wenn sie die Aufforderung zum Glauben an das Evangelium ungehorsam zurudwiesen (II, 1, 8); daß sie der gerechten Bergeltung Gottes verfielen, wenn sie gar ihre gläubig gewordenen Boltsgenossen verfolgten (v. 4-6), verstand sich von selbst. Dennoch war dem Apostel in seiner Wirksamkeit Seitens ber Heiden nie ein prinzipieller Widerstand entgegentreten. Die boshaften, ihm überall in den Weg tretenden Leute (aronoi xai novngoi av θοωποι), von denen errettet zu werden ihm die Bedingung einer ungehemmten Wirksamkeit des Wortes Gottes ist (II, 3, 1 f.), durch die der Satan schon vielfach seine Schritte gehemmt hatte (I, 2, 18), waren die fanatischen Juden.1) Darum bricht mitten in dem apologetischen Ab-

<sup>1)</sup> Gewiß hatten die Theffalonicher seit ihrer Bekehrung auch von ihren Volksgenossen mancherlei zu erdulden gehabt (I, 1, 6. 2, 14. 3, 3 f.). Aber die dem Evangelium ungehorsam gebliebenen (II, 1, 8) Juden hatten den Apostel vom Ansang seiner Missionswirksamkeit an versolgt (Act. 9, 23 f. 29. 13, 8. 45), hatten allerorts

schnitt des Briefes der ganze Zorn des Apostels gegen diese ungläubigen Juden los (I, 2, 14-16). Bie fie einft die Propheten gemordet, fo haben fie den Herrn selbst getödtet (vgl. Matth. 23, 30-34 = Luc. 11, 47-49); wie sie die Gemeinden in Judaa verfolgt haben, so verfolgen fie ben Apostel und seine Gefährten; wie fie Gott miffallen, fo find sie allen Menschen zuwider, indem sie die Heidenmission und damit die Errettung der Heiden durch die Predigt des Evangeliums zu hindern fuchen. Es ift, als wollten fie bas Maag ihrer Gunden noch voll machen (Matth. 23, 32), obwohl doch der Zorn Gottes schon gegenwärtig im höchsten Maake (els rélos) über sie gekommen ift. Sie also sind die eigentlichen Widersacher Chrifti und seines Evangeliums, in ihnen offenbart sich das miderchriftliche Prinzip. In dem bewuften Widerstande gegen den Beilsmittler und Beilsvollender muß die Gunde, die er ju vernichten gefommen, ihren Gipfelpunkt erreichen.

b) Als den Punkt, bis zu welchem sich die Entwicklung des Bösen steigern muß, bezeichnet Paulus II, 2, 3 den bevorstehenden Absall; denn die Sünde des Abtrünnigen ist ja unter allen Umständen schwerer als die Sunde deffen, der den mahren Gott noch nicht gekannt und ihm nicht ge= bient hat. Eben darum fann von einem Abfall auf dem Gebiete des Heidenthums gar nicht die Rede sein, sondern nur von dem Abfall des Bolfes, welches als Berehrer und Diener des einen Gottes dem Heiden= thum gegenüber zu stehen beansprucht. Nur dem Bolke, welches das Ge= set Gottes kennt und hat, kann als der Gipfelpunkt der Sünde die prinzipielle Verwerfung dieses Gesetzes vorgeworfen werden. Da nun nach II, 2, 7 das noch verborgene Wefen diefer höchften Entwicklungsform der Sunde το μυστήριον της ανομίας) bereits in Wirksamkeit ift, und dem Apostel bisher nur auf dem Gebiet des Judenthums die Sunde als widerchrift= liches Prinzip entgegengetreten war, fo kann er die noch verborgenen Regungen der zum Abfall führenden avoula nur in der feindlichen Gegenwirkung des Judenthums gegen die Heidenmission gesehen haben.2) Ging das

ben heidnischen Pöbel gegen ihn aufgewiegelt, (14, 2. 5. 19. 17, 5. 13; vgl. 13, 50) und sich feindselig gegen ihn erwiesen (18, 6; vgl. I, 3, 7). Gegen ihre boshaften Berläumbungen und Berdächtigungen muß der Apostel im ersten Briefe sich vor der jungen Christengemeinde vertheidigen, die man dadurch von ihrem Lehrer abzuwenden

<sup>2)</sup> Daß Paulus einen Abfall in ber Gemeinde erwartet, bavon zeigen fich im Briefe auch nicht die leifesten Spuren; die gange Schilderung v. 3-12 redet vielmehr sichtlich von Borgangen die außerhalb der Gemeinde verlaufen und diefelbe nur insofern berühren, als sie schließlich die Ankunft Christi herbeiführen. Man übersieht gewöhnlich, daß von der avouia im gewöhnlichen Sinne, um deswillen man immer wieder behauptet, es paffe diefe Schilderung nicht auf eine innerjudifche Ericheinung, garnicht die Rebe sein kann, da ja die heidnische Sittenlosigkeit, welche Rom. 6, 19. 2 Kor. 6, 14 als avouia bezeichnet, etwas offentundiges ift und nicht etwas jetzt erst im Geheimen wirfendes, das erft am Ende volltommen offenbar werden fann. Benfchlag, S. 255 ift freilich geneigt, an einen Abfall ber unterworfenen Bolter von ber Romerherrschaft, eine Beltrevolution zu benten, und Klöpper (Theol. Studien und Stigen aus Oftpreußen. Band II. Königsberg 1889, S. 125 f.) provozirt auf bie Untersiellung ber Beiden unter "die Berrichaft von Schupengeln"; aber diefe Rothhilfen zeigen boch

Zubenthum auf diesem Wege fort, so konnte es endlich nur zu einem Gipfelpunkt der Ausschnung wider Gott und seinen Willen kommen, den Paulus als völligen Absall von ihm und vollendete Gesetzlosigkeit brandmarkt. Dann erst war offenbar geworden, was jetzt noch verdorgen schien, wie das Wesen dieses für Gott und sein Gesetz eisernden Judenthums im tiessten Grunde die prinzipielle Loszagung von seinem Willen, wie er von den Heilsdoten verkündigt wurde, und damit der offene Absall von Gott, wie er sich in Christo offenbart hatte, war. Während die Urapostel noch hofften, mit der Gesammtbekehrung Israels die Endvollendung kommen zu sehen (§. 42), dachte der von dem jüdischen Fanatismus versolgte Heidenapostel, der als Jude selbst das Christenthum versolgt hatte, die Endkatastrophe abhängig von der Bollendung der Verstockung des ungläubigen Judenthums.

c) Wie bei Daniel, so konzentrirt sich auch hier die höchste Potenzirung der Sünde zuletzt in einer Person, die als der Mensch der Sünde, der Sohn des Berderbens (II, 2, 3) und als däropos schlechthin bezeichnet wird (v. 8). Unmöglicherweise hat man dabei an einen der römischen Kaiser gedacht<sup>4</sup>) und die Schilderung dieses Widersachers (v. 4) aus den Apotheosen derselben erklären wollen. Aber der aus dem Absalle des Indenthums sich erhebende Mensch der Sünde, in welchem die noch verdeckt wirsende äropisc desselben zur vollsten Offenbarung kommt, kann nur selbst ein Jude und zwar der Pseudomessias sein (vgl. Sabatier, S. 104). Schon Christus hatte vor falschen Messsassen gewarnt (§. 33, a), und die Feindschaft gegen den wahren Messias konnte ja schließlich nur

nur, daß endlich die Ansicht, welche den Antichrift aus dem Heidenthum hervorgehen sieht, aufgegeben werden muß.

<sup>3)</sup> Diese Anschauung, wie sie durch die Zeitlage bedingt ist, ist doch auch charakteristisch für diese Beriode der äußersten Spannung zwischen ihm und seiner jüdischen Bergangenheit, wie sie darum Paulus auch später (vgl. Köm. 11) aufgegeben hat. Im Nebrigen stimmen Paulus und die Urapostel darin überein, daß die definitive Entscheidung des jüdischen Bolfes gegenüber der Heilsbotschaft die Bedingung für den Einstritt des Endes ist; wenn dieselbe auch von den Aposteln der Beschneidung noch anders ausfallend gehofft wird, als von dem Heidenapostel.

<sup>4)</sup> Insbesondere der Versuch von Baur, unter der Voraussetzung der Unechtheit unseres Briefes die Stelle aus dem ersten Auftreten eines falschen Kero zu erläutern (vgl. Theologische Jahrbücher 1855, 2), ist völlig mißlungen; denn die Warnung des Apostels setzt nicht voraus, daß man voreilig jemand für den Antichrist gehalten hatte, sondern vielmehr umgekehrt, daß man vergessen zu haben schien, welche Ereignisse noch der Wiederfunft vorhergehen müßten (II, 2, 3). Aber auch die Beziehung Hofmanns auf den aus der Uederweltlichseit wiedererscheinenden Antiochus Epiphanes, wie die Klöpper's auf einen nach diesem Borbilde und dem des Kaisers Caligula vorgestellten römischen Kaiser, der den altersschwachen Claudius stürzen werde, scheitert daran, daß ein solcher weder aus einer anovasia hervorgehen, noch im Sinne des Apostels als der ävopos schlechthin bezeichnet werden kann. Geß denkt an einen falschen Propheten des heidenchristlichen Libertinismus (II, S. 64—67), wie neuere Kritiker an die antimarcionitische Gnosis (so noch Psteiderer Urchristenth., S. 357 f.), was einen Absall innerhalb des Christenthums voraussetzen würde (vgl. dagegen Unm. 2).

barin gipfeln, daß man ihm ein lügnerisches Nachbild gegenüberstellte. Die an Dan. 11, 36 ff. sich anlehnende Schilderung (II, 2, 4) besagt, daß er selbst vom heidnischen Standpunkte aus als Frevler wider die göttliche Majestät erscheinen wird, indem er sich selbst über alles, was Gott heifit, und jeden Gegenstand göttlicher Verehrung erhebt und endlich, um seine göttliche Burde zu erweisen, sich in dem Tempel Gottes (zu Berufalem) niedersett.5) Dieser Pseudomessias ist aber zugleich der faliche Schon Chriftus hatte von falschen Propheten geredet, die mit Lügenwundern die Menschen zum Glauben an die falschen Meffiaffe verführen würden (Marc. 13, 21 f.; vgl. §. 33, a); und das jüdische Gauklermefen seiner Zeit, das auch dem Apostel gelegentlich entgegen= getreten mar (Act. 13, 6-11; vgl. 8, 9 f.), bot die Folie für die Borftellung, wonach auch diese Erscheinungsform des Bosen in dem Pseudomessias felbst gipfeln und er so den mahren Messias mit feinen Gotteswundern nachäffen werde. Der avouos, der also schon darum nicht als ein römis scher Raiser gedacht sein kann, wird in der Kraft des Satan Lugenwunder verrichten (II, 2, 9), um dadurch die zu verführen, welche die Wahrheit nicht angenommen haben, daß fie der Lüge glauben und so für das nahende Gericht Gottes reif werden (v. 10-12).

d) Der Pseudomessias konnte nur gedacht werden als der Held der jüdischen Revolution, deren Ausbruch schon Christus nach S. 33, b vorausfah. Er mußte im Sinne des fleischlichen Judenthums das meffianische Reich proklamiren und dem erwählten Bolke die Weltherrichaft erobern. um dann über die ganze Welt sein Verführungswerk auszudehnen. ftand freilich noch ein großes Sindernig im Wege, die romische Weltmacht und ihre Rechtsordnung. Diese hatte schon wiederholt den Avostel gegen die Angriffe und Anklagen der Juden und des durch sie fanatisirten Böbels geschützt (Act. 17, 5-9. 18, 12-16; vgl. auch 16, 37-39). So sah er in ihr (II, 2, 6: 20 κατέχου) oder in ihrem Repräsentanten, bem römischen Raiser (v. 7: δ κατέχων), den Damm, welcher dem An= bringen des judischen Antichriftenthums noch im Wege stand und bis zu ber für seine lette Offenbarung bestimmten Zeit (v. 6 ff.) steben bleiben Erst wenn die judische Revolution unter ihrem mit satanischen und daher übermenschlichen Kräften ausgerüfteten Meffias dies Bollwerk niedergeworfen hatte, um nun all ihre Feindschaft gegen den wahren

<sup>5)</sup> Schon hieraus erhellt, daß dabei nur an einen jüdischen Pseudomessias gedacht sein kann, da dies voraussetzt, daß er den Tempel zu Ferusalem für die Wohnstätte Gottes hält. Wenn in dem wahren Messias Gott selbst zu seinem Volke kam (Luc. 1, 17, 76), so konnte das Gedahren des Pseudomessias nur im Sinne von Marc. 14, 64 als blasphemische Anmaßung göttlicher Bürde und Verehrung qualifizirt werden. Dem gegenüber ist es eine ganz haltlose Behauptung, daß diese Selbstapotheose, die übrigens garnicht im heidnischen Sinne als eine Erhebung zu einer Gottheit unter andern, sondern als Erhebung über alle Götter, als der Anspruch, die Erscheinung des Sinen höchsten Gottes zu sein, gedacht ist, zu dem sibbischen Messiasbilde nicht stimme. Grade, um nach Maleach. 3, 1 sich als den wahren Stellvertreter Gottes zu proklamiren, setzt der Pseudomessias sich im Tempel Gottes nieder. (Bgl. übrigens auch Act. 12, 21 f.).

Meffias und seine Anhänger zu kehren, war in ihm bas antichriftliche Pringip als solches offenbar (v. 3. 6. 8) und damit die Welt reif geworden jum Gericht des vom himmel fommenben Chriftus. Geine Anfunft, die darum absichtlich mit demfelben Worte bezeichnet wird, weil fie das satanische Zerrbild der zur Bollendung des Gottesreiches erwar= teten Ankunft des mahren Messias ist (nagovola: I, 2, 19. 3, 13. 4, 15. 5, 23. II, 2, 1, wie bei Jacobus §. 57, c), provozirt unmitttelbar bie lettere (II, 2, 9). Das Gericht fann nicht mehr faumen, wenn bas Mag der Schuld voll geworden; die Anfunft Chrifti muß fein Zerrbild vernichten. Es bedarf dazu feines befonderen Rampfes; er todtet ihn mit dem Hauch seines Mundes (vgl. Jef. 11, 4) und macht ihn zu nichte durch die bloße Erscheinung seiner Parusie (II, 2, 8). Zwar bleibt der Tag dieser Endkatastrophe ungewiß, weil er kommt wie ein Dieb in der Nacht (I, 5, 2; vgl. Matth. 24, 43). Allein wie Jesus feine Wieberfunft noch für das laufende Menschenalter in Aussicht stellte (§. 33, a), fo hofft auch Paulus mit der Mehrzahl der Gemeinde noch den Tag der Parufie zu erleben, ba er die mit ihm gegenwärtig noch Lebenden im Großen und Ganzen mit den negeleenouevoe identifizirt (I, 4, 15. 17).6)

#### §. 64. Die Parusie und die Heilsvollendung.

Christus kommt vom Himmel her in göttlicher Herrlichkeit, von Engeln begleitet, wie er selbst geweissagt hat.a) Der Tag der Parusie ist der Tag des Herrn, wo das göttliche Zorngericht über alse Gottlosen das ewige Berderben bringt. b) Die verstorbenen Christen aber werden, nachdem sie außerstanden, mit den Ueberlebenden gemeinsam zu dem kommenden Herrn versammelt.c) Es beginnt dann ihr beständiges Leben in seiner Gemeinschaft und in der Herrlichkeit des himmlischen Gottesseiches.d)

a) Begegneten wir schon §. 63 wiederholt Anklängen an die Beissfagungsworte Jesu, so lehnt sich die Schilberung, die Paulus von der Wiederkunft Christi giebt, sichtlich an die Parusierede Jesu an, wenn er sich auch nur I, 4, 15 ausdrücklich auf ein Wort des Herrn beruft.

<sup>6)</sup> Die Bersuche, diesen klaren Sachverhalt eregetisch wegzuschaffen (vgl. Hölemann, Neue Bibelstudien, Leidzig 1858. 66 und dagegen Theolog. Litteraturblatt 1858. Nr. 45), stützen sich immer wieder darauf, daß Paulus nicht voraussetzen könne, es werde keiner mehr vor der Parusie sterden. Allein er will ja auch gar nicht die Frage beantworten, welche Personen die Parusie erleben werden, sondern nur, was er über die Letzteren zu sagen hat, von der noch lebenden Generation im Gegensatz zu den Entsichlafenen aussagen. Wer aus derselben also noch wegstirbt (möglicherweise auch er selbst), gehört dann eben zu den \*\*vorundertes; aber ohne die Boraussetzung, daß er und wenigstens die Mehrzahl der Gemeinde nicht sterden werden, hätte Paulus nie das von den di Tartes zu Sagende durch das hueis auf sich und seine Zeitgenossen. Mit welchem Nachdruck Paulus die Nähe der Wiederkehr Christi verkündigt hatte, zeigt hinlänglich die dis zur Schwärmerei überspannte Erregung der Gemüther in Thessa sonich, welche er nur mit Müße dämpsen konnte (I, 5, 1—3. II, 2, 2. 3, 6—15).

Ganz im Sinne ber Beiffagung Chrifti lehrte er die Theffalonicher ben Sohn Gottes vom himmel her erwarten (I, 1, 10; vgl. 4, 16; II, 1, 7: ån' ovoavov); und I, 4, 17 wird vorausgesett, daß derselbe in den Wolfen des Himmels fommt (Marc. 14, 62). Die Herrlichkeit seiner Macht, in der er dann verherrlicht wird (II, 1, 9 f.), ist feine andere als die Herrlichkeit seines Vaters (Marc. 8, 38; vgl. Matth. 24, 30), in der er bei seiner Biederkunft erscheinen soll. Und weil der jum xugeos erhöhte Jesus diese Herrlichkeit schon besitzt (II, 2, 14), dieselbe aber dann erst offenbar werden foll, heißt die Parufie 1, 7 die anoxalvyus τοῦ χυρίου Ιησοῦ (vgl. §. 50, c). In dieser göttlichen Herrlichfeit ift er, mie in der Weiffagung Chrifti, der Herr über die Engel, die ihn als Bollstrecker seiner Machtbefehle begleiten (II, 1, 7) und I, 3, 13. II, 1, 10 nach Dan. 4, 10 als seine Heiligen bezeichnet werden. Wiederkunft erfolgt nach I, 4, 16 auf ein Befehlswort Gottes, mahrend ein Erzengel die Engel zur Begleitung Chrifti zusammenruft, und die Bofaune Gottes nach Erod. 19, 16 aller Welt den Anbruch des großen Herrentages verfündigt.

- b) Daß der Tag der Wiederkunft der Tag des Gerichts ist, erhellt aus dem Zusammenhange von II, 2, 1 f., wo auf ihn die ATliche Bezeichnung des großen messianischen Gerichtstages (h huega zov xvgiov: Joel 3, 4. Act. 2, 19 f. und dazu §. 40, d; vgl. auch I, 5, 2. 4 ff. II, 1, 10: ἡ ἡμέρα ἐκείνη) übertragen wird. Auch ist ja die Bernichtung des Antichrift nichts Anderes, als der erfte Aft diefes Gerichtes. Christus erscheint an diesem Tage in einer Feuerflamme (II, 1, 8) d. h. in dem Symbol des göttlichen Zorngerichts (I, 1, 10. 5, 9; vgl. §. 34, d) als Strafvollstrecker (exdexos) über die heidnische Gottlosigkeit und Lafterhaftigkeit (II, 1, 8), über das forglose und sichere Weltleben (I. 5, 3; vgl. Matth. 24, 37-39), wie über den Unglauben und die Feindschaft gegen das Evangelium (II, 1, 6. 8. 2, 12). Er bringt als der Weltrichter über alle Gottlosen ein ewiges Elend (II, 1, 9: 828900 aiwvov; vgl. I, 5, 3). Dies wird aber auch, wie in den Reden Chrifti und bei Jacobus, als ἀπώλεια bezeichnet (II, 2, 3. 10). Einmal wird es im Allgemeinen als Rivus bezeichnet, um in derselben Weise, wie wir es bei Chrifto und den Uraposteln (§. 32, d. 51, d. 57, b) fanden, ichon im Ausbruck die Aequivalenz der gerechten Bergeltung Gottes berporzuheben (II, 1, 6 f.).1)
- c) Die Errettung von diesem im Gericht brohenden Verderben bringt Christus benen, die bei der Parusie untadelig befunden werden (I, 3, 13.

<sup>1)</sup> Wenn ausdrücklich die doppelseitige Vergeltung für die δλίβοντες, wie für die δλιβόμενοι, welche Christus bringen soll, als das bezeichnet wird, was δίκαιον παρά δεφ, so muß das gerechte Gericht Gottes (v. 5) eben in dieser doppelseitigen äquivalenten Vergeltung bestehen, welche jenen die δλίψις, die sie über Andere gebracht, und zwar als Strasverhängniß (v. 8) bringt und nicht als "Mittel sür die Heilsvollendung der δλιβόμενοι" (Mitsch II, S. 115; vgl. dagegen §. 50, d. Anm. 7), die sen die Erledigung von der erlittenen δλίψις, welche als Erhebung ins Gottesreich gedacht und daher von jenem Strasverhängniß ganz unabhängig ist.

5, 23). Offenbar hatte Paulus in seiner ersten Missionspredigt so wenig wie Christus und die Urapostel (§. 34, b. 50, c. Anm. 5) ausdrücklich von dem Schickfal der Todten geredet, weil er eben mit allen Gläubigen noch die Parusie zu erleben hoffte. Daher hatten die ersten Todesfälle in der jungen Gemeinde zu Theffalonich die Beforgniß erregt (I, 4, 13), daß die Berftorbenen der dann eintretenden Seilsvollendung überhaupt nicht oder nicht in derselben Weise theilhaftig werden würden, wie die Ueberlebenden, vielmehr diese vor jenen etwas voraus haben. Baulus verweist sie nun v. 15 auf das Wort Chrifti, wonach bei feiner Wiederfunft alle feine Auserwählten um ihn würden versammelt werden (Matth. 24, 31). Zu diesem Ende werden dann die verstorbenen Chriften zuerst auferstehen (v. 16). Das ποωτον foll keineswegs diese Auferstehung in den Gegenfat zu einer zweiten allgemeinen stellen, die etwa von ihr durch ein tausendjähriges Reich getrennt ware. Bielmehr erhellt aus bem Zusammenhange, daß damit nur hervorgehoben wird, wie durch diese Auferstehung Die Berftorbenen mit den Ueberlebenden zunächst auf eine Stufe geftellt werden, ehe noch die Stunde der Beseligung für diese geschlagen hat, und diese also jenen in keiner Beise zuvorkommen können (v. 15). Sodann erft werden die lleberlebenden sammt den so auferweckten Berstorbenen in Wolfen entrückt in die Luft hinein, um dem vom Himmel herabkommenden Herrn zu begegnen (v. 17). Dabei ist über Die Art, wie ihre irdischen Leiber zu folcher Enthebung aus den Schranken des irdischen Lebens befähigt werden, noch nichts angedeutet. Damit ift jene Bersammlung der Auserwählten zu Chrifto hin (II, 2, 1: huor ἐπισυναγωγη ἐπ' αὐτόν) vollzogen, mit welcher ebenso ihre Errettung von der dem Berderben verfallenen Belt, wie ihre höchfte Befeligung beginnt.

d) Das Leben, zu welchem die Erretteten nach der urapostolischen Berkündigung gelangen (§. 50, c. 57, d; vgl. §. 34, d), wird hier näher bestimmt als ein beständiges (πάντοτε) Leben in der Gemeinschaft mit dem Herrn (I, 4, 17). So gewiß als wir glauben, daß Jesus nach seinem Tode auferstanden ist, wird Gott auch durch diesen auferstandenen und dadurch zum Heilsmittler erhöhten Jesus die Entschlasenen einst mit ihm (in sein Reich) führen (v. 14). Daraus folgt von selbst, daß sie dann in einem dem des erhöhten Christus analogen Zustande sich befinden werden. Wohin Gott sie führen wird, ist freilich nicht gesagt. Allein da keineswegs angedeutet ist, daß Christus seine himmlische Wohnstatt bei der Parusie verläßt, um die Herrschaft in einem irdischen Reiche zu übernehmen, so kann v. 17 nur so verstanden werden, daß sie dem Herrn entgegengeführt werden, um von ihm in das himmlische Reich heimgeholt zu werden, nicht aber, um ihn auf die Erde einzuholen. Da nämlich Bersstorbene und Ueberlebende einst mit ihm gemeinsam leben sollen (5, 10), erstere

<sup>2)</sup> Daß der Ort des künftigen Christusreiches in der Mitte zwischen himmel und Erde gedacht werde, wie Pfleiderer annimmt (Urchristenth., S. 301), um das Schweben der Borstellung zwischen pharisäischer Diesseitigkeit und hellenischer Jenseitigkeit zu erweisen, ist doch kaum ernst zu nehmen.

aber durch die Auferstehung nach der Art, wie dieselbe 4, 14 der Auferstehung Christi parallelisirt wird, nicht zum irdischen sondern zum himmelischen Leben erweckt sind, so ist jeder Gedanke an ein irdisches Christusereich ausgeschlossen. Vielmehr ist offenbar auch hier das vollendete Gottesereich, zu dem die Gläubigen berusen sind (I, 2, 12. II, 1, 5), als ein himmlisches gedacht, wie es Christus in Aussicht gestellt (§. 34, a; vgl. die  $\beta a \sigma \iota \lambda e \iota \alpha$  dei Jacobus §. 57, d und die  $\lambda \lambda \eta \rho o v o \mu \iota \alpha$  dei Betrus §. 50, c). Darum gelangen sie auch dort zu der Theilnahme an der göttlichen Herrlichseit (I, 2, 12) oder an der Herrlichseit des erhöhten Christus (II, 2, 14), wie dei Betrus. Es erhellt aber durchaus nicht, daß Paulus hier bereits den aus der urapostolischen Predigt überkommenen Bezgriff der disa (vgl. §. 50, c. Anm. 5) in der bestimmteren Weise ausgestaltet hat, wie es von ihm später geschehen ist.

# Zweiter Abschnitt. Die Lehre der vier großen Lehr- und Streitbriefe.

## 3weites Kapitel. Die allgemeine Sündhaftigkeit.

### §. 65. Die menichliche und die göttliche Gerechtigfeit.

Schon aus seiner pharisäischen Bergangenheit hatte Paulus die Aufsfassung mitgebracht, wonach in der Religion alles auf die Beschaffung der Gerechtigkeit ankommt.a) Die Gerechtigkeit ist aber diesenige Beschaffensheit des Menschen, in welcher er der Norm der Wahrheit oder des im Gesetz offenbarten göttlichen Willens entspricht.b). Die Gerechtigkeit Gottes besteht darin, daß er ohne Ansehen der Person den Menschen nach seinem Thun beurtheilt und ihm nach seinem Thun vergilt.c) Das höchste Gut, welches er da ertheilt, wo es zur Realisirung der Gerechtigkeit gestommen, ist das Leben, das kein Ende hat.d)

a) Daß burch ben erhöhten Chriftus allein die Errettung im Gericht ju erlangen, und bag dieselbe ihm gewiß geworden fei, feit Gott ihn wunderbar jum Glauben an seinen Sohn befehrt hatte: bas war bie Beilsthatjache, von welcher die Entwicklung des driftlichen Bewuftfeins Des Apostele, wie seine Berfündigung bes Evangeliums ausging. wenn wir in seiner ältesten beidenchriftlichen Berkundigung die Frage noch gang zurücktreten faben, wie eine folche Errettung nothwendig und durch Chriftum möglich geworden ift, so wird auch in ihm sich erft allmählich bas Bedürfniß nach allseitiger Beantwortung diefer Frage geregt haben. Und da die Lehrform, welche er in dieser Beziehung ausgeprägt hat, sichtlich bedingt ift burch ben Gegensatz gegen die judaistische Richtung, so liegt es fehr nahe anzunehmen, daß Baulus erft in ben Rampfen mit berfelben ihre charafteristische Gestalt ausgebildet hat. Zwar leugnete nun auch Die judaistische Richtung nicht, daß durch Chriftum das Beil gebracht sei. Aber indem fie die Theilnahme an demfelben für die Beiden abhängig machte von der durch die Uebernahme der Beschneidung und des Gesetzes

zu erkaufenden Ginverleibung in bas Bolk der Berheifung, leistete fie immer wieder der Vorstellung Vorschub, als fei das Beil irgendwie auch durch menschliche Leistung vermittelt, mährend es doch Paulus von vorn herein als eine Gabe freier göttlicher Gnade empfangen und verfündigt Um folche Berirrung für immer abzuschneiden, mußte bie Frage gang pringipiell gestellt werben, wovon Seil oder Berderben des Menschen im Gericht abhänge; benn baraus mußte sich bann weiter ergeben, ob diese Bedingung des ewigen Seiles durch menschliche Leiftung zu beschaffen sei oder nicht, und ob die Art, wie Chriftus dieselbe beschafft habe, noch für irgend eine menschliche Leiftung Raum laffe ober nicht. 1) Der Begriff aber, um den sich diese ganze weitere Entfaltung der paulinischen Theologie dreht, ift der Begriff der Gerechtigkeit; in ihm muß also jene prinzipielle Beilsbedingung liegen. Doch hat Paulus diesen Begriff nicht etwa felbst gebildet. Schon die Polemik Jesu gegen die pharisäische Schriftgelehrsamfeit (Matth. 5, 20) zeigt ja, daß es sich in ihr vor Allem um die Ge= rechtigfeit handelte. Aus seiner pharifaijchen Bergangenheit hatte Paulus biefen Begriff mitgebracht. Schon bamals hatte er fich vorzugsweise mit ber Frage beschäftigt, wie ber Mensch zur Gerechtigfeit, b. h. zu bem religios-sittlichen Ideale gelange, ohne welches es fein Beil giebt; und es war ihm bas feine Schul- fondern eine Lebensfrage gewefen.2) bald er daher einmal näher auf die Begründung des Seiles in Chrifto reflektirte, konnte es sich ihm nur um die Frage handeln, warum der Mensch burch sich felbst die Gerechtigkeit nicht habe und nicht erlangen fonne, und wiefern fie durch Chriftum und durch ihn allein zu erlangen fei.

b) Nirgends erläutert Paulus den Begriff der Gerechtigkeit; er fett

<sup>1)</sup> Konnte Baulus in feiner altesten beidenapostolischen Berfundigung einfach barauf rechnen, daß bas Gewiffen ber Beiden ihm Zeugniß gebe, wenn er das Berlorenfein aller Meniden Angefichts bes nahenden Gerichtes vorausfetete: fo mußte er jett naher auf die Frage eingehen, wie es zu einem fo heillosen Buftande gefommen fei und warum benn ber Menich bas zu feinem Seile Rothwendige nicht felbft beschaffen tonne. Wenn er es früher einfach voraussetzen tonnte, daß burch den Chriftus, beffen Berklindigung im Evangelinm die Beiden auf den Beg gur Errettung führen follte, bas Beil begründet fein muffe: fo mußte jett naher bargethan werden, wiefern burch Chriftum in ausreichender und alle andere Bermittelung ausschließender Beife bas Beil begrundet und damit beschafft fei, was die Menfchen felbit nicht beschaffen fonnten. — 2) Gewiß tann man nicht mit Baur, S. 132 fagen, daß Paulus mit biesem Begriff das Befen ber Religion bestimmt habe, um Judenthum und Chriftenthum unter einen höheren Begriff gu subfumiren und fo einander gegenüberftellen gu tonnen. Aber richtig ift, daß diefer Begriff ihm bas hochste religios-fittliche Ideal bezeichnet, beffen Berwirklichung gulett jede Religion erftreben muß, weil erft in Folge berfelben ber Menfch fich in bem rechten fein Beil garantierenden Berhaltniß ju Gott fiehend weiß. In dem Ausspruch 1 Kor. 7, 19 liegt allerdings bem Kontexte nach junächst nur ber Ginn, baß es nicht auf den Befit ober Mangel ber Beschneidung antomme, fondern nur darauf, daß jeder das Gebot Gottes erfiillt, je nachdem ihm dasfelbe in feinen tonfreten Lebensverhältniffen beschmitten ober unbeschnitten bleiben beißt (v. 17 f.); aber sofern dem Apostel gerade Beschneidung und Vorhaut fo oft Ausdrucke für die beiden vordriftlichen Religionen find, fonnte er den Sats fo allgemein nicht aussprechen, wenn ihm ber Gedanke fremd war, daß zulett bas Biel jeder Religion die Erfüllung des göttlichen Billens, d. h. aber die Realifirung der Gerechtigfeit ift.

ihn als einen bekannten, gegebenen voraus. Das aber konnte er, weil der Begriff aus dem A. T. stammt, wo er die normale Beschaffenheit bes sittlichen Berhaltens bezeichnet3.). Bom religiösen Gesichtspunfte aus ist aber die Norm für das sittliche Berhalten nicht das Wesen bes Menichen felbst oder sein Berhältniß zu andern Menschen, sondern bas Befen oder ber Bille Gottes und fein Berhaltniß ju Gott. Gerecht ift nur, wer oder was im Urtheil Gottes gerecht ift (Rom. 2, 13: dixalog naga θεω; val. 2 Theff. 1, 6: δίκαιον παρά θεω). Die Gerechtigkeit ist also nicht eine einzelne Tugend, wonach man in Wort und That jedem zutheilt, was ihm zufommt, sondern die Beschaffenheit des Menschen, in welcher er der Norm des göttlichen Willens entspricht.4) So erläutert schon Deut. 6, 25 den Begriff der PR; jo fanden wir ihn in der Lehre Bein (§ 24, a), bei Betrus und bei Incobus (§. 45, c. 53, b). Allein während hier überall die ATlichen Frommen Sixacoc genannt werden, ohne daß darin die Boraussetzung einer absoluten Normalität ihres religios-sittlichen Lebens liegt, hat Paulus, der schon in seiner pharifäischen Bergangenheit gelernt hatte, in der peinlichsten Erfüllung des göttlichen Willens das Wejen der heilschaffenden Gerechtigkeit zu suchen, den Begriff schärfer dogmatisch fixirt und auf den so fixirten Begriff die Frage nach der Beilsbeschaffung gestellt. Sandelt es sich aber um die ichlechthin vollfommene Erfüllung des göttlichen Billens, fo tommt es junachft auf die Erfenntniß deffelben oder auf die Bahrheit an.5) Run befiten

<sup>3)</sup> Es ist daher völlig vergeblich, diesen Begriff aus dem flassischen Sinne des Wortes dixaeosovy erläutern zu wollen, wie noch Schmid II, S. 241 thut. Im A. T. bezeichnet PTB oder FIRE zunächst im physischen Sinne das, was gerade, normal ist. Lev. 19, 36 find Pre 27, Cull und Bewichtsteine, Pfalm 23, 3 richtige gerade Bege und Joel 2, 23 giebt Gott ben Regen לצוקקה b. i. nach normalem Mage. - 4) Der Gegensatz ber denatovon ift Rom. 6. 13 die adenia. und obwohl biefes Wort fammt den ftammverwandten auch von der Ungerechtigfeit im engeren Sinne vorfommt (Gal. 4, 12. 1 Ror. 6, 7 f. 2 Ror. 12, 13. 7, 2), fo steht es doch gewöhnlich in umfaffendem Sinne von dem Gegentheile jener normalen Beschaffenheit (1 Kor. 13, 6. 6, 1. 9. Röm. 1, 18. 29. 2, 8; vgl. 2 Theff. 2, 10. 12). - 5) Die Wahrheit im absoluten Sinne ift der wirkliche Thatbestand deffen, mas wir auf Grund der Offenbarung und deshalb in guverlässiger Beije von Gott und gottlichen Dingen erkennen (Röm. 1, 18). Go fteht 1, 25 h aligbeia rou beor von bem auf Grund ber Naturoffenbarung erfannten mahren Wefen Gottes; fo ift h abibeia 2 Theff. 2, 10. 12 f. 2 Kor. 4, 2 der Thatbestand des im Evangelium offenbarten göttlichen heilswillens (vgl. Bal. 2, 5. 14: ή άλήθ. του εδαγγελίου). Ebenfo bezeichnet auch sonst abigbera die Uebereinstimmung eines Thatbestandes mit einer Ausfage oder einem Urtheil (2 Kor. 12, 6. 7, 14. Rom. 9, 1), entsprechend dem Abjektiv algebereinstimmung der menschlichen Ausfage mit dem Thatbestand, d. h. die subjektive Wahrhaftigkeit (2 Kor. 7, 14. 11, 10. Röm. 3, 7. 15, 8), entsprechend dem Abjeftiv alydig (2 Ror. 6, 8. Röm. 3, 4). Ift nun dem Apostel die Hauptsache in der Religion nicht irgend eine theoretische Erfenntniß über das göttliche Befen, sondern die Erkenntnig des göttlichen Billens, fofern beffen Erfullung die Gerechtigteit beschafft, so wird ihm der Sauptinhalt aller Bahrheit der Thatbestand dieses göttlichen Willens sein, und so kann die Bahrheit als ein sittliches Bringip, als die Norm ber Gerechtigfeit gedacht werden. In diefem Ginne fteht Rom. 2, 8, bas aneideiv τη aληθεία dem πείθεσθαι τη άδικία (im umfassenden Sinne) entgegen

aber die Juden eine abbilbliche Darstellung (µóçqwois) der Wahrheit in dem ATlichen Gesetze (Röm, 2, 20) mit seinen Rechtssatzungen (δεκαιώ-ματα: 2, 26. 8, 4), sofern dasselbe sie den normgebenden Willen Gottes erkennen und darnach den Unterschied von Gut und Böse prüsen lehrt (2, 18; vgl. 12, 2). Die im Gesetze geoffenbarte Wahrheit sagt also dem göttlichen Willen gemäß auß, waß gut und die ift, 6) damit auf Grund seiner Forderung jeneß gethan werde. Gerade dem ehemaligen Pharisäer, der an der ATlichen Offenbarung vorzugsweise die gesetzliche Seite ins Auge faßte, war die Gerechtigkeit nur zu erlangen durch das Thun des im Gesetz als Gottes Willen bezeichneten Guten. Darin liegt keineswegs, daß die Gerechtigkeit nur als äußerliche Leistung gefaßt wird im Gegensatz zur Gesinnung (vgl. Reuß II, S. 22) — eine Verkehrtheit, die wohl in der Praxis, aber keineswegs im Prinzip des Pharisäsmus lag —, wohl aber, daß sie als eine durch menschliche Leistung zu realissirende, durch ein bestimmtes Verhalten zu erlangende betrachtet wird.

c) Nur Köm. 3, 5 wird bei Paulus der Begriff der δικαιοσύνη aus Gründen, die im Zusammenhange liegen, so auf Gott angewandt, daß er wie beim Menschen die normale Beschaffenheit seines Verhaltens überhaupt bezeichnet.<sup>7</sup>) Da diese sich aber eigentlich von selbst versteht, sofern er ja selbst die höchste Norm ist und giebt, so wird die Gerechtigs

<sup>(</sup>vgl. 1 Kor. 5. 8. 13, 6); und 2 Kor. 13, 8 ift es die Wahrheit, die man durch das τὸ χαλὸν ποιεῖν (v. 7 = ποιεῖν χαχὸν μηθέν) verwirklicht. — 6) Es findet sich auch gar nicht selten diese allgemeinere Bezeichnung dessen, was den Inhalt der Gerechtigkeit ausmacht. Paulus redet von dem Thun des Guten (τὸ ἀγαθόν: Gal. 6, 10. 2 Kor. 5, 10. Köm. 2, 10. 7, 19. 9, 11. 13, 3; vgl. Köm. 12, 9. 21. 1 Theff. 5, 15) oder Schönen (τὸ χαλόν: Gal. 6, 9. 2 Kor. 13, 7. Köm. 7, 18. 21; vgl. Gal. 4, 18. 2 Kor. 8, 21. Köm. 12, 17. 1. Theff. 5, 21. 2 Theff. 3, 13) und von den ἔργα ἀγαθά (2 Kor. 9, 8. Köm. 2, 7. 13, 3. 2 Theff. 2, 17). Bgl. im Gegensat dazu die analogen Ausdrücke: φαδλον πράσσειν (Köm. 9, 11) oder τὸ πονηρόν (Köm. 12, 9; vgl. Gal. 1, 4. 1 Theff. 5, 22), τὸ χαχόν ποιεῖν (2 Kor. 5, 10. 13, 7. Köm. 2, 9. 3, 8. 7, 19. 13, 4. 10; vgl. 1 Kor. 10, 6. 13, 5. Köm. 12, 17. 21. 14, 20. 16, 19. 1 Theff. 5, 15), ἔργον χαχόν (Köm. 13, 3).

<sup>7)</sup> Es handelt sich nämlich Röm. 3, 4 darum, daß Gott, indem er felbst der Untreue ber Menschen gegenüber sein Wort halt, fich als mahr beweist (vgl. v. 7: h adhθεια του θεου); die Untreue der Menschen trägt also in diesem Falle nur dazu bei, die Treue Gottes in der schwersten Probe zu erweisen; und da jene v. 5 unter den allgemeinen Gefichtspunkt der adenia gestellt wird, so wird diese ihr gegenüber als dixacooben bezeichnet, weil die Wahrhaftigfeit oder das Halten des gegebenen Wortes beim Menschen mit zu bem fittlich-normalen Berhalten gehört. Die lebertragung Diefes Begriffes auf Gott war aber hier badurch nahe gelegt, daß in der v. 4 citirten Stelle (Bfalm 51, 6) mit einem fühnen Anthropomorphismus Gott gleichfam als ein Berflagter bargestellt war, ber im Bericht unschuldig (gerecht) befunden wird und fo als Gieger aus bemfelben hervorgeht. Daber ichließt der Kontert die Begiehung auf "die Folgerichtigkeit des heilfamen Sandelns Gottes mit den zum Beile bestimmten Menfchen" (Ritschl II, S. 116) aus, nach der es mit nioric synonym ware. Vollends unberechtigt ist es aber, mit Benfchlag II, S. 94 aus einer folden, lediglich durch den Kontraft im Ausbrud bedingten, Stelle allem ATlichen Sprachgebrauch entgegen bie Gerechtigfeit Gottes überall als seine Rechtheit und "fittliche Normativität" zu faffen, sodaß die Liebe ihren eigentlichen Kern ausmachte.

feit Gottes fonft nur barauf bezogen, bag er in feinem Urtheil über ben Menfchen und in feinem Berhalten gegen ihn fich an die von ihm ge= fette Norm für daffelbe bindet, d. h. fie wird fast ausschlieflich als richterliche gedacht, wie auch meift im A. T. (Pfalm 7, 12. 9, 5. Jer. 11, 20; vgl. Pfalm 97, 2. 89, 15). Er wird die Welt richten in Gerechtigfeit (Act. 17, 31. Rom. 3, 5 f.).8) Es ware ein Biberfpruch, wenn der Richter nicht in feinem Urtheil an diefelbe Norm gebunden ware, an welche er als Gesetzgeber die Menschen gebunden hat. Dazu gehört aber junachst negativ, daß er die Berson nicht ansieht (pgl. Lev. 19, 15), d. h. feine Rudficht nimmt auf die Beschaffenheit der gu richtenden Person, welche mit bem Gegenstande des Urtheils in feinem Zusammenhange steht (Gal. 2, 6: πρόσωπον θεος άνθρώπου ου λαμβάνει; vgl. Röm. 2, 11). Positiv gehört dazu, daß sein Gericht ergeht κατά άλήθειαν (Röm. 2, 2), d. h. dem wirklichen Thatbestand gemäß, und der wirkliche Thatbestand der Gerechtigkeit wird eben fonstituigt durch die vollkommene Erfüllung des göttlichen Willens.9) Die Gerechtigkeit Gottes wird sich darin zeigen, daß er sich anders gegen den verhalt, ber nach diesem Magitabe ale dixacos erfunden wird, andere gegen Es wird ausbrudlich als das Wefen der göttlichen δικαιοκρισία bezeichnet (v. 5), daß er jedem vergilt nach seinen Werken (v. 6).10) Wo dieses nicht der Fall ist, wie in der 9, 10—13 erörterten Geschichte, erhebt sich ber Zweifel, ob nicht Unge-rechtigseit bei Gott sei (v. 14). Wo die Sünden ungestraft vorbeigelassen find und darum ber Schein entstanden ift, als behandle Gott ben Sunder

<sup>8)</sup> Rur weil bie Ungerechtigfeit ber Menschen bagu bient, bas normale Berhalten Gottes ju beweisen, entsteht Rom. 3, 5 bie Frage, ob es nicht ungerecht fei, wenn Gott ben Born, ber doch nur die Biderfacher feiner Zwede treffen tann, über folche verhangt, die feiner Berherrlichung bienen. Aber von der Borausfetung aus, bag nur ber Berechte die Welt richten fann und daß Gott zugestandenermaßen die Welt richten wird. fchlägt Paulus v. 6 von vorn herein jeden Zweifel an der Gerechtigfeit Gottes nieder. 9) Bott tann also nicht darauf feben, ob der Menfch durch fein upivete fich als ein Freund des göttlichen Willens geberbet, fondern lediglich auf fein Thun (Rom. 2, 1 f.). Nicht die Borer des Gefetes find im Urtheile Gottes gerecht, fondern die Thater beffelben. werden für gerecht erflart werden (v. 13). Es erhellt hier aus dem Barallelismus, baß δικαιούν (= פּצְדִיק Er. 23, 7) sensu forensi steht (vgl. Köm. 3, 4 nach Psalm 51, 6) von dem göttlichen Urtheil, wodurch er einen als dixaiog erflärt, wie Matth. 12, 37 und bei Jacobus (§. 53,b). Diefer Gerechtsprechung fteht entgegen die Berurtheilung Gottes (κατάκριμα Röm. 5, 16. 18. 8, 1; κατακρίνειν 1 κοτ. 11, 32; κατάκρισις 2 Kor. 3, 9), wofür oft auch das eigentlich sensu medio (Rom. 5, 16) stehende upipa (Gal. 5, 10. 1 Kor. 11, 29. 34. Röm. 2, 2 f. 3, 8. 13, 2) gebraucht wird (vgl. xpivetv sensu medio: 1 Kor. 5, 13. Röm. 2, 16. 3, 6, häufiger sensu malo: 1 Kor. 11, 31 f. Röm. 2, 3, 12. 3, 7. 2 Theff. 2, 12). — 10) Nach feiner Faffung des Begriffs der Gerechtigfeit (vgl. Anm. 7) bezieht Ritschl II, G. 116 auch hier die Gerechtiafeit Gottes auf die Beilsvollendung der Gerechten und faßt den Born über die Ungerechten nur als Mittel dazu, während doch v. 6 nach der Expositon in v. 7-10 eben auf die doppelseitige Vergeltung hinweift. Auch in dem Rom, 9, 28 angezogenen Citat (Jef. 10, 22) ift die Gerechtigfeit die Gottes Berhalten gegen die Sünder bestimmende (val. auch 2 Theff. 1, 6 f. und dazu §. 64, b. Unm. 1).

nicht, wie es seinem Berhalten entspricht, da bedarf es eines Erweises seiner Gerechtigkeit (3, 25). Weil also die göttliche Gerechtigkeit, wie die menschliche Ungerechtigkeit, so auch die menschliche Gerechtigkeit als solche anerkennt und behandelt, hängt alles Heil des Menschen davon ab, ob es bei ihm zur δικαιοσύνη kommt.

d) Welches das Seil ift, das der Mensch von Gott zu erwarten hat, wenn er durch seine Gerechtigkeit zu einem entsprechenden Berhalten bewogen wird, erhellt daraus, daß der mahre Gott nicht nur in ATlichen Citaten (Röm. 9, 26. 14, 11), sondern auch sonst (2 Kor. 3, 3. 6, 16. 1 Theff. 1, 9) als der lebendige Gott bezeichnet wird. Darum ift das Leben ein fo hohes Gut, weil es Theilnahme an einem Gott wefentlichen Gute ift. 11) Um also dies höchste Gut zu erlangen, muß die Gerechtig= feit beschafft werden. Allerdings wird die Ertheilung des Lebens an die Gerechten nirgends von Paulus ausdrücklich auf die Gerechtigkeit Gottes zurückgeführt (boch vgl. Röm. 2, 7 mit v. 5 f.). Allein das hängt nur damit zusammen, daß thatfächlich, wie wir feben werden, fich die Berechtigkeit des Menschen nirgends von selbst realisirt, daß also das Leben nie durch einfaches Urtheil der göttlichen Gerechtigfeit zuerkannt, fondern feine Ertheilung nur durch ein Eingreifen ber göttlichen Gnade ermöglicht wird. Ift nun dies Leben im A. T. zunächst als ein irdisches gedacht - wobei felbstverftändlich langes Leben nur dann ein But ift, wenn es mit Wohlsein und Glück verbunden ift (Deut. 5, 33. 30, 20), ohne daß dies im Worte liegt -, fo erscheint es bei Paulus im pragnanten Ginne als ein Leben, das fein Ende hat, auch wo es nicht ausdrücklich als ewiges, wie Gal. 6, 8. Nom. 2, 7. 5, 21. 6, 22 f., bezeichnet wird. fich dieses Leben realisirt gegenüber dem in der Menschheit herrschenden Tode, kann erst später sich ergeben. In diesem Sinne war icon in den Reden Jesu, wie bei Petrus und bei Jacobus, das Leben oder ewige Leben als das höchste Gut genannt (vgl. §. 64, d).

### §. 66. Die Unmöglichfeit der eigenen Gerechtigfeit.

Dem driftlichen Bewußtsein steht von vornherein fest, daß die an sich für den Menschen vorhandene Möglichkeit, durch sich selbst zur Ge-

<sup>11)</sup> Schon im A. T. ist das Leben das höchste Gut, wie es denn Deut. 30, 19 ausdrücklich als der Indegriff alles von Gott zu erwartenden Segens erscheint und darum als die Folge des Thuns der göttlichen Gebote (Lev. 18, 5; vgl. Gal. 3, 12. Köm. 10, 5) oder der Gerechtigkeit (Hab. 2, 4. Prov. 11, 19). Daß Gerechtigkeit und Leben auch dem Apostel noch Korrelatbegriffe sind, erhellt aus Röm. 5, 17. 21 und liegt deutlich zu Tage Gal. 3, 21, wonach das, was Leben zu geben im Stande sein soll, auch Gerechtigkeit bewirken können muß, und Köm. 5, 18, wonach das Rechtsertigungsurtheil, das einen sür gerecht erklärt, als zum Leben gehörig (denalwag Cochs) bezeichnet wird. Darum ist auch das Geset, dessen Ersüllung die Gerechtigkeit bewirkt, zum Leben gegeben (7, 10). Es muß durchaus die willkürliche Umsetung in den Bezgriff des gestlichen Lebens abgewiesen werden, da mit ganz verschwindenden Ausnahmen, die der Kontext von selbst ergiebt, Paulus bei dem allgemein biblischen Bezgriffe des Lebens stehen bleibt.

rechtigkeit zu gelangen, nie zur Birklichkeit geworden ist, noch werden kann.a) Das liegt freilich nicht daran, daß die Werke des Gesetzes als solche nicht im Stande sind, die Gerechtigkeit zu bewirken, sondern daran, daß die Gesetzeserfüllung Aller erfahrungs= und schriftgemäß eine unvollkommene ist.b) Der tiesere Grund davon ist die Herrschaft der Sünde im Menschen, welche ihm zum Bewußtsein kommt an dem leidentlichen Zustand, in den ihn die Begierden versetzen, und an seiner Unsähigkeit, das erkannte und gewollte Gute zu thun.c) Um dieser Sünde willen ist der Mensch aber dem göttlichen Zorngericht verfallen, welches ihm den Tod, dem kein Leben folgt, oder das Verderben bringt.d)

a) Wenn die Thäter des Gesetzes für gerecht erklärt werden oder gerecht im Urtheil Gottes sind (Röm. 2, 13), so ist auch der vorchriftlichen Menschheit an fich die Möglichkeit gegeben, fich die Gerechtigkeit zu beschaffen und jo das Seil zu erlangen; dem Bolke Israel hat Gott im mosaischen Gesetz seinen Willen offenbart (v. 18), und ben Beiden ist das Werk des Gesetzes ins Herz geschrieben (v. 15). Eine solche Gerechtigfeit, wie fie durch die Erfüllung des Gefetes bewirft mare, murde aus dem Gesetz herrühren (10, 5: ή δικαιοσύνη ή έκ τοῦ νόμου), sofern das Befetz als die Offenbarung des göttlichen Billens fie ermöglicht hat. Sie ware aber auch eine eigene Gerechtigkeit (v. 3: ή ίδία δικαιοσύνη), sofern fie eine vom Menschen durch seine Erfüllung des göttlichen Willens erworbene ift. Einer solchen Gesetzeserfüllung könnte der Mensch sich rühmen vor Gott, er könnte sie ihm als sein Berdienst vorhalten. Ift Abraham wirklich in Folge von Werken gerechtfertigt worden, die er gethan und durch die er den Willen Gottes erfüllt hat, so hat er etwas, bessen er sich rühmen kann (Röm. 4, 2). Diese nothwendige Konsequenz jener hypothetischen Prämisse steht dem Apostel so fest, daß er von ihr aus über die Zuläffigfeit jener Prämiffe entscheidet. Weil ihm nämlich vom chriftlichen Standpunfte aus von vorn herein gewiß ift, daß der Menfch überhaupt (also auch Abraham) Gott gegenüber nichts hat, noch haben kann, deffen er sich rühmen könnte (άλλ' οὐ πρός Θεον scil. καύχημα έχει), so kann auch Abraham nicht aus Werken gerechtfertigt sein. Es ist das derselbe Gedankengang, von welchem Paulus 3, 28 (lies: ovv) feine Thefe, daß der Mensch ohne Gefetzes= werfe gerechtfertigt werde, baraus folgert, daß durch die Heilsordnung des Gesetzes das Rühmen des Menschen nicht ausgeschlossen wäre (v. 27). Der Grund aber, weshalb der Apostel als felbstverständlich voraussetzt, daß die Beschaffung der Gerechtigkeit und damit die Erlangung des Heiles nicht mit einem Ruhmen des Menschen verbunden sein fann, ift der, daß das Christenthum ihm eine Gnadenanstalt ift (§ 58, b) und die gött= liche Gnade alles menschliche Berdienen und Rühmen ausschließt (4, 4).1)

<sup>1)</sup> Die ganze Erscheinung Christi, insbesondere sein Tod, durch den sich uns die göttliche Gnade vermittelt, wäre ja zwecklos, wenn die Gerechtigkeit auf jenem an sich möglichen Wege auch in Wirklichkeit beschafft werden könnte. Es wäre ja dann nur nöthig, jeden auf diesen Weg hinzuweisen. Wenn durch ein Gesetz Gerechtigkeit vermittelt wird, so ist Christus umsonst (dwpean) d. h. ohne Grund, unnöthiger Weise

Hiernach muß es dem chriftlichen Bewußtsein an sich feststehen, daß niemand auf Grund des Gesetzes bei Gott für gerecht erklärt (Gal. 3, 11), oder daß aus Anlaß von Gesetzeswerken nie ein Mensch vor Gott gerechtsertigt werden wird (Röm. 3, 20).

b) Die Unmöglichkeit, aus Gesetzeswerken gerecht zu werden, läßt sich aber auch thatfächlich nachweisen. Freilich beruht sie keineswegs darin. dak Gesetseswerke an sich eine unvollkommene Erfüllung des göttlichen Willens sind, etwa weil darunter nur eine äußerliche Befolgung von allerlei Satzungen aus finnlichen Motiven verstanden mare, wie noch Reander, S. 660 ff. und Ufteri, S. 57 ff. meinen. Nirgends unterscheidet Baulus awischen dem Thun des Gesetzes, welches nach Röm. 2, 13 an sich wohl rechtfertigen kann, und den Gesetzeswerken, aus benen keiner gerechtfertigt wird (3, 20). Wäre das Gesetz nicht die ausreichende Offenbarung des göttlichen Willens, so murde eben nur eine Bervollständigung des Ge= setzes und nicht eine neue Seilsanstalt im Christenthum gegeben sein. Baulus aber, der mohl weiß, daß das Gesetz die Liebe des Rächsten verlangt (13, 10) und die bose Begierde verbietet (7, 7), kann nicht unter ben Forderungen des Gesetzes eine Summe äußerlicher Satungen ver= ftanden haben. Die Gesetzeswerke an sich könnten also wohl rechtfertigen. wenn sie nur vorhanden wären, und sie sollten es, ba ja das Gefet zum Leben gegeben war (7, 10). Aber sie sind eben faktisch nie in bem Umfange vorhanden, in dem fie allein die Gerechtigkeit des Menschen beschaffen könnten.2) Baulus geht von der Erfahrungsthatsache aus, daß feiner alle Gebote gehalten hat. Alle haben gefündigt (Rom. 5, 12); Alle ermangeln der Ghre, welche Gott ertheilt, wenn er einen für gerecht erflärt (3, 23), und stehen unter dem Fluch des Gesetzes, welcher den Segen Abrahams ausschließt (Gal. 3, 9 f.).3) Das Sittenverderben bes

gestorben (Gal. 2, 21): es hätte ja basselbe auch auf anderem Wege erreicht werden können. Wenn man auf Grund eines Gesetzes (εν νόμφ) d. h. durch Erfüllung desselben gerechtsertigt wird, so hört das Band auf, das uns mit Christo (als dem Heilsmittler) verbindet (κατηργήθητε ἀπό τοῦ Χριστοῦ) und ebenso der Zusammenhang mit der göttlichen Gnade (της χάριτος έξεπέσατε: Gal. 5, 4), welche dann nichts mehr an uns zu thun hat, da Gott nach seiner Gerechtigkeit ohnehin den Thäter des Gesetzes sür gerecht erklären müßte.

<sup>2)</sup> Genau so entschieden nämlich, wie Fesus (§. 24, c) und Jacobus (2, 10), spricht Paulus die Solidarität aller einzelnen Gebote des Gesetzes aus. Wer durch Annahme der Beschneidung sich einmal dem Gesetze unterwirft, übernimmt damit die Verpstichtung, das ganze Gesetz zu halten (Gal. 5, 3); und das Gesetz spricht seinen Fluch über jeden aus, der nicht alle seine Gebote hält (3, 10 nach Deut. 27, 26). Schon darum können unter den špra oder unter dem notein und neassen, welches das Gesetz sordert, nicht bloß äußerliche Handlungen verstanden sein. Unter den köpra thz sapusic (Gal. 5, 19), welche v. 21 als ein npässen bezeichnet werden, werden auch Gesinnungen mit ausgezählt wie ködpa, ζήλος, douás, kpideia, φθόνος (vgl. 2 Kor. 11, 15); umgesehrt gehört selbst die evangelische Berkündigung zu den kpra (1 Kor. 3, 13—15. 15, 58. 16, 10) und ebenso jedes echt christische Verhalten (Gal. 6, 4. 2 Kor. 9, 8), wie ja Paulus 1 Thess. 1, 3 sogar von einem kprov thz nierew redet. — 3) Sehr nachdrücksich bestreitet freilich Ritschliche II, S. 309, daß die thatsächliche

Beidenthums, wie es Paulus Rom. 1 fcilbert, bedarf feines Beweises. Aber auch die Juden laffen es trots allem icheinbaren Gifer für das Gefet doch am Thun beffelben fehlen (2, 1 f.); nicht darum, weil ihre Erfüllung eine angerliche ift oder aus unlauteren Motiven hervorgeht, fondern weil fie die einfachsten Gebote, wie das sechste und fiebente in ihrem Thun übertreten (v. 21 f.) und durch diese llebertretung des Gesetzes Gott, verunehren, beifen Ehre bas Salten seiner Gebote fordert (v. 23). Was aber jo die Erfahrung lehrt, bestätigt die Schrift. In einer Reihe AIlicher Stellen (Röm. 3, 10-18) findet Paulus eine Schilderung ber allgemein-menschlichen Sündhaftigkeit, indem er v. 19 ausdrücklich bevorwortet, daß nach der Intention der Schrift die Juden diefe Stellen auch auf sich beziehen sollen; und nach Gal. 3, 22 hat die Schrift Alles unter Sunde verichloffen, indem fie alle Menfchen mit all ihrem Thun in gleicher Beise für jundhaft erklärt. Diese Thatsache selbst ist ebenso die Boraussetzung der Predigt Jesu (§. 21, a) wie der Urapostel; nur daß dieselbe für Baulus bei seinem Begriff des Sexacovern zugleich die Unmöglichkeit ber Beichaffung der Gerechtigkeit Seitens des Menichen involvirt. Behört zu dieser die absolute Normalität des religiös sittlichen Lebens, so lehrt freilich jede Erfahrung, daß fein Mensch dixavos ift.

c) Diese ausnahmslose Ersahrung muß aber doch einen tieseren Grund haben, und diesen findet Paulus darin, daß der Mensch von einer Macht beherrscht ist, welche ihn an der Ersüllung des Gesetzes und damit an der Realisirung der Gerechtigkeit hindert: das ist die Macht der äpageisa. Wer sich der Sünde dienstdar macht, hat sich eben damit emanzipirt von der Gerechtigkeit (Nöm. 6, 20) und seine Glieder zu Wassen der ädersagemacht (v. 13), so daß mittelst ihrer statt der gottgewollten deracovirg die ådersa verwirklicht wird. O lange der Mensch unter der Bot-

Nichterfüllung des Gefetes oder feine Unerfüllbarkeit dem Apostel der reale Grund für die Unmöglichfeit der Rechtfertigung aus den Gesetheswerten und für die Anordnung einer neuen Rechtfertigungsordnung fei. Aber aus der Argumentation in Gal. 3, 11, auf die er fich beruft, folgt nur, daß die durchgebende Richterfüllung des Gesetses, die fich ja empirisch nie beweisen läßt, dem Apostel a priori feststeht aus der Unvereinbarfeit des Glaubens als ber in der Beiffagung bezeugten Seilsbedingung mit ber im Gefet fripulirten Bedingung bes Thuns, daß alfo diese Unvereinbarfeit ihm ber (logifche) Erkenntnifigrund ber allgemeinen Sündhaftigkeit ift, für die er erft nachträglich bie thatfächliche Begründung oder den Realgrund auffucht. Die Unichauung, daß nach ber ursprünglichen Ordnung Gottes, welche erft burch bas Dagwischentreten ber menichlichen Sunde an der Erreichung ihres 3medes verhindert ift, ber Menich aus Gefeteswerfen lediglich auf Grund gerechter Bergeltung gerechtfertigt werden follte, beruht allerbings auf seiner (ursprünglich pharifäischen) Auffassung bes A. T. (vgl. II, S. 311). Allein barum ift Röm, 2, 6-13 fein bloßes argumentum e concessis, das die pharifaifche Unnahme einer boppelfeitigen Bergeltung widerlegen foll (vgl. II, S. 155). Denn barin, bag nach biefer Orbnung unter ben empirischen Berhaltniffen eine allgemeine Beftrafung nothwendig murbe, findet Paulus eben die Nothwendigfeit der neuen Rechtfertigungsordnung begründet. 4) Bei ber Wiederaufnahme Gedankens von Rom. 6, 13 in v. 19 wird die Gunde ihrem Befen nach bezeichnet theils als sittliche Befleckung (vgl. 1, 24), theils als ausdrückliche Regirung des göttlichen Willens (avoula; vgl. 2 Kor, 6, 14, wo diefelbe der dinacooby ent=

mäßigkeit dieser Sündenmacht steht (Röm. 3, 9; vgl. Gal. 3, 22), so lange fie eine absolute Berrichaft über ihn ausübt (Rom. 5, 21: βασιλεύει) und ihn zum willenlosen Knechte macht (6, 17. 20), fann er die Gerechtigfeit nicht verwirklichen, deren Gegentheil zu verwirklichen bas Streben ber Sündenmacht ift. Dag er aber von diefer Macht beherrscht wird, lehren schon bie Urapostel (§. 46, b. 52, b); nur daß Baulus noch icharfer psychologisch analysirt hat, wie der Mensch jum Bewußtsein dieser Unfreiheit tommt. Die in ihm vorhandene Sundenmacht ift nämlich fo lange scheinbar tobt, bis fie die erste Lebensäußerung von fich giebt, indem sie die bose Begierde im Menschen erregt (7, 8).5) Die Begierde ist weder die Sunde selbst, da fie von ihr bewirft wird, noch die einzige Erscheinungsform der Sunde; aber fie ift diejenige Erscheinungsform, an welcher das Wefen der Sünde als einer den Menschen beherrschenden Macht am beutlichsten hervortritt. Denn die Begierde bemächtigt fich des Menschen und versetzt ihn in einen leidentlichen Zustand; sie erzeugt das πάθος ἐπιθυμίας (1 Theij. 4, 5; vgl. Röm. 1, 26: πάθη ἀτιμίας), die παθήματα (Sal. 5, 24: παθήματα καὶ ἐπιθυμίαι. Röm. 7, 5: παθήματα των αμαρτιών). Un diejem leidentlichen Zustande wird sich der Menich der in ihm wohnenden Sündenmacht als einer von seinem Ich fich unterscheidenden bewußt, die im Stande ift, etwas in ihm zu erregen, bas er nicht als sein eigen anerkennt, dem gegenüber er sich nicht frei, fondern abhängig, nicht aktiv, sondern passiv fühlt. Bon freien Stücken würde er das Bose nicht thun, sobald er das Gute aus dem göttlichen Gesetze kennen gelernt; aber er thut nicht das Gute, was er thun will, sondern das Böse, was er nicht will (Röm. 7, 15. 19), weil sein Wollen stets ein unfräftiges bleibt und nicht zum Vollbringen kommt (v.

gegensteht), weshalb auch die Entwicklung der Sünde in der Offenbarung des avopos gipfelt (2 Theff. 2, 8). Die einzelnen Erscheinungen, in denen fich die Gunde realifirt (ápapriai: Gal. 1, 4. 1 Ror. 15, 3. 17. Röm. 7, 5; vgl. 1 Theff. 2, 16.; äuaprinuata: 1 Kor. 6, 18. Röm. 3, 25), werden, wenn die Beziehung auf das sie verbietende Geset (Gal. 3, 19. Röm. 2, 23) oder sonst ein ausdrückliches Gebot Gottes (Röm. 5, 14.) hervorgehoben wird, llebertretungen genannt (4, 15: ob - odu έστιν νόμος, οδδέ παράβασις; vgl. Gal. 2, 18. Röm. 2, 25. 27). Aber die Sünde bleibt ftrafbar, auch wenn fie nicht auf Grund eines positiven Berbotes als llebertretung angerechnet werden fann (Möm. 5, 13 f.; vgl. 2, 12). Der Ausdruck napántuma bezeichnet zunächst auch die Uebertretung eines positiven Berbotes (Röm. 5, 15. 17 f. 20. 11, 11 f.), fteht aber aud von Sünden überhaupt (Gal. 6, 1. 2 Ror. 5, 19. Rom. 4, 25. 5, 16). — 5) Unter den Begierden (sandoppiat) verfteht Paulus, wie Betrus und Jacobus (§. 46, b, 56, a), nicht die natürlichen Triebe des Leibes, weil dieselben in der empirischen Menichheit nirgends mehr als folche jum Borichein tommen, fondern die fündlichen, widergöttlichen Reigungen (Röm. 1, 24), mögen fie nun finnlicher oder geiftiger Art fein. Er führt mit Absicht das ATliche Gebot der fündlichen Begierde (Ex. 20, 17. Deut. 5, 21) fo an, daß er nicht bestimmte Wegenstände der Begierbe als verboten nennt, sondern bas επιθομείν als folches (Röm. 7, 7). Jede Begierde in seinem Sinne ist ein Erzeugniß der Sünde (v. 8), die uns zwingt, den Begierden des Leibes zu gehorchen (6, 12); jeder natürliche Trieb fann durch die Sünde zur enedopia verfehrt werden (13, 14). Stellen wie 1 Thoff. 2, 17. Phil. 1, 23 haben natürlich mit diesem technischen Gebrauch des Wortes entdoula nichts zu thun.

- 18). Dieser unbegreisliche Selbstwiderspruch (v. 15: 8 κατεργάζομαι, οὐ γιγνώσκω) löst sich nur dadurch, daß eine fremde Macht im Menschen wohnt (v. 17. 20), die Macht der Sünde.6) Was der Apostel so als seine eigene Ersahrung ausspricht, das kann er zugleich als die allgemein menschliche Ersahrung betrachten. Wenn die im Menschen vorhandene Sünde selbst da stets zur Herrschaft gelangt, wo in Folge der Gesetessoffenbarung und ihrer höchsten Werthschähung, wie sie dei ihm als Pharisäer stattsand, das Wissen und Wollen des Guten vorhanden ist, so muß sie ja überall da nur um so schrankenloser ihre Herrschaft üben, wo dies Wissen oder Wollen des Guten getrübt ist oder fehlt.
- d) In Folge dieser Sündenknechtschaft, welche fie verhindert, die Gerechtigfeit in sich zu verwirklichen, sind die Menschen dem Gericht Gottes verfallen (Röm. 3, 19 f.). Denn diefer fordert die dexacooring und muß darum das Fehlen derfelben ebenfo nach feiner Gerechtigkeit beftrafen, wie er ihr Borhandenjein durch jein Urtheil und fein Berhalten anerkennt (§. 65, c). Das Gefet, sofern es die Gunde des Menschen zu einer Uebertretung feines ausdrücklichen Gebotes stempelt, bewirkt den Born Gottes (4, 15). Derfelbe ergeht aber über alle adixia (1, 18), auch wenn fie von folden verübt wird, die fein positives die Gunde als strafwurdig verurtheilendes Bejet bejagen (2, 12). Das Gericht Gottes, bem ber Uebelthäter nach v. 3 nicht zu entfliehen wähnen foll, ift nichts Anderes, als eine Meuferung des göttlichen Bornes, den er fich durch feine Gesetzesübertretung gehäuft hat, am Tage des Zornes und der Offenbarung des gerechten Gerichts Gottes (v. 5. 8).7) Wie in der urapostolischen Berkündigung (§. 50, d. 57, d), so erscheint auch bei Paulus nach ATlicher Anschauma der leibliche Tod ausdrücklich als die auf Grund der göttlichen Rechtsfestsetung (δικαίωμα 1, 32) bestimmte Strafe der Sünde (6, 21, 23,

<sup>6)</sup> Paulus führt aus, wie, wenn er das von ihm nicht Gewollte thut, er dem Gefetz, welches sein Thun verurtheilt, darin beistimmt, daß es nicht gut sei (Röm. 7, 16), wie er sich mit ihm am Guten freut (v. 22). Aber er sindet es bei seiner Selbst-beobachtung als ein feststehendes Gesetz in sich vor, daß ihm, der das Gute thun will, stets das Böse unmittelbar nahe liegt, so daß er es immer zuerst ergreist (v. 21), daß die Sünde ihn zum Kriegsgefangenen macht, sodaß er ihrem Gesetze dienen muß (v. 23—25); er fühlt sich in ihre Knechtschaft verkauft (v. 14).

<sup>7)</sup> Wenn dieser Jorn an dem Tage, wo Gott als der Gerechte die Welt richtet, über den Sünder sich gleichsam entladet (Röm. 3, 5 f. 5, 9. 9, 22), so sind damit vorsläufige Offenbarungen dieses Jornes nicht ausgeschlossen (1, 18). Ritschl will auch hier die Jornesossendarung eschatologisch fassen, indem er 2, 5 als Wiederausnahme von 1, 18 faßt (II, S. 142 fs.); aber 1, 32—2, 4 läßt sich nicht zusammensassen, da die \*\*xρίνοντες τὸν ἔτερον 2, 1 unmöglich mit den ἐπιγνόντες 1, 32 identisch sind, die gerade συνευδοχοδούν τοις πράσσουσιν. Daß der Jorn, vor dem die Gläubigen nach 5, 9 bewahrt werden, eben der ist, den sie sich durch ihre vorchristlichen Sünden zugezogen hatten, zeigt die Begründung dieser Errettung auf ihre Rechtsertigung, d. h. auf ihre Lossprechung von denselben. Ueberhaupt ist jede Rechtsvollstrectung, die Gott sich vorbehalten (12, 19 nach Deut. 32, 35), auch die durch die Obrigkeit als seine Dienerin geübte (13, 4: ἔχδιχος εἰς δργήν), eine Aeußerung seines Jornes.

7, 5. 8, 10).8) Allerdings aber kann der Tod im Gegensatz zu dem Leben im prägnanten Sinne (§. 65, d) nur als ein solcher gedacht sein, dem keine Ausscheng (durch die Auserstehung) bevorsteht, dem kein neues Leben solgt, der also ebenso ewig währt, wie jenes Leben (Nöm. 8, 13). In diesem Sinne ist der Tod das Schicksal der ἀπολλύμενοι (2 Kor. 2, 15 f.), und dies ἀπόλλυσθαι (vgl. 1 Kor. 1, 18. 8, 11. 15, 18. 2 Kor. 4, 3. 9) ist identisch mit dem Gerichtetwerden (Nöm. 2, 12), wo es sensu malo steht. Die σαεύη δογης sind nach Nöm. 9, 22 zur ἀπώλεια bestimmt, und so erscheint dieser Begriff, der auch hier, wie §. 34, c, zu nächst einen gewaltsamen Tod bezeichnet (1 Kor. 10, 9 f.), als Ausbrucksür das definitive Verderben, dem der Mensch im Gerichte verfällt, abwechselnd mit dem synonymen Ausbruck φθορά (Gal. 6, 8; vgl. 1 Kor. 3, 17). Bgl. §. 64, d.

## §. 67. Die Uebertretung Adams und ihre Folgen.

Bgl. A. Dietzsch, Abam und Christus. Bonn 1871.

Thatsache ift, daß die Gesammtheit der Menschen in der gegenwärtigen Weltzeit von einer ungöttlichen Macht bestimmt wird und den Charakter der Sündhaftigkeit an sich trägt.a) Diese Thatsache sührt Paulus zurück auf die Uebertretung des ihnen gemeinsamen Stammvaters.b) Zugleich ist damit, daß bei seiner Sünde der Tod von Gott als ihre Strase gesordnet wurde, dieser die allgemeine Strase für alle Sünder geworden.c) Auch läßt sich mit höchster Wahrscheinlichkeit annehmen, daß Paulus den verderblichen Sinsluß Adams auf sein Geschlecht auf die durch die Zeugung vermittelte Blutsgemeinschaft zurückgeführt habe.d)

a) Bas jeden Einzelnen immer wieder die eigene Erfahrung lehrt, gilt natürlich auch von der Menschheit im Ganzen oder vom xóopos. 1) Beil sie der Sünde dient, ist die ganze Welt dem Gerichte Gottes

<sup>8)</sup> Anch hier darf man nur an den leiblichen Tod denken und nicht etwa den Begriff des geistlichen Todes, der ebenso wie der des geistigen Lebens einer ganz anderen Gedankenreihe angehört, hineinziehen, wie noch Schmid II, S. 253 thut; oder mit Usteri, S. 35 annehmen, ohne die Sinde wäre der Tod nur in keiner Berbindung mit den llebeln gestanden, die wir als Folgen der Sinde fühlen, und würde selbst als kein llebel erscheinen. Anch Beyschlag II, S. 55 umgeht den einsachen Wortsinn. Dem 1 Kor. 15, 56 besagt nicht, daß die Sinde dem Tode seine Bitterkeit giebt, (Kösgen, S. 293), sondern daß die Sinde, welche den Tod zur Folge hat, diesem den Stackel giebt, womit er den Menschen tödtet (vol. Fac. 1, 15).

<sup>1)</sup> Setten steht bei Paulus ο κόσμος vom Universum überhaupt (1 Kor. 8, 4. 14, 10. Nöm. 1, 20), häusiger von dem Inbegriff aller irdischen Dinge (Gal. 6, 14. 1 Mor. 3, 22. 7, 33 f. Nöm. 4, 13), wie bei Petrus und bei Jacobus (§. 46, b. Unm. 3, §. 55, a), oder von allen lebenden Wesen (1 Kor. 4, 9) in ihr, insbesondere von der Menschenwelt (2 Kor. 1, 12. Nöm. 1, 8). Sofern die jetige West mit dem Ablauf des gegenwärtigen Westänn ein Ende nimmt, heißt sie auch ὁ κόσμος οδτος (1 Kor. 7, 31).

verfallen (1 Kor. 6, 2. 11, 32. Nom. 3, 6. 19) und bedarf ber Berjöhnung mit Gott (2 Kor. 5, 19. Röm. 11, 15). Ihr Geift ift dem Beifte Gottes entgegengesett (1 Ror. 2, 12), ihre Beisheit ift eine ungött= liche (1 Kor. 1, 20), ihre Traurigkeit führt zum Tode (2 Kor. 7, 10). In dem jum terminus technicus gewordenen o xoouos prägt sich also die Borftellung von der erfahrungsmäßigen Gundhaftigfeit der Menfchenwelt aus. Allerdings ist dabei nicht an die Menschheit als solche, sondern nur an die Menschheit gedacht, sofern sie dem aidr ovtos, d. h. nach der Terminologie des späteren Judenthums dem vormeffignischen Weltalter (הַענֶּבְם הַעְּהַ) angehört, deffen Charafter sündhaft (Röm. 12, 2; vgl. Gal. 1, 4: πονηφός), deffen Beisheit eine ungöttliche ift (1 Ror. 2, 6). Go= fern die jundhafte Menichenwelt diesem Weltaon angehort, heißt fie auch o xóquos ovtos 1 Kor. 3, 19. 5, 10). Die der Sünde dienstbare Welt fteht aber, wie §. 23, a. 55, b, Anm. 2, unter der Herrichaft des Satan, der 2 Ror. 4, 4 als der Gott dieser Weltzeit bezeichnet wird.2) Damit foll aber die Allgemeinheit der Sündhaftigkeit durchaus nicht erklärt fein: benn niemals wird fie darauf zurückgeführt, daß es die satanische Macht sei, welche alle Einzelnen zur Sünde treibt. Bielmehr jo gewiß die Uebertretung der ersten Eltern trot der Berführung des Teufels in ATlicher Weise als freie That und sittliche Schuld gedacht ift, so gewiß ist die allgemeine Sündhaftigkeit der Menschheit nicht die Folge, sondern der Grund ihres Verfallenseins an die Herrschaft des Satan. Nur weil fie der Sünde dient, wird die Menschheit zum Reiche des Satan. Da nun aber Baulus unmöglich bei ber bloken Thatjache der Sündenherrichaft im xóopos stehen bleiben kann, so muß er einen anderen Weg einschlagen, um dieselbe zu erklären.

b) Die Menschheit ist dem Apostel nicht bloß die Summe aller einzelnen menschlichen Individuen, sie ist ihm vielmehr ein einheitliches Menschengeschlecht. Dies ist ihm so wichtig, daß sich in seiner grundlegenden Heidenmissionspredigt mit der Verkindigung des Sinen Gottes zugleich die Verkündigung von der einheitlichen Abstammung der Völker verbindet (Act. 17, 26). Der überall im Menschengeschlecht sich vorsindende, ihm gemeinsame Zustand der Sündenknechtschaft kann demnach nur auf das, was die Sinheit des Geschlechts konstituirt, auf seinen Zusammenhang mit dem Stammvater zurückgeführt werden. Ausdrücklich heißt es Röm. 5, 12, durch Sinen Menschen (d. h. Adam nach v. 14) sei die Sünde in die Menschenwelt hineingekommen; und da wir sie dort als eine herrsschende Macht vorgefunden haben, so wird eben diese ihre Machtstellung in der Menschenwelt durch den ersten Menschen herbeigesührt sein. 3) Es kann darum auch im Folgenden aus Grund dieser Aussage setzt

3) Das εἰς τὸν κόσμον wird ausdrücklich im zweiten Bersgliede durch εἰς πάντας ανθρώπους aufgenommen, und würde ganz bedeutungslos, wenn man es mit

<sup>2)</sup> Der Satan ist auch wahrscheinlich bereits als der Berführer der ersten Eltern gedacht. Mit offenbarer Beziehung auf die Erzählung vom Sündensall (Gen. 3) heißt es 2 Kor. 11, 3, daß die Schlange Eva durch ihre List täuschte; und es ist wohl kein Zweisel, daß dabei mit der damaligen jüdischen Theologie (Sap. 2, 24) die Schlange als Organ des Teusels gedacht ist, welcher also die ersten Menschen zu ihrer solgensschweren Uebertretung bewog.

werden, baß Alle (ohne Ausnahme) gefündigt haben. Hierbei daran zu benken, baß Alle in Abam als bem Stammvater gefündigt haben (vgl. Meger à. b. St. und wieder Benfchlag II, 58 f.), ift gang unzuläffig, wenn man einmal die katholisch-traditionelle Beziehung des è q' & auf Adam (in quo) allseitig als verfehlt anerkannt hat. Denn der Morist, der einfach die Thatfache, daß alle gefündigt haben, als eine (eben in Folge jenes είσηλθεν) eingetretene hinftellt, nöthigt feineswegs an etwas zu benfen, was in und mit der einzelnen Thatfache der Uebertretung Adams geschehen fei. Daber eben fann auch 5, 19 nicht so verstanden werden, daß Allen im Urtheile Gottes die Sunde des Stammvaters imputirt wurde, sondern nur so, daß durch den Ungehorsam des Einen die Bielen (b. h. fattisch alle Glieber bes Menschengeschlechtes) als Sunder hinge= stellt wurden. Der Ausdruck ist durch den Gegensatz bedingt, wie schon das δια της παρακοής zeigt, das lediglich wegen des folgenden δια της ύπαχοης an die Stelle des bis dahin gebrauchten παράπιωμα tritt, und befagt, daß fie vor dem, der über Alle fein κατάκριμα verhängt, als Sunder zu steben tamen, weil eben die mit Adams Uebertretung in die Menschenwelt hineingekommene Gunde in Allen zur herrschenden Macht geworden war und so Alle zum Sündigen veranlaßt hatte.

c) Die Uebertretung Abams war nach Gen. 2, 17 eine solche, auf welche ausdrücklich der Tod als Strafe gesetzt war. Dabei ist natürlich an den physischen Tod zu denken, in welchem die Seele vom Leibe gestrennt wird und dieser der Verwesung anheimfällt. Darum ist durch die Sünde, welche mit der Uebertretung Adams in die Welt kam, zugleich der Tod in die Welt gekommen, und so d. h. in Folge dieses einmal gesetzten Kansalzusammenhanges zwischen Tod und Sünde ist der Tod zu allen Menschen hindurchgedrungen, weil (ê $\varphi$ )  $\hat{\varphi}$  = êni rovių on) Alle gesündigt haben und nun auch Allen ihre Sünde den Tod zuzog (Köm. 5, 12).

Dietich, G. 88 von der Sphare des irdifch menschlichen Daseins überhaupt nimmt. Denn es versteht fich ja von selbst, daß die Gunde, wenn fie in diefe irdifche Welt eindrang, zuerst nur an einer Stelle (und zwar der Natur der Sache nach nur in einen Menschen) eindringen konnte, während der Nerv des Gedankens eben darin liegt, daß durch Bermittelung Gines Denichen Gunde und Tod hineingekommen ift in die Bielheit des xoopos, und zwar, wie sofort naber bestimmt wird, in alle einzelnen Glieder desfelben. Dadurch wird aber auch die Annahme ausgeschloffen, daß bas von Anfang an dem Menichen immanente Pringip der Gunde nur in der Nebertretung Adams guerft aktuell hervorgetreten fei (Baur, G. 138. 191. Solften, G. 413. 418. Pfleiberer, Urchristenth., S. 191), und Paulus bennach von einem Sündenfall Abams nichts wisse, zumal doch die Zurücksührung der Uebertretung Adams auf eine παρακοή (5, 19) ausdrücklich auf die ATliche Geschichte vom Sundenfall anspielt (vgl. auch 2 Ror. 11, 3). Jedenfalls mußte es heißen, die napaßavis sei durch Adam in die Welt gekommen oder genauer, in Abam oder mit seiner Uebertretung fei die Gunde aktuell geworden. Es heißt aber ausdrücklich, durch ihn, und zwar nach dem Folgenden durch fein napaπτωμα (v. 15, 17f.), sei die Sünde als herrschende Macht in die Welt hineingekommen, also zunächst in ihm selbst und dann in dem einheitlich mit ihm verbundenen Menschengeschlecht wirksam geworden.

<sup>4)</sup> Das obrus tann nur darauf zuruchweisen, daß bei dieser ersten Sünde der Tod als Strafe derfelben in die Welt tam; und dem entspricht offenbar die ausbrücksliche Hervorhebung, daß auch das hindurchdringen des Todes zu Allen in dem Süns

So find burch Eines Uebertretung die Bielen gestorben (v. 15; vgl. v. 17); auf Anlag Eines ift der Urtheilspruch Gottes über ihre Sunde (το χρίμα) zum Todesurtheil (χατάχριμα) geworden (v. 16; vgl. v. 18). Hier haben wir also die deutliche Ertlärung darüber, wie es gemeint ift, wenn es 1. Kor 15, 21 f. heißt, daß durch einen Menschen der Tod gefommen ift, oder daß es in ihm (näher: in dem Lebenszusammenhange mit ihm) begründet ist, wenn alle sterben. Bergebens beruft man sich gegen die Annahme, daß der Tod im ATlichen Sinne als Strafe der Sunde gefaßt sei (§. 66, d), darauf, daß Adam fraft seiner ursprünglichen Beschaffenheit (1 Kor. 15, 47: Ex yys xoïxós) sterblich war, was ja auch die Genefis (3, 19; vgl. 2, 7) lehrt. Auch dort besteht die Folge der Sunde nicht darin, daß Abam sterblich murde, sondern daß er wirklich ftarb, daß der an sich sterblich geschaffene Mensch nicht die Gabe der Unsterblichkeit erlangte, die ihm bestimmt war (Gen. 3, 22) und die seine irdische Leiblichkeit ohne ihre Zerstörung im Tode zur himmlijchen verklärt hätte. Gerade jo kennt auch Paulus, wie wir sehen werden (vgl. schon &. 64, c), eine Beije, wie man, ohne den Tod zu schmecken, aus dieser irdischen Leiblichkeit, die ja freilich jum himmlischen Reiche Gottes nicht gelangen fann (1 Ror. 15, 50), zu einer unvergänglichen fommt. Aber durch das Strafurtheil, das über Adams Gunde gesprochen, ift dem sundigen Menschengeschlechte diefer Weg zum (ewigen) Leben verfaat. Seitdem ift nun der Tod für alle Menschen unvermeidlich geworben; jedoch nicht, weil die von Adam stammende Leiblichfeit naturnothwendig dem Tode verfällt, sondern weil dieselbe Urfunde, welche die Festsetzung bes Todes als Gundenstrafe herbeiführte, zugleich das Sereinkommen ber Sunde in die Welt bewirfte, in Folge beffen alle fündigten und baburch der Strafe des Todes verfielen. Es liegt hier also feine Antinomie zwischen der pharifaisch juridischen und der hellenistischen Auffassung bei Paulus (Pfleiderer, Urchriftenthum G. 191) vor.

bigen Aller feinen Grund hatte. Doch ift nicht zu überseben, daß bies Gunbigen Aller nicht etwas Zufälliges, von der Uebertretung Abams Unabhängiges ift, fondern nach dem richtig gefagten ersten hemistich eben durch dieselbe taufirt ift, daß in bem πάντες ημαρτον nur bireft ausnahmslos ausgesprochen wird, was indireft in dem ή άμαρτία εἰσηλθεν εἰς τὸν κόσμον ſchon liegt (vgl. not. b). In v. 13 f. wird eben nicht gezeigt, daß ber Tod Aller nicht in dem personlichen Berfchulben ber Einzelnen begrundet fein konne, sondern daß berfelbe nicht in der (noch durch fein Gefet festgeftellten) Todeswürdigfeit ihrer Gunden, sondern nur in dem bei der adamitischen Gunde ein für allemal gesetten Raufalzusammenhang zwischen Tod und Gunde begrundet war. Richt um die Strafbarfeit der Gunde überhaupt handelt es fich, die ja nach 2, 12 auch ohne Gefet und Gesetesübertretung feststeht, fondern darum, daß nur in Folge des bei bem ersten Gundenfalle erlaffenen Strafedifts der Tod bie bleibende Gundenftrafe geworden ift. Denn obwohl zwifden der Uebertretung Adams und bem mofaifden Befete, welches bie Gunde als todeswurdige Uebertretung erflarte, fein Thun bes Menfchen in biefem Sinne angerechnet werden konnte, hat der Tod mit unbeschränkter Macht geherricht auch über bie, welche nicht, wie Abam, ein mit ber Tobesandrohung verbundenes Gebot übertreten hatten. Daß bei dieser Betrachtung über ben Urfprung ber in ber Menscheit fich vorfindenden Gunden- und Todesherrschaft die dogmatifirende Rafualfrage nach bem Tobe ber noch nicht fündenfähigen Rinder außer Ucht gelaffen ift, fpricht nicht gegen bie einfachste wortgemäße Faffung bes eo' o.

d) Direkt spricht sich Paulus nicht darüber aus, wodurch er sich den die allgemeine Sündhaftigkeit bewirkenden Einfluß Adams auf sein ganzes Geschlecht (not. b) vermittelt denkt. Allein da Adam nur durch die Zeuzung mit dem ganzen Geschlecht im Ledenszusammenhange steht und eben darum auch Köm. 5 überall Adam genannt ist, odwohl eigentlich Eva zuerst gesündigt hat, so spricht alle Wahrscheinlichkeit dasür, daß er, wie Philo (de vita Mos. III, pag. 675), jenen Einfluß durch die geschlechtliche Zeugung vermittelt gedacht hat. In dieser wird zunächst das Fleisch erzeugt (vgl. Hebr. 12, 9. Joh. 3, 6) als die materielle Sudstanz des leiblichen Organismus in, weshald die durch Zeugung vermittelte Verwandtschaft eine fleischliche heißt (Wöm. 9, 3: συγγενείς κατα σάγκα. 11, 14: ή σάρξ μου; vgl. Phil. 3, 4 f.). Näher aber wird die Substanz der irdischen Leiblichkeit (welche das jenseitige Gottesreich nicht erlangen kann) bezeichnet als Fleisch und Blut (1 Kor. 15, 50; vgl. Eph. 6, 12); und im Blute hat nach ATlicher Anschauung (§. 27, b) die Seele ihren Sig. Da nun bei der Zeugung eines lebendigen Menschen natürlich

<sup>5)</sup> Die Zeugung beruht, wie §. 27, a, auf der fleischlichen Bereinigung der beiden Gefchlechter (Eph. 5, 31 nach Gen. 2, 24), welche, außerhalb der Ebe (als abttlicher Ordnung) in der nopreia vollzogen (1 Kor. 6, 16), das Fleisch besteckt (2 Kor. 7, 1); fie erzeugt den leiblichen Organismus, der einst beim ersten Menschen aus Erdenftaub gebilbet warb (1 Kor. 15, 47 nach Gen. 2, 7). Die Stelle Eph. 2, 3 hat mit unferer Frage gar nichts zu thun, da hier das pose unmöglich auf die leibliche Abstammung, fondern nur auf die natürliche Entwicklung (Röm. 2, 14) gehen kann. — 6) Auch die Substang des thierischen Organismus (Gen. 2, 19) ift Fleisch, nur der Art nach von ber des menschlichen unterschieden (1 Kor. 15, 39). In diesem Sinne redet Paulus von ben fleischernen Tafeln des Bergens als leiblichen Organs (2 Ror. 3, 3), von der Beschneidung als einer am Fleisch vollzogenen (Röm. 2, 28; vgl. Rol. 2, 13. Eph. 2, 11). Indem die leibliche Krantheit junachst die materielle Substan; des leiblichen Organismus berührt, redet er von der ασθένεια της σαρκός (Bal. 4, 13 f.), von dem σκόλοψ τη σαρχί (2 Ror. 12, 7), von dem όλεθρος της σαρχός (1 Kor. 5, 5). Die Sterblichkeit des coma (Röm. 8, 11) beruht darin, daß die caps sterblich ist (2 Kor. 4, 11, wo ex τη θνητή σαρκί ήμων das èν τῷ σώματι ήμων v. 10 aufnimmt); das σώμα της σαρκός (Rol. 1, 22) oder die σάρξ geradezu (Eph. 2, 15) erleidet den Tod. Die Er= nährung des leiblichen Lebens geschieht dadurch, daß der materiellen Substang bes Leibes, gleichartige Substanzen (ra Gapuna) zugeführt werden (1 Kor. 9, 11. Rom. 15, 27); bas Lieben des Leibes bildet den Gegensatz jum Saffen des Fleisches (Eph. 5, 28 f.). Das Gleifch fonftituirt die außere finnenfällige Ericheinung am Menfchen (Rol. 2, 1. 5; vgl. Joh. 8, 15). Es bildet aber die Substang des leiblichen Organismus nur in biesem irdischen Leben; daber steht das er capul Chr (Phil. 1, 22), mo nur die gegenwartige Leiblichkeit gedacht ift. In alledem liegt nichts, was von dem fonstigen NE= lichen Begriffe der caos abwiche (vgl. §. 27, a). - 7) Auch bei Paulus ift gang wie §. 27, b die Seele Tragerin des leiblichen Lebens. Sie fucht man, wenn man ben Menschen töbten will (Röm. 11, 3 nach 1 Reg. 19, 10); fie ift vom Tode bedroht (Röm. 16, 4; vgl. Phil. 2, 30); fie opfert man mit feinem Leben (1 Theff. 2, 8). Durch fie (als das Subjekt der finnlichen Empfindung) wird das befeelte Fleisch felbft. empfindungs- und daher leidensfähig (1 Kor. 7, 28: Niches to oapxi, vgl. Rol. 1, 24). Gie bildet, gang wie bort, ben Lebensmittelpuntt bes Individuums (vgl. das ATliche בַל־נְבּשִׁ א אוֹטוּא. 2, 9. 13, 1 und das ex ליינבּל אוֹטוּא. 3, 23. Eph. 6, 6, μιὰ ליינָם עֹיַ σόμφοχοι Phil. 1, 27. 2, 2), den Gott allein fennt (2 Ror. 1, 23), und der barum auch als der Träger des wahren Lebens gedacht werden fann (12, 15).

lebendiges, d. h. besecttes Fleisch erzeugt wird, fo wird offenbar die Seele miterzeugt gedacht.8) Wenn also die zunächst in Abam durch seine leber= tretung zur herrschenden Macht gewordene Sünde auf alle seine Nachfommen übergegangen ift, so fann dies nur geschehen sein, weil in ber von ihm erzeugten oaos und praj die Sunde ihren Sitz hatte, wie in der seinen. In der That aber heift es Rom. 7, 18, daß in der (em= pirifchen) vags Gutes nicht wohne; und da diefe Ausfage begründen will, daß Paulus jenes widerspruchsvolle Thun des Bojen Seitens bes bas Gute wollenden Menichen auf die in ihm wohnende Gunde guruckführt (v. 15-17), jo ist damit indireft gesagt, daß diese in ihm wohnende Sunde eben das Nichtgute ift, das in seinem Fleische wohnt. Und wenn nach 1 Kor. 2, 14 der pjuchische Mensch für den Weift Gottes ebenso unempfänglich ift, wie nach Rom. 7, 14 ber fartische, ja wenn nach bem Zusammenhange von 1 Kor. 3, 1-3 mit 2, 14 auch dort das σαρκικός ein reiner Bechjelbegriff für Yvyexos ift, so ist es klar, daß nach Paulus Die Gunde in dem beseelten Fleisch ihren Git hat und mit diesem durch fie verderbten Fleische von Abam auf seine Nachkommen fortgepflanzt wird. Wie bas aber zu verstehen ift, fann nur aus einer näheren Betrachtung der paulinischen Unthropologie erhellen, fo weit diefelbe von ber ATlichurchriftlichen Grundlage aus eigenthümlich fortgebildet ift.

### §. 68. Die paulinische Anthropologie.

Bgl. Tholuch, über σάρξ als Quelle der Sünde (Theol. Stud. und Krit. 1855, 3); Krumm, de notionibus psychologicis Paulinis. 1858; Hossien, die Bedeutung des Wortes σάρξ im Lehrbegriff des Paulus. 1855 (vgl. Zum Evangelium des Paulus und Petrus. IV. Roscoc 1868); H. Lübemann, die Anthropologie des Apostel Paulus. Kiel 1872; Ecklund, σαρξ voc. quid apud P. ap. significet. Lundae 1872; Gloel, der Stand im Fleische nach paulinischem Zeugniß. Hale 1886.

Weder hat Paulus die materielle Substanz des Leibes an sich als bose, noch die Sinnlichkeit als das Prinzip aller Sünden gedacht. a) Vielsmehr bezeichnet er als Fleisch den Menschen nach seinem natürlichen Wesen, soweit es ursprünglich spezifisch von Gott unterschieden, durch die in ihm wohnende Sünde aber in einen seindlichen Gegensatz gegen ihn verkehrt ist. b) Daneben kennt Paulus eine gottverwandte Seite des Menschen, die aber der Macht der Sünde im Fleisch gegenüber unkräftig bleibt und sein praktisches Verhalten nicht zu bestimmen vermag. c) Weil darum dies bessere Ich des Menschen nach außen hin nie zur Geltung

<sup>8)</sup> Während der aus dem Erdenstaube gebildete erste Mensch durch das Einblasen des göttlichen Lebenshauches zur 40x4 ζωσα ward (1 Kor. 15, 45 nach Gen. 2, 7), wird jeder Rachkomme Adams durch Zeugung eine lebendige Seele. Denn die irdische Leiblichkeit, mit welcher jeder geboren wird, ist ebenso eine aus Fleischesssubstanz gebildete, wie eine ihrem Besen nach von vorn herein durch die 40x4 bestimmte (σωμα 40xxxxxx) 1 Kor. 15, 44). Wie dasselbe Fleisch und Blut, so wird also auch, so zu sagen, dassselbe Seelenwesen durch das Menschengeschlecht hin fortgepflanzt.

kommt, nennt Paulus dasselbe den inneren Menschen im Gegensate zu der im Leibe und seinen Gliedern ausschließlich zur Erscheinung kommens den Sündenherrschaft. d)

a) Es ift neuerdings vielfach die Behauptung aufgestellt worden, bag die paulinische Anthropologie den Boden der ATlichen Unschauung gang verlaffen habe und zu der dualiftischen Weltanschauung der hellenistischen Philosophie übergegangen fei, wonach die (beseelte) oaos als die materielle Substanz des Menschen in einem absoluten Gegensatz zu Gott steht und bas Prinzip alles Bojen ift (Holften, S. 396). Allein hiergegen fpricht offenbar bie Thatfache, daß das Sineintommen der Gunde in die Menfchbeit auf die Uebertretung Adams gurudgeführt wird (g. 67, b), und daß, nach Röm. 7, 18 das Fleisch nicht selbst die Sünde ift, sondern daß diese vielmehr als eine ihm fremde Macht im Menschen wohnt. 1) Wenn die Sünde in der materiellen Substang des Leibes wurzelte, sofern das Wesen des Fleisches an sich bose ist, so konnte derselbe nicht vor der Umwandlung biefer seiner substanziellen Grundlage (1 Kor. 15, 44) bem Herrn angehören (6, 13. 15), Gottes Tempel (v. 19), Gott ein wohlgefälliges Opfer werden (Rom. 12, 1) und mit feinen Gliedern ber Gerechtigfeit bienen (6, 13. 19).2) Ihrer philosophischen Form entfleidet kame bieje Anschauung doch nur darauf hinaus, daß die odos die Sinnlichkeit ist (Ufteri, S. 410; vgl. Dahne, S. 64), d. h. die Gefammtheit der im leiblichen Organismus oder in feiner materiellen Substang murzelnden Triebe. Ift nun das Fleisch als folches ein widergöttliches Prinzip, fo find biese an sich sündlich und die Heiligung des Leibes könnte nur in der Abtödtung aller finnlichen Triebe bestehen. Aber Paulus fieht das Wefen ber fittlichen Erneuerung barin, daß man aufhört, fich felbst au leben (2 Ror. 5, 15. Röm. 14, 7). Es werden vielmehr unter den Bleischeswerfen Gal. 5, 19-21 feineswege nur Gunden, Die aus der Sinnlichfeit ftammen, fondern auch Gunden ber Lieblofigfeit genannt;

<sup>1)</sup> Deshalb nimmt Ludemann bei Paulus zwei durchgangig verschiedene Gedankenreihen an, Die fich auf entgegengesehter anthropologischer Bafis bewegen; Die erfte fomme Rom. 1-4, bie andere Rom. 5-8 jum Ausbrud, und die lettere ruhe gang auf hellenistischebualistischer Anschauung, wie jene auf ATlicher; doch nur darum, weil Paulus fich Kap. 1-4 "mit voller Absichtlichkeit auf den Standpunkt des jüdisch gesetlichen Bewußtseins fiellt" (S. 206). Allein an ber Annahme einer folden Antinomie, wie er fie in feinem Paulinismus vertrat (S. 46. 61 f.; vgl. Lipfius, S. 334), scheint felbit Pfleiderer (Urdriftenth., S. 191 f.) einigermaßen irre geworden gu fein. Benn Baur bem Apostel die Ansicht zuschreibt, daß der materielle Leib mit den ihm einwohnenden Trieben und Luften bas substanzielle Wefen bes Menschen ausmache, bas als folches nur gottwidrig fein konne (S. 143 f.), fo beruht das vollends auf einer Berwechslung bon σωμα und σάρξ. Biedermann faßt zwar die Gunde als eine nothwendige Meußerung, ber von Gott bem Meniden von Anfang an anerichaffenen Fleischesnatur in ihrem Widerstreit mit feiner Geistesbestimmung, aber fieht darin teinen Dualismus (und keinen Widerspruch mit der Ergählung vom Sündenfall), sondern nur ein vermittelndes Moment für ben Entschluß Gottes, seine Liebe als reine Enade gu offenbaren (S. 200). Bgl. noch Beiziäcker, S. 131. — 2) Gben darum hat fich Holften zuletzt entschließen muffen, die Stelle 2 Kor. 7, 1 für unpaulinifch gu erffaren (G. 387). Wenn bie

nicht nur Schwelgerei und Unzucht, sondern auch Streit und Gifer gehören zu ben Begierben des Fleisches (Rom. 13, 13 f.). Wegen ihrer Streitsucht sind die Korinther σαρχιχοί (1 Kor. 3, 3), und Gal. 5, 13 bildet die Ungebundenheit der odos den Gegensatz gegen das pflichtmäßige Dienen der Liebe. Ein Planemachen nach momentanen Impulsen wird 2 Kor. 1, 17 auf die ocios jurudgeführt, wie 10, 2 ein Bestimmtsein durch die Motive der Menschenfurcht und des Hochmuths. Nicht nur ein georqua (Rom. 8, 7), fondern auch die Unruhe einer Furcht und Beforgniß, die durchaus nicht sinnlicher Art war (2 Kor. 7, 5), wird der odos beigelegt: und 2 Kor. 1, 12 redet von einer σοφία σαρκική (vgl. 1 Kor. 1, 26).3) Wem die höchste Ericheinungsform der Gunde die Sochmuthsfünde gottes= lästerlicher Anmaßung ist (2 Theff. 2, 4 und dazu §. 63, c), der kann das eigentliche Wesen der Gunde nicht in der Sinnlichkeit des Fleisches gesucht haben. Die gaog mit ihren natürlichen Trieben, die ichon als anerichaffene unmöglich fündhaft sein fonnen, wird eben erft durch eine faliche Urt ber Fleischespflege zu (fündhaften) Begierden erregt (Röm. 13, 14).

b) Um den Sinn, in welchem Paulus die váçt des (lebendigen) Menschen als Sit der Sünde bezeichnet, richtig zu verstehen, ist vor Allem festzuhalten, daß dieselbe dabei in völliger Einheit mit der  $\psi v \chi \eta$  gedacht ist (vgl. §. 67, d), daß also hier die Materialität der váçt als solche gar nicht in Betracht kommen kann. Denn in der  $\psi v \chi \eta$  als dem Lebensprinzipe des Fleisches (das ja nach §. 27, c auch nach seiner Trennung von der dem Tode versallenden váçt sortdauert) liegt jedenfalls schon ein immaterielles Flement. Auch ist unzweiselhaft dieses Lebensprinzip nach Gen. 2, 7 (1 Kor. 15, 45) uranfänglich als aus Gott stammend und daher nicht in einem ursprünglichen Gegensatz u Gott stehend gedacht. Allein dadurch unterscheidet sich eben der Mensch von Gott und den höheren Geisteswesen, daß das göttliche Lebensprinzip bei ihm eingegangen ist in das Fleisch. Seine Fleischlichkeit konstituten Wesen, und darum kann durch váçt der Mensch nach seinem nacürlichen Wesen, und darum kann durch váçt der Mensch nach seinem nacürlichen Wesen, und darum kann durch váçt der Mensch nach seinem nacürlichen Wesen bezeichnet

σάρξ ihrer Natur nach Prinzip und Duelle aller sündsichen Besteckung ist, so kann sie freilich nicht Objekt derselben sein; aber da nun Paulus unzweiselhaft von einer Bestleckung des Fleisches redet, so ist eben die σάρξ nicht an sich als sündhaft gedacht. Byl. dagegen Wendt, S. 109. — 3) Hiernach besteht auch die Sünde keineswegs bloß in der Präponderanz der sünnlichen Triebe über das geistige Wesen der Menschen, worauf R. Schmidt hinauskommt, wenn er, an der physischen Bedeutung der σάρξ streng sest haltend, zuletzt erklärt, die Materialität des menschlichen Wesens sei nicht an sich Quelle und Grund alles sündlichen Eriebensprinzips zukommt (S. 44), und neuerdings Besschaft (II. 40 si.). Aber wenn dieser, um damit die Zurücksührung auch der nichtssinnlichen Sünden auf die σάρξ zu vereinigen, die natürliche Selbstucht des sinnslichen Seinden auf die σάρξ zu vereinigen, die natürliche Selbstucht des sinnslichen Lebens sich zum maßgebenden Prinzip auch des Inneulebens des Geistes aufwerfen läßt (S. 43), so ist doch eben damit zugegeben, daß Paulus das tiesste Wesen der σάρξ anderswo sucht, als in der Sinnlichseit oder ihrer Präponderanz über das Geistige.

werden.<sup>4</sup>) Es ist damit nicht gesagt, daß das Wort σάςξ bei Paulus verschiedene Bedeutungen habe, etwa eine ethische neben der physischen; denn auch an vielen Stellen, wo vom Fleische unzweiselhaft im ursprünglichen Sinne die Rede ist, nach welchem es das materielle Substrat des σώμα bezeichnet (§. 67, d), beherrscht jener Geschtspunkt, wonach das natürliche Wesen des Menschen als fleischliches einen Gegensat bildet gegen alles Göttliche und Gottgewirkte, den Ausdruck.<sup>5</sup>) Eigenthümlich aber ist es, daß nun das Fleisch auch da der Ausdruck sür das natürlichemenschliche Wesen in seinem spezissischen Unterschiede von Gott ist, wo eine Beziehung auf den ursprünglichen physischen Sinn des Wortes garnicht mehr nachweisdar ist.<sup>5</sup>) Daher kann das σαρακαδον εξίναι 1 Kor. 3, 3 erst durch κατὰ ἄνθονπον περιπατεξον näher bestimmt und dann v. 4 durch das ἄνθονποί ξσιε geradezu ersetzt werden. Diese Anwendung des Begriffes der σάςξ, bei welcher jede Resservion auf den ursprünglich physischen Sinn des Wortes

<sup>4)</sup> Schon im A. T. wird bas menschliche Wesen in seinem spezifischen Unterschiede vom göttlichen häufig als Fleisch bezeichnet. Das Fleisch bildet den Gegensatz gegen Gott (Pfalm. 56, 5. Jer. 17, 5), fein Wort (Jef. 40, 6-8. Deut. 5, 26) oder feinen Beift (Jef. 31, 3. Siob 34, 14 f.). Es ift hier weder das Endliche und Bergängliche, noch das Schwache und Nichtige menschlichen Wesens, geschweige denn sein Berfallensein an den Tod als den Sold der Sünde (Nösgen S. 285), was diesen Gegensatz konstituirt, fondern zunächst die im Fleische gegebene Naturbasis deffelben. Auch bei Baulus tommt bas ATliche בלקשר (§. 27, u) vor; aber auch nur da, wo ausdrücklich das menich liche Wefen in den Gegenfatz zu Gott geftellt werden foll, wie Gal. 2, 16. 1 Ror. 1, 29. Rom. 3, 20, wo das menschliche Streben nach Gerechtigkeit und Ruhm vom Standpunkte beffen beurtheilt wird, was vor Gott gerecht und ruhmwürdig ift. Aehnlich fchließt capk nat alua (vgl. §. 67, d) Gal. 1, 16 das Ratherholen bei Menichen aus im Wegenfate ju Gott, von dem nach v. 15 dem Apostel die Offenbarung feines Sohnes zugekommen war (vgl. Matth. 16, 17). Mit Abficht vermeibe ich aber die Deutung bes Begriffs ber gapt auf die "Bregturlichkeit" bes Menichen, die Wendt vorgieht und Benfchlag S. 30 ohne weiteres auch mir zuschreibt, da diese ja auch den höheren Geisteswesen eignet, welche nicht σάρξ sind. — 5) So sind Röm. 9, 8 die τέχνα της σαρχός fleischlich erzeugte Rinder, aber im Gegensate zu den nicht auf Grund der Naturordnung, sonbern in Rraft göttlicher Berheißung erzeugten (vgl. Bal. 4, 23. 29). Go bezeichnet das κατά σάρκα Rom. 1, 3. 9, 5 die leibliche Abstammung Chrifti, aber im Gegensate zu feinem höheren Wesen, das nicht auf dieser Abstammung beruht. So steht das Topanh nara σάρκα (1 Kor. 10, 18) im Gegenfate zu dem nicht durch leibliche Abstammung fonstituir= ten 'Ισραήλ τοδ θεοδ ((Bal. 6, 16). So steht das ζήν εν σαρχί (Bal. 2, 20 (vgl. Phil. 1, 22) im Begenfate zu einem boberen leben, das gottlichen Urfprungs ift. Da diefes aber ausdrücklich als ein Leben Chrifti in ihm bezeichnet wird, so geht hier die ursprüngliche Bedeutung der capt ichon gang in die Bezeichnung beffen über, was bem natürlichen Menschen als solchem eigen ift. Das navyaodar nara sapna (2 Mor. 11, 18) schließt allerdings den Stolz auf echtisraelitische Abkunft ein (v. 22), geht aber darüber hinaus auf alle Borgüge, die der Menich auf natürlichem Bege erworben hat (val. Phil. 3, 3 ff.). — 6) Das eldévat nará vápna (2 Kor. 5, 16) bezeichnet das Kennen des Menschen nach dem, was er von Natur ift, im Gegensate zu dem neuen Leben, bas ihn die Liebe Chrifti ju führen gedrungen hat. Rom. 4, 1. Gal. 3, 3 bezeichnet das κατά σάρκα und σαρκί ausschließlich das durch natürlich-menschliche Thätigkeit Erlangte im Wegensate zu dem durch die Unade oder den Weift Gottes Gewirkten, 2 Ror. 10, 3 f. das Streiten mit bloß menschlichen Waffen im Wegensate zu den göttlichen Kräften. burch die man allein ben Gieg erlangt. In biefem Ginne fann von einer sowia

aufgegeben ift, ift dem Paulinismus burchaus eigenthümlich. Auch in diesem Sinne ist freilich die oaos an sich so wenig sundhaft wie die oaos im phyfifchen Sinne; denn daß der Menfch auf Grund feiner Naturbafis mit Bewußtsein und freier Gelbitbestimmung ein eigenartiges, relativ felbitftandiges, feinen irdifchen Berhaltniffen und Bedürfniffen angepaßtes Leben lebt, fann nur der Wille Gottes fein, welcher den Menschen gur lebenden Seele machte (Gen. 2, 7) und damit das Pringip der Individualität (§. 67, d. Anm. 7) in ihn pflanzte.") Wenn nun nach paulinischer Anschauung in dieser odos die Sunde wohnt, so kann bas nur heißen, daß gerade dieje auf Grund feiner Naturbafis gegebene Gigenart menichlichen Wejens dem Menschen Unlag geworden ift und wird, diefelbe im Gegensate zum göttlichen Willen geltend zu machen und fo fich gottwidrig zu bestimmen. Dies ist zuerst in der llebertretung Adams geschehen: und wenn durch ihn die Sunde in die ganze Menschenwelt hineingefommen ift, so ift das eben dadurch geschehen, daß die von ihm stammende, von der Sünde beherrichte odos die fündhafte Richtung angenommen hat, wonach die uriprüngliche Unterschiedenheit und relative Selbstständigkeit des natürlich-menschlichen Befens gegenüber dem göttlichen zu einer eigenwilligen Gegenfählichkeit verkehrt ift. Paulus redet aber nie von dem Wesen der oaos an sich, sondern nur von der oaos der empirischen Menscheit, welche durch die Sündenherrschaft in ihr eine verfehrte Richtung angenommen hat. Darum fann er fagen, der Mensch diene zn σαρχί bem Gefete der Sunde (Rom. 7, 25). Wenn das Gefet Gottes unfähig ift, seine Erfüllung zu ermirken (8, 3), so liegt bas baran, bag es in diesem Punkte schwach mar durch das Fleisch (no Jevel dia the oagnos), an beffen von der Gundenmacht geleitetem Biderstande fich die Rraft des Gesetzes brach. Denn da die Sunde das widergöttliche Prinzip ift, so fann die von ihr beherrschte odos sich dem Gesetze Gottes nicht unterordnen; und weil sie das nicht kann, so muß der Gegenstand ihres Trachtens (to goonqua tis σαρχός) etwas Gottfeindliches (im Gegen= fate zu dem Gottwohlgefälligen, das den Inhalt des Gefetzes bilbet, das die Feindschaft Gottes erregt, für ihn ein Gegenstand der Feindschaft wird) sein, (8, 7: e'x Joa eig Jeov). Darum kann das Sein im Fleische nur stete Bersuchungen gur Gunde mit sich bringen (2 Kor. 10, 3), sundhafte Leidenschaften in uns erregen (Röm. 7, 5) und Gott nicht wohl-

σαρχική die Rebe sein (2 Kor. 1, 12) im Gegensatz zur göttlichen Inabe. In demfelben Gegensatz zu göttlicher Kraft und göttlichem Geiste heißt diese Weisheit 1 Kor. 2, 5. 13 σοφία ανθρώπων oder ανθρωπίνη. — 7) Es ist daher nicht richtig, wenn man sagt, die σάρξ im technischen Sinne des paulinischen Systems sei die menschliche Natur in ihrer Entfremdung vom göttlichen Leben (Neander, S. 664), die durch die Sünde verderbte Menschennatur (Noesgen, S. 285) oder der sündliche Hang überhaupt (Schmid II, S. 269); sie sei der Ausdruck für die Macht der Sünde im natürlichen Leben (Weizsäcker, S. 130) oder das natürlich Menschliche nach seiner gottwidrigen und sündigen Lebensrichtung (Psleiderer, Urchristenth. S. 188). Aber auch die Art, wie Gloef diese Wendung im Begriff der σάρξ aus der Zugehörigkeit der irdischen Leiblichkeit zu der vergänglichen Welt und der Wechselwirkung mit ihr erklärt (S. 42. 53), kann ich nicht für richtig halten.

gefallen (8, 8); darum ift das Leben  $(v. 12 \, f.)$  oder Wandeln nach dem Fleisch  $(8, 4. 2 \, \text{Ror.} \, 10, \, 2)$  das schlechthin sündhafte; alle Sünden sind offenkundig Werke des Fleisches (Gal. 5, 19). Wo seine Natürlichkeit daher noch das ganze Wesen des Menschen ausmacht, so daß er váxuvos ist (und damit unter die in der váxi herrschende Sünde verkauft), da steht er im unlösdaren Widerspruch gegen das Gesetz Gottes (Köm. 7, 14) und ist für die höhere göttliche Weisheit unempfänglich (1 Kor. 3, 1).

c) Wenn der Apostel Rom. 7, 18 ausdrücklich die Aussage, wonach in feinem Ich die Gunde wohnt, auf die odos beschränft, so muß es in Diesem 3ch noch einen gewissen Gegensatz gegen die odos geben. Bollends v. 25 wird es flar, daß es noch eine andere Seite des menschlichen Wefens giebt, welche, als eine wesentlich gottverwandte, von vorn herein von jener fleischlichen Natürlichkeit sich unterschied und darum nicht in dem Sinne wie jene das Herrschaftsgebiet der Sunde ift. Sieht aber Paulus in dem Fleische nur als beseeltem (not. b) das spezifische Wefen des Menschen im Unterschiede vom göttlichen, zu dem es durch die Herrichaft ber Gunde in ihm in einen feindlichen Gegensatz getreten ift, fo fann er bie ψυχή, die mit dem sündhaft verderbten Fleische von Abam stammt (§. 67, d), nicht als Trägerin dieses höheren gottverwandten Lebens denken. So fommt es benn, daß ψυχή nirgends bei ihm in diefem fonft allen MTlichen Schriftstellern (§. 27, c) geläufigen Sinne vorkommt. Aber auch den Begriff des avevua konnte er dafür nicht brauchen. Denn in bem ATlichen Sinne, wonach das avevna als der Lebensgeist aus Gott ben Menschen zur lebendigen Seele machte, ift bas aveona fachlich nichts Anderes, als die  $\psi v \chi \dot{\eta}$ . In diesem Sinne jedoch, in welchem gerade bei Paulus und zuerst bei ihm (vgl. §. 62, d) der Beift aus Gott oder der heilige Geift das Prinzip eines neuen heiligen Lebens im Chriften ift, kann der natürliche Mensch selbstverständlich das avevua nicht besiten;

<sup>8)</sup> Natürlich ift dem Apostel auch dieser Sinn nicht fremd. Auf ihm beruht es, daß das menschliche Befen in populärer Beife als die Synthese von Fleisch und Beift (Marc. 14, 38) oder Leib und Seele (Matth. 10, 28) bezeichnet werden fann. Diesem popularen Sprachgebrauch (vgl. §. 27, c) folgt Paulus, wenn er 1 Kor. 5, 3 feiner leiblichen Abwesenheit seine geiftige Unwesenheit gegenüberftellt, wie Rol. 2, 5 feiner fleischlichen Abwesenheit. In allen übrigen Stellen, die sonst hierfür angeführt werden, läßt der Zusammenhang nur an das neue Geistesleben der Chriften (§. 86, b) benten. Nur wenn Paulus die Thatsache, daß Gottes Geift die Tiefen Gottes (mit allen in ihnen verborgenen heilsrathschlüffen) kennt und darum zu offenbaren vermag, daran erläutert, daß Riemand das Wefen des Menschen (mit Allem. was in seinen Tiefen verborgen) kennt, als der Geist, der in ihm ist (1 Kor. 2, 11). fo bringt es hier diese Bergleichung mit sich, daß der Beift als das Pringip des menichlichen Selbstbewußtseins gedacht ift, das als foldes zu der Unterscheidung einer gottverwandten und gottentfremdeten Seite des naturlichen Menichen in gar feiner birekten Beziehung fteht. Wie wenig aber aus diefer Stelle folgt, daß das geiftige Leben im empirischen Menschen schon an fich als die höhere gottverwandte Seite feines Befens gebacht ift, erhellt am flarsten baraus, daß gerade in diesem Zusammenhange ber ανθρωπος ψυχικός, ber doch jedenfalls ein Gelbstbewußtsein und in diesem Sinne also auch ein πνεδμα hat, als unempfänglich für das bezeichnet wird, was vom Geifte Gottes fommt (v. 14).

in diesem Sinne aber redet er allein vom πνεθμα, wo er lehrhaft spricht. Wie die not. b erörterte Erweiterung des Begriffes der befeelten ouge durch seine Vertiefung der Lehre von der Sunde bedingt ift, welche er bis in ihre letten Ursprünge verfolgt und in ihrer ganzen Macht über den natürlichen Menschen darftellt, den fie jum Guten schlechthin unfähig macht, so ist diese Verengerung des Begriffes des avequa durch die schärfere Ausprägung der Lehre von dem göttlichen Urfprung des neuen fittlichen Lebens im Menschen bedingt, für die er den Begriff des aveupa im spezifischen Sinne vorbehalten muß. Sofern nun jene Lehre nur das nothwendige Komplement dieser ift, erhellt, daß es seine Beilslehre mit ihrem bis in feine letten Grunde verfolgten Gegenfat von Gunde und Gnade ift, welche bei Paulus diese eigenthümliche Umbildung der MTlichen Unthropologie hervorgerufen hat. Er bezeichnet nämlich Röm. 7, 25 die andere Seite des natürlichen Menschen, welche ber oaos gegenübersteht, als den vovs.9) Dieser vovs ist bei den Heiden das Organ für die Erfenntniß des Guten und Bofen (Rom. 1, 28; vgl. Eph. 4, 17), fowie das Organ, mittelft beffen fie Gott erkennen aus feiner Schöpfung (Rom. 1, 20). Seine vonuara find es, bie auch für die Erfenntnig bes Evangeliums geöffnet ober verschloffen werden können (2 Ror. 3, 14. 4, 4). Der vois ist also im Gegensat zum Leiblichen unstreitig etwas Beiftiges im Menschen und zwar zunächst ein theoretisches Bermögen; aber er ift nicht Beift im spezifischen Sinne. Er ift im Gegensatz zu feiner fleisch= lichen Natürlichkeit ein Gottverwandtes im Menschen, weil er das Gött= liche und Gute erkennt und durch das Wohlgefallen, das er ihm zollen muß, es als jein Gesetz anerkennt (Rom. 7, 22 f. 25); aber er ist nicht eine heilige Gottestraft, wie das avevua ber Chriften. Daraus erflart sich, daß er im Widerstreit mit der ochof schlechterdings ohnmächtig bleibt, daß er durch die in der oaos herrichende Sunde verderbt werden fann (1, 28) und baber ebenfalls einer Erneuerung bedarf (12, 2). In diefem vovs erkennt der Mensch Gott und fühlt sich seinem Willen verpflichtet (dovdevet vous Jeov: Röm. 7, 25). Aber nachdem einmal durch die

<sup>9)</sup> Man geht bei dieser technischen Ausprägung des Begriffes am einfachsten von der Bedeutung des Bortes: Bernunft aus. Die steht voos synonym fur nvedua, da der gang vereinzelte Ausbruck 1 Ror. 2, 16 (voog Xpiotob) lediglich burch den Bortlaut bes vorhergehenden Citats (Jef. 40, 13; vgl. Röm. 11, 34) bedingt ift. Ja, es erscheint 1. Kor. 14, 14 f. (vgl. v. 19) der voos sogar ausdrücklich als Gegensatz zu dem nvedua des Chriften. Dag irgendmo voog das Bermögen der fittlichen Erlaubnig und des fittlichen Billens bezeichne (Benichlag II, G. 45), ift unnachweislich und hebt bas Berftandniß von Rom. 7 geradezu auf. Im Uebrigen thut man auch hier gut, bei ber Erörterung des Begriffes des voos junachst von den Stellen abzusehen, wo von dem voos im Gläubigen die Rede ift (vgl. §. 86, b). Daß aber Paulus Rom. 7, wo er ausdrudlich von dem Befen des natürlichen Menschen handelt, den Ausdrud πνεομα absichtlich vermeidet, zeigt unwiderleglich, daß er das πνεομα in dem für ihn fpegififden Ginne (alfo abgefehen von dem Unm. 8 besprochenen popularen Gprachgebrauch) dem Befen des im Chriftenthum neugeschaffenen Menichen vorbehalt, bag er alfo nicht σάρξ und πνεδμα als die beiden Seiten im natürlichen Menfchen unterscheibet, wie immer noch aus Stellen, die lediglich von Chriften handeln, gu beweifen versucht wird (vgl. Reuß II, S. 27. Benfchlag, II, S. 35. R. Schmidt, S. 29-31).

Sünde das natürliche Wesen des Menschen in einen seindlichen Gegensat zu Gott getreten ist, vermag der voos nicht mehr sein Verhalten zu

bestimmen, sondern wird felbst getrübt und verkehrt.

d) Da das Herz auch bei Paulus, wie §. 27, d, als das Central= organ im Innern des Menschen gedacht ist, in welchem alles geistige Leben seinen Sitz hat,10) so kann auch der voos nur in ihm befindlich sein. Nach Röm. 1, 21 ist das Herz der Sitz der durch den voos (v. 20) vermittelten ursprünglichen Gotteserkenntniß; nach 2, 15 der Sit des ursprünglichen, ebenfalls durch ihn vermittelten Sittenbewuftseins; und daß die vonuara des vovs felbst im Bergen ihren Sitz haben, zeigt deutlich der Zusammenhang von 2 Kor. 3, 14 f. (vgl. Phil. 4, 7). Nun ift aber Alles, mas in diesem Innern des Menschen seinen Sitz hat, der Natur der Sache nach verborgen. 11) So entsteht die Borftellung des inneren und darum verborgenen Menschen und des äußeren, sichtbaren. die man also durchaus nicht aus zeitgenössischen Philosophemen zu erläutern braucht. Eigenthümlich ift nun die Art, wie Paulus Röm. 7, 22 f. den vovs und den έσω ανθρωπος identifizirt, übereinstimmend damit, daß jener seinen Sitz im Bergen hat. Da nämlich der voog nach not. c der oaog gegenüber ohnmächtig ist und stets von der in ihr wohnenden Sünde

<sup>10)</sup> Das Berg ift zunächst als forperliches Organ von Fleisch im physischen Sinne gedacht (2 Ror. 3, 3), als Bestandtheil der andarxva (2 Ror. 6, 12. 7, 15; val. Rol. 3, 12. Philem. 7. 12. 20. Phil. 1, 8. 2, 1). Es ift der Sits aller Empfindungen und Gefühle, der Traurigkeit und der Angst (2 Ror. 2, 4. Rom. 9, 2; vgl. 2 Theff. 2, 17), wie des Wohlgefallens und der Freude (Röm. 10, 1. Act. 14, 17), des Friedens und des Trostes (Stol. 2, 2, 3, 15, 4, 8, Eph. 6, 22, Phil. 4, 7), vor Allem der Liebe (2 Ror. 6, 11. 7, 3; vgl. 1. Theff. 2, 17. 2 Theff. 3, 5. Phil. 1, 7). Ebenfo aber gehören dem Bergen die Billensentschließungen an (1 Ror. 4, 5: βουλαί των καρδιών; 7, 37: neupener er in napola; vgl. 2 Mor. 9, 7). Im Bergen fitt der Eifer für das Gute (2 Kor. 8, 16); an das Herz wendet fid) die Berführung (Rom. 16, 18), wie die Starfung in der heiligung (1 Theff. 3, 13); Buge und Unbuffertigkeit wird auf die napolia zurückgeführt (Rom. 2, 5. 29). Das Berg ift aber auch ber Sit bes Bewußtfeins (2 Kor. 3, 2), der Gedanken (Höm. 10, 6. 8: eineir er ty xapoia; vgl. Rol. 3, 16. Eph. 5, 19), der Erfenntniß (1 Mor. 2, 9; vgl. Eph. 1, 18. 4, 18). Schon hieraus erhellt, daß die napdia den verschiedenartigften Inhalt haben fann. Bon der einen Seite ift das Berg ber Sit ber fleischlichen Begierden (Rom. 1, 24), von ber anderen wird in das Berg der Beift ausgegoffen (Bal. 4, 6, 2 Ror. 1, 22, 3, 3, Rom. 5, 5); im Herzen vollzieht fich die driftliche Erleuchtung (2 Ror. 4, 6), in ihm wohnt ber Glaube (Rom. 10, 9 f.; vgl. Eph. 3, 17). - 11) Bas im Bergen des Menschen ift, das ift das unverfälscht Wahre (Rom. 6, 17: onanover en napolag) im Gegensat zu allem erheuchelten oder erzwungenen (2 Kor. 9, 7: μή έκ λύπης ή έξ ανάγκης) Schein (vgl. Rol. 3, 22. Gph. 6, 5); es ift aber barum auch bas vor Meniden Berborgene (1 Ror. 14, 25: τὰ κρυπτὰ τῆς καρδίας; vgl. 4, 5. 2 Ror. 5, 12 und Rom. 2, 29, ιυο δειιι εν τῷ κρυπτῷ Ἰουδαίος δίε περιτομή καρδίας parallel steht) und Gott, dem herzenskündiger (Rom. 8, 27. 1 Theff. 2, 4), allein bekannt. Da aber auch die (fleifchlichen) Begierden im herzen wohnen, alfo in diefer Beziehung ebenfalls bem Innern bes Menichen angehören, und da umgetehrt bas Berg junachft ein leibliches Organ ift, fo beden fich die Begriffe bes Meugeren und Leiblichen oder des Inneren und Geistigen feineswegs; und bie bem voos entgegengesette odos (Rom. 7, 25) braucht darum durchaus nicht der Acufierlichkeit des leiblichen Lebens anzugehören.

überwältigt wird, so kommt das im rovs verborgene bessere Ich des Menschen nie zum Borschein. Bas in die Erscheinung tritt, ist immer nur die das gesammte nach außen hin sichtbare Leben des Menschen bestimmende Herrschaft der Sünde. Die Organe aber, durch welche das, was im Menschen ift, nach außen hin sichtbar wird, sind die Glieder des Leibes. Bahrend darum das Ringen des vovs gegen die Sunde gang auf den inneren Menschen beschränft bleibt, wird die dominirende Macht der Sünde in den Gliedern sichtbar (Röm. 7, 23: βλέπω Ετερον νόμον εν τοις μελεσίν μου), wenn in ihnen die παθήματα των αμασιιών (v. 5) wirffam find und fie fo in den Dienst der Gunde treten (6, 13). So erscheint das owna stets als ein von der Sunde beherrschtes (6, 6: σωμα της άμαρτίας,12) vgl. 7, 24), und die Begierden des Leibes find sündlich, sofern nämlich in ihm die Sunde herricht und die leiblichen Triebe verderbt (6, 12. 8, 13). Dergleichen Ausdrucke find es gewesen, welche der irrigen Ansicht Borfcub geleiftet haben, als ob Paulus im Leibe und den Gliedern die Gunde wohnend denkt; in ihnen kommt aber nur die Sündenherrschaft zur Erscheinung, weil ber vovs, in welchem die einzige Reaktion gegen biefe Gundenherrschaft liegt, gang dem inneren verborgenen Leben des Menschen angehört und wegen seiner Ohnmacht nie das äußere Leben des Menschen in einer in die Sichtbarkeit tretenden Beise bestimmt. Den vous kann Die Sünde ohnmächtig machen und dadurch auf das Gebiet des verborgenen inneren Lebens beichränken, mährend fie die oags positiv beherrscht, sie zu einem widergöttlichen Sandeln erregt, das durch die Organe bes Leibes sichtbar wird. 13)

<sup>12)</sup> Rur dieses Berhältniß ber Angehörigfeit des Leibes an die ihn im natürlichen Buftande des Menichen beherrichende Gunde fann ber Benitiv ausdruden, weil auapria bei Paulus nicht die Qualität der Gundhaftigfeit, sondern die Gundenmacht als wirkfames Pringip bezeichnet (vgl. §. 66, c); und baber fann berfelbe fein gen. qualitatis sein, sowenig wie in dem gang parallelen σωμα του θανάτου τούτου 7, 24. So ist ό ανθρωπος της άμαρτίας 2 Theff. 2, 3 nicht der fündhafte Menich, sondern der der Sunde völlig anheimgefallene, in welchem biefelbe gur abfoluten Berrichaft gelangt (§. 63, c). Schon darum fann σάρξ άμαρτίας Röm. 8, 3 nicht eine σάρξ bezeichnen, beren Bejen fündhaft ift (vgl. felbft R. Schmidt, S. 101), fondern eine von ber Gunde bewohnte und beherrichte ourf, wie fie Paulus nach not. b annimmt. Daher heißen die sündhaften Leidenschaften Röm. 7, 5 nicht παθήματα άμαρτίας, sondern τὰ παθήματα των άμαρτιων. — 13) Etwas anders gewandt erscheint der Gegensatz in der Stelle 2 Ror. 4, 16. (vgl. Gph. 3, 16 f.) Der außere Menich ift ber Leib, ber megen feiner substantiellen Basis, der Ivnrig oapt (v. 11), durch die Mithsale bes irbischen Lebens allmählich aufgerieben wird (diapdeiperat), mahrend der innere Menich Tag für Tag erneuert wird. hier ift ja offenbar das Innenleben bes Chriften als folden gemeint, das natürsich nicht mit dem Innenseben des natürlichen Menschen identisch ift.

# Drittes Kapitel,

# heidenthum und Judenthum.

Bgl. Rogge, die Anschauungen des Ap. Paulus von dem relig.-sittlichen Charakter des Heidenthums. Fürstenwalde 1887.

#### §. 69. Der Abfall des Beidenthums.

Die Heiben haben ursprünglich eine Erkenntniß Gottes gehabt, welche auf der Naturoffenbarung Gottes beruht, und ebenso ein Bewußtsein über die göttliche Forderung und die Straswürdigkeit ihrer Uebertretung; daher versallen sie mit Recht der göttlichen Bergeltung.a) Diese ursprüngliche Wahrheitserkenntniß ist dem Heidenthum aber versoren gegangen, weil es sich praktisch von Gott abgewandt hat.b) Die Folge davon war eine eingebildete Weisheit, die doch vor Gott Thorheit ist und die in der strasbaren Sünde des Gögendienstes oder der Kreaturvergötterung gipselte.c) Die weitere Folge war ein schrankenloses Sichhingeben an die natürlichen Lüste, welches in den unnatürlichen Wollustlastern und der völligen Abstumpfung des sittlichen Bewußtseins gipselte.c)

a) Es ift bem Apostel Paulus eigen, Fragen wie die nach dem Ur= sprunge und Umfange ber allgemeinen Sundhaftigfeit nicht bloß aus bem anthropologischen Gesichtspunkte zu betrachten und in theoretischer All= gemeinheit zu behandeln, sondern fie auch unter den konfreten religionsgeschichtlichen Gesichtspunkt zu stellen. Dann aber mußte er auf ben großen religionsgeschichtlichen Gegensatz näher eingehen, ber die vorchrift= liche Welt spaltete; und ihm als dem Seidenapostel lag die Frage besonders nahe, wie bas Beidenthum in den rettungslosen Zustand gekommen fei, in bem es sich thatsächlich befand. War es auch dem judischen Bewußtsein felbstverständlich, daß die Beiden, oder, wie sie Baulus nach den Saupt= vertretern des Seidenthums oft nennt, die Sellenen (Gal. 3, 28. 1 Ror. 1, 22. Röm. 1, 16), Sünder sind (val. Gal. 2, 15) und der Gerechtigkeit ermangeln, jo kann boch die Frage entstehen, ob fie nicht wenigstens ent= schuldbar (Röm. 1, 20) und darum straffrei sind. Kennen bie Beiden Gott nicht (Gal. 4, 8; vgl. 1 Theff. 4, 5), so scheint es, als könne auch die Erfüllung des göttlichen Willens von ihnen nicht gefordert werden. Dennoch ergeht bas Gericht Gottes über bie, welche Gott nicht fennen (2 Theff. 1, 8). Paulus geht nämlich davon aus, daß die Heiben ursprünglich die Erfenntniß Gottes gehabt haben (Rom. 1, 21: provres rov

Deor) und gwar auf Grund einer Gottesoffenbarung, welche ihnen bas für fie Erfennbare (to yvworder vor 9800), bas, was fie auf ihrem Standpunkte von dem Befen Gottes erkennen follten und konnten, fundgethan hat (v. 19).1) Gott hatte also bas Seinige gethan, um fie zu seiner Er= tenntniß ju führen, damit fie unentschuldbar feien, wenn fie doch nicht dazu gelangten (v. 20). Ebenso hatten die Beiden allerdings ein positives göttliches Gefet nicht; fie find in diefem Sinne avouot (1 Ror. 9, 21), fie fündigen ανόμως (Röm. 2, 12). Aber schon die Thatsache, daß sie trothem einzelne Tugenden haben, durch welche fie aus natürlichem Triebe (qu'osc), d. h. ohne den Impuls eines positiven Gesetzes einzelne Forderungen Diefes Gefetes erfüllen (vgl. 2, 26 f.), zeigt, daß fie fich felbft ein Wefet find (v. 14), daß das vom positiven Gesetze gebotene Werk als ein von Gott gefordertes ihnen ins Berg geschrieben ift. Es ift dies das ben Menichen uriprünglich eingepflanzte Sittenbewuftfein, deffen Borhandensein bezeugt wird von dem Gewissen (conscientia consequens), weil dasselbe eine folche Norm haben muß, wenn es doch thatsächlich die sittliche Qualität der eigenen sowie fremden Handlungen beurtheilen lehrt (v. 15). Die Beiden haben aber auch das Bewußtsein davon, daß die, welche ra un xaInxovra thun, des Todes würdig, also straffällig find (1, 32), wobei Paulus wohl an die heidnischen Mythen vom Hades dachte. findet das Grundgesetz der göttlichen Bergeltung auf fie fo gut wie auf die Juden Unwendung (2, 9 f.). Auch fie konnten durch Ausdauer im Gutesthun Berrlichkeit und Ehre bei Gott und in Folge beffen die Unvergänglichkeit erstreben und so das ewige Leben erlangen (v. 7); auch fie konnten aber, der ihnen offenbar gewordenen Wahrheit ungehorsam, der Ungerechtigkeit gehorchen (v. 8) und in Folge deffen auch ohne die Norm des positiven Gesetzes (avouws) von Gott dem Berderben überaumortet merden (v. 12).

b) Die Heiben haben den Keim der ihnen in der ursprünglichen Gotteserkenntniß gegebenen Wahrheit nicht gepflegt, weil sie es nicht der Mühe werth erachteten, die Erkenntniß Gottes zu besitzen (Röm. 1, 28: τον Θεδν έχειν έν ἐπιγνώσει); vielmehr haben sie ihn in seiner Entwicklung gehemmt (κατέχειν). Das Hemmniß, in welchem jene Wahrsheitserkenntniß gleichsam erstickte, war ihre (praktische) Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit (v. 18). Wie sich Paulus dies denkt, zeigt deutlich v. 21.

<sup>1)</sup> Seit Erschaffung der Welt hat Gott nämlich seine ewige Macht und die Fülle seiner göttlichen Sigenschaften (Θειότης) ihnen durch seine Werke kundgethan (Röm. 1, 20). Er hat sich ihnen bezeugt durch seine Wohlkhaten, indem er vom himmel Regen und fruchtbare Zeiten gab und ihre Herzen erfüllte mit Speise und Wohlgefallen (Act. 14, 17), indem er die Völker über die Erde vertheilte und ihnen für ihre Herschaft seitbestimmte Zeitz und Raumgrenzen gab (17, 26). Freilich war dabei auf ihre Mitthätigkeit gerechnet. Durch ihre Weisheit follten sie Gott in seiner Weisheit erkennen (1 Kor. 1, 21); sie sollten ihn suchen, ob sie ihn nicht handgreissich wahrnehmen und sinden möchten (Act. 17, 27); und das ihnen dazu gegebene Organ war der νοδς (Röm. 1, 20: νοούμενα; vgl. §. 68, c), mittelst dessen die unsichtbaren Eigenschaften Gottes (τὰ ἀδρατα αὐτοδ) geistig geschaut werden konnten (καθοράται).

Sie haben Gott, soweit sie ihn kraft seiner ursprünglichen Offenbarung erkannten, nicht gepriesen und ihm nicht gedankt. Das δοξάζειν wäre die praktische Anerkennung seiner δύναμις und Θειότης gewesen (v. 20), das εὐχαριστεῖν die praktische Anerkennung seiner Güte und Wohlthaten (Act. 14, 17). Beides haben sie ihm verweigert, und das war der Sündensfall des Heidenthums. Nicht durch einen intellektuellen Irrthum, sondern durch eine praktische Verirrung sind sie von der ursprünglichen Gottess

erkenntniß abgefommen.

c) Durch diese praktische Abwendung von Gott haben die Beiden nun den höchsten Gegenstand ihres Denkens verloren und darum ihre Gedanken auf das Eitle, Nichtige gerichtet (Rom. 1, 21: ¿ματαιώ θησαν ξυ τοις διαλογισμοίς αύτων; ναί. δίε ματαιότης του νοός Ερφ. 4, 17); und das fo lange, bis das im Bergen befindliche Organ für die Erkenntniß bes Göttlichen, der ihm beftimmten Thätigfeit entwöhnt, endlich dafür unfähig geworden (ή ἀσύνειος αὐτῶν καρδία) und so, des Lichtes der Wahrheit entbehrend, der Finsterniß verfallen ist (Röm. 1, 21: έσκοτίσθη. 2, 19: of ev σχότει; vgl. 2 Ror. 6, 14. 1 Theif. 5, 4 f.). Freilich beginnt mit diesem Verluste der durch göttliche Offenbarung mitgetheilten Wahrheit gerade der Dünkel auf die selbstersonnene Weisheit (Röm. 1, 22: φάσχοντες είναι σοφοί), der sie aber zu Thoren stempelt (ξμωράνθησαν), da diese Weisheit im Urtheil Gottes Thorheit ift (1 Kor. 3, 19). Denn die Gedanken dieser Weisheit, die Gott in seiner Beisheit nicht erkennt (1, 21; vgl. 2, 8), sind doch nur nichtige (3, 20 nach Psalm 94, 11), und Gott hat gewußt, dieselbe in ihrer Thorheit und Nichtigkeit blokzustellen (1, 20). Der Gipfel der Thorheit aber, in welche das Heidenthum auf diesem Wege gerieth, ift der Götendienst. Denn es giebt keine größere Thorheit, als wenn man die δόξα des unvergänglichen Gottes verwandelt in ein δμοίωμα eines Menschen- und Thierbildes (Röm. 1, 23). Paulus denkt hier also nicht an den groben Fetischismus, der das Götzenbild felbst für die Gottheit hält. Aber er schließt mit Recht aus dem Götendienst darauf, daß das Seidenthum die Gottheit für ein Wesen hält, das dem in den Menschen- oder Thierbildern abgebildeten ähnlich sei und darum durch sie abgebildet werden konnte.2) Damit aber haben

<sup>2)</sup> Die durch Köm. 8, 3 veranlaßten neueren Verhandlungen über den pausinischen Begriff des όμοίωμα (vgl. Overbeck und Zeller in hilgenfelds Zeitschrift 1869, 2. 1870, 3) haben die Stelle Köm. 1, 23 immer nech nicht ausreichend gewürdigt. Ein όμοίωμα ist, wie Zeller S. 302 richtig zeigt, ursprünglich ein Kehnlichgemachtes, dann eine einer anderen ähnliche Sache. So ist ohne Zweizel Köm. 5, 14 die Sünde, welche allen Menschen vor dem Gesets abgesprochen wird, eine der apaßasis Adams ähnliche, sosenn eine einer anderen den Gesets abgesprochen wird, eine der apaßasis Adams ähnliche, sosenn sie diese diese liebertretung eines mit der Todesdrochung verbundenen Weedves zu densen wäre. So heißt Köm. 6, 5 ein Vorgang, welcher dem Tode und der Ansertschung Christi ähnlich ist, sein όμοίωμα. An unserer Stelle charakteristert das όμοίωμα die Vorstellung von Gott, die darin lag, wenn sie in Menschen= und Thierbildern ihre Götter darstellten, und mit der sie darum die Vorstellung eines unvergänglichen Gottes und seiner δόξα vertauschten. Nun ist aber das Vild unzweiselhaft das όμοίωμα des Albgebildeten im eigentlichsten Sinne und demnach auch umgesehrt das Abgebildete ein όμοίωμα des Vildes. Sind nun die Götendilder Menschen= und Thierbilder, so muß die Vorstellung von der Gottheit, die sie ausdrücken, eine solche

sie jedenfalls das richtig erkannte wahre Besen Gottes vertauscht mit einem lügenhafter Beise dafür ausgegebenen und haben mit Umgehung des Schöpfers ein geschöpstiches Besen verehrt (1, 25), wie es allein in jenen Bildern sein δμοίωμα sinden kann. Das innerste Besen des Heidensthums ift also Naturdienst, Kreaturvergötterung; und diese ist nicht nur Thorheit, sondern tiese Entwürdigung. Die göttlichen Besen, wie es sie sich vorstellt (εἴδωλα: 1 Thess. 1, 9), existiren gar nicht (1 Kor. 8, 4. 10, 19), sind wenigstens gar feine göttlichen Besen. Im Gegensatz zu dem wahren sebendigen Gott sind die Richtigseiten (μάταια: Uct. 14, 15; vgl. Zer. 8, 19), sprachlose Göten, die keine Antwort geben können, wenn man sie anruft, sich nicht durch Offenbarung kund thun, wie der sebendige Gott (1 Kor. 12, 2; vgl. Hab. 2, 18). Der ebenso thörichte als schmachvolle Götendienst ist aber hiernach eine selbstverschuldete

und barum strafbare Sünde (5, 10. 6, 9). d) Von praftischer Seite her war die Folge jener Abkehr von Gott ein immer tieferes Bersinken in die Gottlosigkeit (Rom. 1, 18: val. 4, 5. 5, 6), der prinzipielle Ungehorsam (11, 30), der sich vom Gesetze Gottes ganz losgelöst hat (2 Kor. 6, 14: άνομία), so daß sie nun adexol (1 Kor. 6, 1) sind. Rennt der Mensch aber keine über ihm stehende Norm mehr, fo verfällt er den natürlichen Trieben, den Begierden des Fleisches (Rom. 1, 24), die eben in dieser ihrer Emanzipation von dem göttlichen Willen fündlich werden; inbesondere der Unzucht und Habgier (1 Ror. 5, 10), welche auch hier als die heidnischen Kardinallaster betrachtet werden (vgl. §. 62, a). Allein auch damit erreicht der Mensch nicht, was er zu erreichen meint. Statt der vermeinten schrankenlosen Freiheit verfällt er der Rnechtschaft der Leidenschaften (πάθη: Röm. 1, 26; vgl. 1 Theff. 4, 5), die den Menschen zur äußersten Paffivität verurtheilen. Als den Gipfelpunkt des heidnischen Lafterlebens betrachtet Paulus die unnatürlichen Wolluftlafter (Röm. 1, 24. 26 f.), welche wirklich in ber Zeit des finfenden Beibenthums eine grausenerregende Berbreitung erlangt hatten. Dies war aber ein nothwendiger Entwicklungsprozeß; nicht nur, weil viele unsittliche Mythen und Rulte des Beidenthums die Sinnlichfeit beschönigten und aufstachelten, sondern hauptfächlich, weil es im Wefen der sinnlichen Luft liegt, daß sie, durch die gewöhnlichen Genufmittel leicht abgestumpft, nach immer neuen Reizmitteln fucht und so zu widernatürlicher Befriedigung tommt. Damit ift dann freilich bas Singegebensein an die Natur in eine Berkehrung der Natur umgeschlagen; in dieser tritt aber nur die Berkehrung der natür= lichen Ordnung zu Tage, welche darin liegt, daß ber Mensch sich den natürlichen Trieben hingiebt, ftatt nach Gottes Willen über fie zu herrschen. Endlich aber verliert das Heidenthum völlig das ihm ursprünglich einge= pflanzte sittliche Bewuftfein. Sie thun nicht nur felber gegen befferes Wiffen und Gemiffen bas, mas felbft von ihrem Standpunkte aus unziemlich ift (rà un xa9nxovra: v. 28-31), sondern sie billigen es auch au Anderen, die es thun (v. 32), mahrend doch der Mensch sonst, selbst

fein, welche fie den in ihnen dargestellten Menschen und Thieren ähnlich'erscheinen läßt. Bgl. auch Act. 17, 29.

wo er sein Bösesthun entschuldigt, nur zu geneigt ist, dasselbe an Anderen zu rügen.<sup>3</sup>) In der That finden wir selbst unter den gebildeten heidnischen Schriftstellern jener Zeit offene Entschuldigungen der Päderastie, der Rachssucht und anderer Laster; und jedenfalls zeugt der sittliche Indisserentismus der großen Masse (Röm. 9, 30: έθνη τὰ μη διώχοντα δικαιοσύνην) für eine solche Abstumpfung des sittlichen Bewußtseins.<sup>4</sup>)

#### §. 70. Das Seidenthum und die göttliche Badagogit.

Auf dem Gebiete des Heidenthums läßt Gott die Menschheit ihre Wege gehen, damit zu Tage komme, wohin die natürliche Entwicklung der Menschheit führt.a) In derselben erscheint das Heidenthum zunächst nur unter dem Gesichtspunkte der jugendlichen Unreise und der damit gesgebenen Gebundenheit.b) Aber in diesem Zustande fällt es den Mächten der Finsterniß anheim, die es verehrt und von denen es zu gottwidrigem Berhalten bestimmt wird.c) Und so kommt es zu jener heillosen Bersiunkenheit des Heidenthums, in welcher das göttliche Zorngericht über seinen ursprünglichen Abkall Sünde durch Sünde straft.d)

a) Wenn in der Apostelgeschichte Paulus sagt, daß Gott alle Völker in ihren Wegen gehen ließ (Act. 14, 16), wenn Gott sie auswachsen läßt wie einen wilden Delbaum (Köm. 11, 24), so steht dieses Gehenlassen im Gegensatz zu dem heilsgeschichtlichen Eingreisen Gottes in die Geschichte des jüdischen Volkes. Indem aber Gott die anderen Völker ihrer natürslichen Entwicklung überläßt, die sie in immer schlimmeres Verderben hinsabsührt, braucht er keineswegs darauf zu verzichten, seine Heilsabsichten auch an ihnen zu verwirklichen. Vielmehr kann jenes Gehenlassen die pädagogische Absicht einschließen, das Heilmehr kann jenes Gehenlassen, wohin es mit seinen eigenen Kräften in der nothwendigen Konsequenz der einmal eingeschlagenen Richtung gelange. Ergab sich dabei, daß die Sünde es in ein immer rettungsloseres Verderben sühre, so mußte dadurch der Abssche vor der so in ihrem tiessten Wesen erkannten Sünde geweckt und

<sup>3)</sup> Benn der Apostel diese völlige Abstumpsung des sittlichen Bewußtseins (vgl. Eph. 4, 19) als einen vods ädóxcuos bezeichnet (Köm. 1, 28), so liegt es nahe, daß er dabei nicht bloß an einen verwerstlichen Sinn gedacht hat, sondern an einen solchen, der nicht mehr prüft und unterscheidet zwischen Gut und Böse (Köm. 12, 2, 2, 18). Das Bort ädóxcuos kommt allerdings von déxomacher und heißt verwerstlich (I Kor. 9, 27), aber es konnte dem Apostel seicht begegnen, es mit doxcuázer zusammenzubringen, zumal er ein Bortspiel mit édoxímasan zu beabsichtigen scheint. — 4) Es muß im Auge behalten werden, daß der Apostel überall das Heidenthum im Großen und Ganzen schildert, wie es auf Grund seiner natürsichen Entwicklung geworden war. Er setz Köm. 2, 14. 26 f. ausdrücklich den Fall als einen thatsächlich vorkommenden, daß die Heidelse einzelnen Ausnahmen können nach §. 66, b schon für die einzelnen Bersonen nicht das Gesammturtheit über ihr sittliches Berhalten ausheben, geschweige denn das über das Heidentschum im Eroßen und Ganzen Ausgesprochene; denn sie sind nicht kraft des heidnischen Wesens, sondern troß dessendlungen gekonnen.

das Heilsbedürsniß erregt werden. Was der Apostel Köm. 7, 13 vom Standpunkte unter dem Gesetze sagt, daß die Sünde durch die Förderung ihrer Entwicklung in ihrem wahren Wesen zur Erscheinung kommen sollte, gilt in dieser Beziehung unzweiselhaft auch vom Heidenthum; und dieser Gedanke liegt sichtlich im Hintergrunde der ganzen Schilderung von der sündhaften Entwicklung des Heidenthums (Köm. 1). Allein allerdings hat Paulus die sich selbst überlassene Entwicklung des Heiderthums keineswegs immer und von vorn herein unter diesen pädagogischen Gesichtspunkt gestellt.

b) Benn Paulus die Berführung der heidenchriftlichen Galater junt indijchen Gejeteswesen als eine Ruckehr zu den aoBevn zat nrwza σιοιγεία betrachtet (Gal. 4, 9), so stellt er damit ihren früheren Zustand nicht unter den Gesichtspunkt eines ftraswürdigen Abfalls, sondern einer Unvollfommenheit, wie fie dem noch unreifen Rindheitsalter der Menich= heit entsprach. Bon diesem Gesichtspunkte aus ift das Beidenthum eine Anfängerreligion, in welcher die Menschheit (& xoouog) die Elemente, gleichsam das A-B-C des religiosen Biffens und Handelns (oroixeca) zu lernen begonnen hat; diese find natürlich noch dürftig und können nicht bewirken (aoGevi, nai niwxá), was der Mensch von der Religion verlangt.1) Die Beiden find damit als vizuor (vgl. Rom. 2, 20) betrachtet, beren Unreife noch feine bobere Belehrung zuließ. Da nun der Mensch im Rindheitsalter noch mehr oder weniger die Stellung eines Sovlos hat (Gal. 4, 1), so entsprach dieser ihrer Unreife auch die Gebundenheit, welche diese Anfängerreligion mit sich brachte, ihr dovdeveer. Weil sie Gott, b. h. den mahren Gott nicht fannten, mußten fie Göttern dienen, die es ihrer mahren Natur nach gar nicht find, und Satzungen, die ihren Zweck nicht erreichen (v. 8 f.). Es war eben die Zeit der Unwissenheit, die Gott nach Act. 17, 30 übersehen will, woraus freilich folgt, daß fie an fich durchaus feine unverschuldete ift. Aber im Galaterbrief wird auf die

<sup>1)</sup> An dieser Erklärung der στοιγεία (oder στοιχ. τοδ κόσμου 4, 3) muß festgehalten werden, weil der Zusammenhang, in welchem der Begriff jum ersten Male auftritt, unzweideutig auf das unreife Jugenbalter führt, dem nur folche Unfangsgrunde juganglich find. Die Beziehung auf die Gestirne, wenn auch vielleicht fprachgebrauchlich ju rechtfertigen (obwohl fie, um unmigverständlich ju sein, immer ein rob odpavob erfordern murde), bleibt ebenfo unpaffend in ihrer Unwendung auf das Beidenthum, bas ja Paulus nicht bloß als ein Gestirndienst kennt und betrachtet, wie auf das Judenthum, beffen "Abhangigfeit von den Simmelsmächten" doch nur außerst gefünstelt herausgebracht mirb. Geht man aber ju der Borftellung von ben in ihnen ericheinenben Simmelsmächten (Engeln) oder Elementargeistern fort, so verläßt man ben Bortlaut völlig. Bei der Beziehung auf die stofflichen Elemente der Welt (vgl. 2 Betr. 3, 10. 12) würde das Charafteristische des Ausdrucks gar nicht in dem ta orocycla, sondern in dem Genitiv του κόσμου liegen (ber doch Gal. 4, 9 gang fehlt), wobei speziell an die Belt in ihrem gegenwärtigen Bestande (also was 1 Kor. 7, 31 ausdrücklich & noguos obros beißt) gedacht ware; und immer murde es als Ausbruck für bas außere Sagungswefen, an das ohnehin ausschließlich zu denten gar fein Grund vorliegt, ein sehr gezwungener und unflarer fein. Die Behauptung, daß fprachlich ber Genitiv nur bas Bange bezeichnen könne, bas aus ben Glementen fich zusammensett, wird ichon burch Bebr. 5, 12 miderlegt.

ihr zu Grunde liegende Berschuldung garnicht reslektirt, sondern die relisgiöse Unwissenheit des Heidenthums auf eine unverschuldete Unreise, ihre verkehrte Religionsübung auf eine diesem Zustande entsprechende Gebundensheit zurückgeführt. Der natürliche Entwicklungsgang, dem Gott die Heiden überließ (Act. 14, 16), wird hier noch ganz als ein solcher betrachtet, nach welchem der Kindheitszustand der Menschheit eine höhere Erkenntniß uns Erfüllung des göttlichen Wilkens noch nicht zuließ. Daher ist auch die positive Gottwidrigkeit und sittliche Bersunkenheit ihres Lebens noch nicht

urgirt.

c) Wefentlich anders gestaltet fich dagegen die Anschauung des Apostels schon in den Korintherbriefen. Wenn auch bereits Gal. 4, 8 die falschen Götter, denen das Seidenthum dient, als wirkliche Wefen gedacht find, die nur nicht find, wofür die Heiden fie halten, und den Dienst nicht beanspruchen dürfen, den die Beiden ihnen leiften: so erscheint doch erft 1 Kor. 12, 2 das Beidenthum gang offenbar in der Gewalt einer fremden Macht, Die fie willen- und einsichtslos zu den sprachlosen Göten treibt und sie so zu der entwürdigenden Idololatrie veranlagt. Sier wird es aber gang flar, daß es wirkliche und zwar übermenschliche Wefen sind, die in den Idolen verehrt werden. Dieje bezeichnet Paulus, einer Borftellung des späteren Judenthums (vgl. LXX zu Deut. 32, 17. Pfalm 96, 5. Bar. 4, 7) folgend, als Dämonen (10, 20 f.). In dem Sinne, in welchem felbst das A. T. von vielen Göttern und Herren redet (vgl. Deut. 10, 17), mögen diefe immerhin Gottheiten genannt werden (8, 5), wie ja auch Paulus selbst gelegentlich den Teufel den Jeds rov alwvos rovrov nennt (2 Kor. 4, 4); aber für den Christen (1 Kor. 8, 6) sind es nur dezouevol Jeol (v. 5) Gottheiten im Sinne der Heiden find es nicht, Idole, wie fie fich benfen, giebt es nicht (8, 4. 10, 19). Unstreitig find diese Damonen, wie in den Evangelien (§. 23, b), als die Diener und Organe des Satans gedacht, fo daß der Teufel wohl gang insbesondere durch fie das Heidenthum beherrscht. Wenigstens wird 2 Kor. 6, 14-15 mitten unter den Charafterzügen des heidnischen Wejens, nach der avoula und oxotos und vor den εἴδωλα, in v. 15 Belial (= ) oder der Teufel ge= Die Berbindung des Heidenthums mit dem dämonischen Reiche ift aber fehr real gedacht. Nach 1 Kor. 10, 20 f. nimmt Paulus an, daß die heidnischen Opfermable, deren Theilnahme er darum den Christen untersagt, ebenso in eine reale (und natürlich befleckende) Gemeinschaft mit den Dämonen bringen, denen das dort Genoffene als Opfer geweiht ift, wie das chriftliche Abendmahl mit Chrifto. Offenbar find es also die damonischen Machte, welche das Beidenthum in ihr gottwidriges (2 Ror. 6, 14: avouia) und ihr befleckendes unsittliches Wefen (v. 17: άκάθαρτον) hineingezogen haben (vgl. die πνεύματα άκάθαρτα in den Evangelien §. 23, b). Hier ift demnach das Beidenthum in seiner findischen Unreise und Gebundenheit den Mächten der Kinsterniß anheim= gefallen, benen es nun in religiösem, wie in sittlichem Sinne bienen muß.2)

<sup>2)</sup> Es ift sehr charafteristisch für Benschlag, daß er einfach für eine "hartnädige Einbildung unserer Exegese" (II, S. 119) erklärt, was doch unzweifelhaft dasteht.

d) Erst im Römerbriefe aber abstrahirt Paulus ebenso von jener natürlichen Unreife (not. b), wie von diesem Ginfluß übernatürlicher Mächte (not. c). Hier stellt er sich gang auf den Standpunkt der religiös= fittlichen Betrachtung, nach welcher ja auch das Beidenthum nur den Mächten der Finsterniß verfallen konnte, weil es sich von dem lebendigen Gott abgewandt und der Gunde hingegeben hatte (val. §. 67, a). Bier tommt es also erft zu der Anschauung von einem ursprünglichen Sundenfall des Heidenthums und seinen traurigen Folgen in einem immer tieferen intelleftuellen und sittlichen Verfall. Aber bas Gigenthumliche ift, bak Paulus auch diesen S. 69 geschilderten Entwicklungsprozeft als einen göttlich geordneten betrachtet. Er stellt ihn Rom. 1, 18-32 unter ben Gefichtspunft eines Gerichtes, in welchem fich der göttliche Born über den ursprünglichen Abfall des Seidenthums offenbart. Schon dem Grundgesetze der göttlichen Vergeltung, wonach die Schuld eine äquivalente Strafe fordert (S. 64, b), entspricht es, wenn Gott die Gunde durch Gunde ftraft, indem er den Sunder durch den von ihm geordneten Entwicklungsprozeg der Gunde in immer tiefere Gunde verfinfen läßt. So muffen die Heiden an ihrer eigenen Person (er karrois) den nach göttlicher Ordnung nothwendigen ( v edei) äquivalenten Lohn (avrimio 9iav) für den Irrwahn ihres Abfalls von Gott empfangen (v. 27). Darum giebt fie Gott dahin in die Unreinigfeit der unnatürlichen Wolluftlafter (v. 24. 26), Die einerseits die nothwendige Konsequenz ihres Götzendienstes und ihres Lebens in den Luften find, andererseits ihre gerechte Strafe durch die Schande, die fie mit fich bringen. Aber schon das Berfinken in die Finsterniß und Thorheit ist v. 21 f. durch die Passiva als ein Gottes= gericht qualifizirt, obwohl es die natürliche Folge der ursprünglichen Abfehr von Gott ift. Wie genau aber jene Strafe ihrer Schuld entspreche, deutet der Apostel schon im Ausdruck an. Sie, die Gott feine Ehre genommen (v. 23), mussen sich selbst entehren (v. 24. 26); sie, die in der Bergötterung der Kreatur die natürliche Ordnung der Dinge verfehrt haben (μετήλλαξαν: v. 25), muffen nun auch die sittliche Ordnung verfehren (μετήλλαξαν; v. 26); und dem entsprechend, daß (καθώς) sie die Erfenntniß Gottes zu besitzen oun Edonipadar, gab fie Gott dahin eis adóxipov vovv (v. 28 und dazu §. 69, d. Unm. 3). So hat Paulus Die natürliche Entwicklung des fich felbst überlaffenen Beidenthums immer tiefer zu ergründen versucht. Aber gerade hier, wo sein sich steigernder religiös fittlicher Verfall als eine Wirtung des göttlichen Zorngerichtes ericheint, tehrt der Apostel wieder ju jenem Ausgangspuntte gurud: gerade darin, daß Gott die Beiden fich felbst überließ (not. a), offenbart fich das Walten einer göttlichen Badagogit, welche die Menschheitsentwicklung leitete. Satte die Zeit der findischen Unreife und Unfreiheit die Beiden den Mächten ber Finsterniß verfallen laffen ober in einen fittlichen Berfall gebracht, der sie dem gerechten Zorngerichte Gottes überantwortete, jo konnte das eben nur die Sehnsucht in ihnen erwecken nach einer Zeit, wo die rettende Gnade Gottes sie auf eine höhere Entwicklungsstufe erhob, in welcher die Unvollfommenheit ber niederen mit ihren unfeligen Folgen übermunden merden mußte. Und in diefer Cehnsucht lag bereits

die Ahnung, daß auch über dem rettungslosen Elend des Heidenthums die Weissaung einer besseren Zukunft schwebt.

#### §. 71. Das Judenthum und fein Gejet.

Bgl. B. Duhm, Pauli ap. de Judaeorum religione judicia. Gotting. 1873. Glock, die Gesetzesfrage im Leben Jesu und in der Lehre des Paulus. Karlsruhe 1885. A. Jahn, das Gesetz Gottes nach der Lehre und Ersahrung des Apostel Paulus. Halle 2. Aust. 1892. Grase, die paulinische Lehre vom Gesetz. 2. Aust. Freiburg 1893. Kühl, Stud. u. Krit. 1894, 2.

Unter allen Bölfern stand das jüdische kraft seiner Abstammung von den Erzvätern in einem ausschließlichen Eigenthums- und Kindschaftsvershältniß zu Gott.a) In Folge dessen besaß es in seinen heiligen Schriften die Offenbarung Gottes über sein Wesen und ein geschriedenes Gesetz, das ihm den Willen Gottes in unerschütterlicher Objektivität vor Augen stellte. b) Dieses Gesetz war durch Moses gegeben und im Pentateuch von ihm niedergeschrieden, aber auch die ganze Schrift Alten Testaments war eine Offenbarung des göttlichen Willens. c) Dennoch erfüllten auch die Juden das Gesetz nicht und waren ebenso wie die Heiden. der richte versallen. d)

a) Wenn auch hinsichtlich der Heilsbedürftigkeit bas Judenthum oder die Beschneidung, wie Paulus dasselbe oft nach seinem charafteristischen Merfmal bezeichnet (Gal. 2, 7-9. Rom. 3, 30), dem Beidenthum gang gleichsteht, so soll damit durchaus nicht geleugnet werden, daß es in vielfacher Beziehung Vorzüge vor demfelben hat (Rom. 3, 2: πολθ κατά πάντα τρόπον). Es folgt baraus nur, daß es nicht in allen Stücken (ov navros) etwas voraus hat, nämlich nicht hinfichtlich der allgemeinen Sündhaftigkeit (v. 9). Die Aufzählung seiner Borguge gipfelt aber 9, 5 in der Abstammung von den Erzvätern, von deren lettem die Juden den theofratischen Chrevnamen der Israeliten führen (v. 4). Auf jene Abstammung, wie auf diesen Namen legt Paulus Rom. 11, 1. 2 Ror. 11, 22 (vgl. Phil. 3, 5) auch für seine Person Gewicht. Welche Bedeutung diese Abstammung hat, erhellt aus Rom. 11, 16. Nach dem Grundsate, daß die Zweige heilig find, wenn die Burgel heilig ift, geht die Gottgeweihtheit von den Erzvätern auf ihre Nachkommen über; in ihnen find diefe zu Gottes Gigenthum erwählt gang im ATlichen Ginne (vgl. §. 44, a), und als sein Eigenthum find fie der erwählte Gegenstand seiner Liebe (v. 28: κατά την εκλογην άγαπητοί διά τους πατέρας). Das Bolt Israel ift fein Bolt (11, 1 f. 15, 10 nach Deut. 32, 43); er läßt seine Herrlichkeit unter ihnen wohnen  $(9, 4: \eta \delta \delta \xi \alpha)$ , und sie können sich seiner als ihres Gottes rühmen (2, 17). Dieses besondere Liebesverhältniß, in welchem das Bolf zu seinem Gott fteht, wird aber in ATlicher Beise als ein Kindschaftsverhältniß bezeichnet (9, 4: ή vlo Ieola). Der Same Abrahams find die Gotteskinder, so daß ténva 'Asquau und ténva Geov als Synonymbegriffe vertauscht werden fonnen (9, 7 f.; vgl. v. 25 f., wo

die Begriffe Gottes-Bolf-fein, Geliebt-fein und Sohne-Gottes-fein Synonym-begriffe find).

b) In Folge dieses Borzuges, den das judische Bolt vor allen Bölkern voraus hat, ist es betraut mit den Gottessprüchen (rà dózea 200 Jeov: Röm. 3, 2), d. h. mit den göttlichen Offenbarungen, welche in feinen heiligen Schriften niedergelegt find. Wenn fich Baulus auch nie ausdrücklich darüber ausspricht, daß die Juden in den ATlichen Schriften eine Offenbarung über das Wefen Gottes besagen, verftändlicher und reicher, als fie die Heiden ursprünglich hatten, so versteht es fich doch für ihn von felbit. Es erhellt daraus auch, daß eine Darftellung bes paulinischen Lehrbegriffs feine eigenthümliche Gotteslehre geben fann. Paulus will über das Wesen Gottes nur lehren, was das A. T. darüber lehrt und was die Juden aus ihm wissen konnten.1) Wenn die judischen Schriftgelehrten in der im A. T. fich entfaltenden Weisheit Gottes Gott nicht erfannten, jo lag es daran, daß ihre Weisheit, mit der fie in demselben forschten, eine verkehrte mar (1 Kor. 1, 20 f.), wie die der fündhaften Menschheit überhaupt. Da es nun für die Beschaffung der Gerechtigkeit und des Heiles vorzugsweise ankommt auf eine Offenbarung bes göttlichen Willens, jo konnte es in der Offenbarung, die Gott seinem Bolte gegeben, auch an dieser nicht fehlen. Die Juden befaßen im Gefet eine abbildliche Darftellung der Wahrheit, aus welcher fie den Willen Gottes erfennen und den Unterschied von Gut und Boje prufen lernten (Röm. 2, 18. 20). Diefer Gefetesbesit ift dem Avostel so charafteristisch für sie, daß er sie bezeichnet als of er to rouw (Rom. 3, 19; vgl. 2, 12), οξ ύπο νόμον (1 Kor. 9, 20; vgl. Gal. 4, 5). Auch die Juden waren fich deffen als eines hohen Borzugs bewußt, deffen fie fich rühmten (Röm. 2, 23), auf Grund deffen fie fich zu Lehrmeistern (v. 19 f.) und Richtern (v. 1. 3) der Beiden aufwarfen. Befagen auch die Beiden in gewissem Sinne ein Gesetz, so war es doch nach Röm. 2, 27 (vgl. 2 Kor. 3, 6) ein wesentlicher Borzug, daß die Juden dasselbe schriftlich fixirt befagen, so daß sie es in den Synagogen vorlesen hören (v. 13) und daraus unterrichtet werden konnten (v. 18). Das Gefetz ftand ihnen baburch in unerschütterlicher Objektivität gegenüber. Daber konnte bei ihnen nie, wie zuletzt bei den Heiden, das Bewußtsein über den Unterschied von Bofe und Gut ausgelöscht werden.

c) Die Grundlage dieses Gesetzes bildet die mosaische Gesetzgebung, die zuerst wieder den göttlichen Willen, mit einer bestimmten Strasansbrohung verbunden, proflamirt hat (Nöm. 5, 14). Zu den besonderen Borzügen Israels rechnet Paulus Röm. 9, 4 den seierlichen Aft der Gessetzgebung (ή νομοθεσία), in welchem das auf steinerne Taseln geschries

<sup>1)</sup> Er selbst beruft sich, wo er von irgend einer göttlichen Eigenschaft redet, wiederholt auf das A. T. So für Gottes Wahrhaftigkeit auf Psalm 51, 6 (Röm. 3, 4), für sein freies Erbarmen auf Er. 33, 19. 9, 16. Jes. 45, 9 f. (Röm. 9, 15. 17. 20), für seine unerforschliche Weisheit auf Jes. 40, 13 (1 Kor. 2, 16. Röm. 11, 34), für seine unverdiente Gnade auf Hood 41, 2 (Röm. 11, 35), für sein gerechtes Gericht auf Deut. 32, 35 (Röm. 12, 19) und für die Universalität desselben auf Jes. 45, 23 (Röm. 14, 11).

bene (2 Kor. 3, 3. 7; val. Er. 31, 18) Gesetz am Sinai promulgirt wurde. Einer rabbinischen Tradition folgend, die sich schon in den LXX (Deut. 33, 2) und bei Josephus (Antiq. XV, 5, 3) findet, und auf die schon Stephanus in seiner Rede sich bezieht (Act. 7, 53; vgl. v. 38), nimmt er an, daß das Bolt diese Gesetzestafeln zwar durch die Sand des Moses empfing (er xeigi meoirov), aber unter Bermittelung von Engeln (Gal. 3, 19: διαταγείς δι' άγγέλων). Damit wird aber jedenfalls nicht eine Leugnung des göttlichen Ursprungs des Gesetzes beabsichtigt.2) Als Gesetgeber erscheint Moses auch Röm. 5, 14 (vgl. v. 20); von ihm rührt die Thora her, wie sie noch jetzt im Pentateuch gelesen wird (2 Kor. 3, 15); von ihm find alle gelegentlich angeführten Berordnungen des Gesetzes geschrieben (1 Kor. 9, 9: Deut. 25, 4. Röm. 10, 5. 19: Lev. 18, 5. Deut. 32, 21). Diefes Gefet Mofis, aus dem Rom. 7, 7 ausdrücklich Ex. 20, 17 citirt wird, ift nun das Gefet Gottes (7, 22. 25. 8, 7), und zwar in seinem ganzen Umfange.3) Ausdrücklich zählt Baulus Röm. 9, 4 unter die Borzüge des jüdischen Bolfes die יהוה (ή δόξα), welche nach einer rabbinischen, auf Lev. 16, 2 gestütten Borstellung beftändig über der Bundeslade schwebte und also den Tempel zur wirklichen Offenbarungsftätte machte; wie er benn auch 1 Kor. 10, 18 den Brandopferaltar nach Ex. 20, 24 als die Stätte ber göttlichen Gnadengegenwart betrachtet, an welcher ber Israelit der Segnungen derfelben theilhaftig wird. Erhellt hieraus, daß er die ATlichen Kultuseinrichtungen gang im Sinne des A. T. und des Judenthums betrachtete, fo gablt er ju jenen

<sup>2)</sup> Klöpper (Zeitschrift für wiffensch. Theol. 1870, 1. S. 94), dem neuerdings Biele folgen, sucht zu beweisen, daß Paulus das Gefety, fofern es die Beschneidung sammt allen fvezififch nationalen (levitischen) Bestimmungen anordnet, von der Mitbetheiligung untergeordneter Engelmächte herleitet (Bal. 3, 19), um die Mandelbarfeit und Berganglichfeit dieser fartischen Seite bes Gesetzes anzudeuten. Busammenhange tommt gerade nicht diese Seite des Gesetes in Betracht, da es vielmehr bas pneumatische Geset ift, bas wegen ber fündhaften Natur bes Deniden nur zur Mehrung der napaßaseic dienen konnte (vgl. §. 72, b). Rach Ritichl betrachtet Baulus Gal. 3 jogar bas mojaifche Gefet überhaupt, fofern es eine rechtliche Ordnung, gegenseitiger Leiftungen zwischen Menschen und Gott aufstellt, welche keinen religiösen Charafter hat, als eine (ungöttliche) Stiftung der niederen Engelmächte (II, S. 312 f.). Bal. jett auch Benfchlag II. S. 125. - 3) So wenig wie Zesus oder einer der Urapostel (g. 24, c. 52, a, Unm. 1), macht Paulus irgend einen Unterschied zwischen bem ethischen und dem rituellen Theil des Gefetes. Natürlich tagt fich die Annahme, daß er den letzteren nicht zur göttlichen Offenbarung oder gar nicht einmal zum Gefetze Mosis rechnete (vgl. Holften, S. 21 f.), daraus nicht beweisen, daß in seinen auf das ethifde Wefen der vordyriftlichen oder dyriftlichen Menfchheit bezüglichen Erörterungen nur von jenem ersteren die Rede ift. Was er von der Stellung des Chriften jum Befebe fagt, tann bier natürlich garnicht in Betracht tommen. Wenn der Apostel aber Röm. 2, 28 f. bem Juden vorhalt, daß er, um Lob von Gott zu empfangen, nicht bloß am Fleische, sondern am Bergen beschnitten fein muffe, so fagt er nichts anderes, als was das Gefet auch fordert (Deut. 10, 16). Und wenn er diese Befchneidung als eine nicht im Buchstaben des Gefetes begründete, sondern im Geifte Gottes vollzogene bezeichnet, fo fagt er ebenfalls nur, was Deut. 30, 6 fagt, daß diefe Befdmeibung von Bott felbst (burch feinen Beift) vollzogen wird an allen benen, welche fich von gangem Bergen im Gehorfam ju Gott befehren (v. 2).

Borzügen (Röm. 9, 4) auch die judische daroeia. Daraus folgt von felbst, daß er auch den rituellen Theil des Gesetzes, welcher die Bestimmungen über diese darosia gab, als einen von Gott gegebenen, für bas Bolk Irael jegensreichen anjah. Obwohl es fich nicht birekt beweisen läßt, so läßt es sich doch voraussetzen, daß Paulus, wenn er vom Gesetze schlechthin redet, nicht bloß an die mosaische Gesetzgebung, sondern an alle Gebote Gottes dachte, wie fie im A. T. enthalten find, alfo auch an die Fortbildung des Gesetzes durch die Propheten. Wie die Bezeichnung des Pentateuch als o vouos auch da gebraucht wird, wo es sich nicht um den gebietenden, sondern um den geschichtlichen oder weiffagenden Theil besselben handelt, und doch nur da, wo aus der Geschichte oder Beiffgaung der Wille Gottes erhellt, der den neuen Weg zur Rechtfertigung für den Menichen (Rom. 3, 21) oder das rechte Berhalten des Menichen (1 Ror. 14, 34) ordnet: jo wird umgefehrt das ganze A. T. als o vouos bezeichnet, auch wo es sich um Stellen aus den Psalmen und Propheten handelt (1 Kor. 14, 21. Röm. 3, 19), aber doch auch nur, weil das A. T. in

allen seinen Theilen zugleich den Willen Gottes fund thut.

d) Auch in Betreff der Juden lehrt die Schrift (Rom. 3, 9-19). wie die Erfahrung (2, 1-3. 21-24), daß fie das Gesetz nicht halten und somit sammt ben Seiden dem Gerichte Gottes verfallen find (3, 19). Damit foll nicht gefagt fein, daß ihre Gundhaftigkeit nicht anderer Art mar, wie die der Heiden (Gal. 2, 15); ja Paulus gesteht ihnen ein Eifern um Gott (Röm. 10, 2) und ein Streben nach Gerechtigfeit (9, 31. 10, 3) zu. Allein, da auch ihre Gesetzeserfüllung eine unvollkommene war, so fonnte sie ihnen die Rechtfertigung nicht verschaffen. Beruhigten sie sich vollends bei ihrem Gesetzesbesitz (2, 17: ἐπαναπαύη νόμφ, vgl. v. 13) oder bei dem Eifer für das Gesetz, den fie durch das Richten Anderer zeigten (v. 1-3), so vergaßen sie, daß doch auch die Beiden in gewissem Sinne ein Gefet besagen (v. 14 f.), und daß Gott um seiner Unparteilichfeit willen im Gericht nur nach dem Thun seines Willens fragen fann (v. 2, 6). Selbst ein so hohes Gut wie die Beschneidung, das ihnen in anderer Beziehung unbestreitbare und unverlierbare Vorzüge sicherte (3, 1 f.) fonnten ihnen in diefer Beziehung nichts helfen; denn Gott kann feiner Unparteilichkeit wegen im Gericht nicht nach diesem persönlichen Borzuge, sondern bei Beichnittenen wie Unbeschnittenen nur nach der Erfüllung oder Uebertretung des Gesetzes urtheilen (2, 25 f.), und kann nicht dem, ber sich äußerlich einen Juden nennt (v. 17), sondern nur dem, der durch die im Gefet geforderte Bergensbeschneidung sich vor dem Bergenskundiger als einen echten Juden bewährt, das Lob des Gerechten ertheilen (v. 28 f.). Ja, ba der Jude noch in dem geschriebenen Gesetz und in der Beschneis dung einen doppelten Antrieb zur Erfüllung des Gefetzes hat, können die Tugenden der Beiden ihm im Gericht nur das Urtheil sprechen (v. 27); über sein Bosesthun wird zuerft das Gericht ergeben (v. 9), weil ihm fein Gefetz felbst das Urtheil spricht (v. 12). Berufen die Juden sich endlich auf die bisherigen Gnadenführungen Gottes mit dem Bolle Israel, fo zeigen fie nur, daß fie die Geduld und Langmuth Gottes verfennen und verachten, die fie jur Buffe antreibt (2, 4; vgl. 9, 22), und vergrößern durch ihre Hartherzigkeit und Unbuffertigkeit ihre Schuld (2, 5).

#### §. 72. Das Gefetz und die Berheifzung.

Bei der auch in den Juden wohnenden Sünde konnte das Gesetz in ihnen seine Erfüllung nicht bewirken, sondern nur die Sünde zu seiner Uebertretung solsicitiren und so ihnen das Gericht und den Tod zuziehen. a) Hiernach aber konnte der Zweck des Gesetzes nur sein, die Sünde, welche durch dasselbe zur Reise gebracht ward, in ihrer ganzen verderbendringenden Macht zu offenbaren und dadurch in ihnen die Sehnsucht nach Erlösung zu wecken. d) Darum aber kann dasselbe nur ein temporäres Institut sein, welches zeigt, daß auch für das Judenthum auf die Zeit der jugendslichen Unreise und der damit gegebenen Gebundenheit eine Zeit solgen muß, in welcher die göttliche Pädagogif an ihm ihr Ziel erreicht. c) Dieses Ziel ist den Israeliten bereits gewiesen in der den Bätern gegebenen Berheißung, die durch das Gesetz nicht an neue unerfüllbare Bedingungen geknüpft werden konnte und die ihnen darum unverlierdar ist.

a) Der scheinbar so grelle Widerspruch zwischen dem, mas die Juden im Gefet empfangen haben, und dem Refultat ihrer religiös-fittlichen Entwicklung war unter ben gegebenen Umftänden, d. h. unter Boraussetzung ber seit Abams Fall einmal im Menschen wohnenden Gunde fein zufälliger, sondern ein nothwendiger. Es lag nicht etwa an der buchstäblichen Form des Gefetzes, wenn daffelbe nicht erfüllt wurde; diefe wird Rom. 2, 27 ausdrücklich als ein Moment betrachtet, welches ben Juden erst recht zur Erfüllung des Befetes hatte antreiben muffen. Bas das Gefet ohnmächtig machte, so daß es seine Erfüllung nicht bewirken konnte, war überhaupt nicht ein Mangel an ihm felbst, da es an sich xalos ift (Rom. 7, 16), sondern die ihm entgegenstehende Macht des Fleisches oder genauer der im Fleische wohnenden Gunde (8, 3). Gerade weil das Gefetz geiftlich (πνευματικός) war, fo konnte es bei dem ganz und gar dem Feisches= wesen und damit der Herrschaft der Sünde verfallenen Menschen (vaoxivos) nur auf einen prinzipiellen Widerstand stoßen (7. 14). Paulus hatte es an sich selbst erfahren und hielt es für die allgemeine Erfahrung Aller, die unter dem Gefete ftehen, daß das Berbot der bofen Begierde diefelbe nicht unterdrückt, sondern aufstachelt (v. 7 f.); daß gerade das Da= zwischentreten des positiven Gesetzes dem relativen Unschuldszustande der sittlichen Unbewußtheit ein Ende macht, indem es die im Menschen schlummernde Sündenmacht aufweckt (v. 8 f.). Diese nämlich empfängt durch das Berbot Anlaß, dem Menschen das Berbotene als ein erstrebens= werthes Gut vorzuspiegeln und ihn durch diefen Betrug zur Begierde barnach und somit zur llebertretung des Gebotes zu verleiten (v. 11: vgl. v. 8). Das lag nicht am Gefet, bas unmöglich eine widergöttliche, jum Gundigen reizende Macht fein fann (v. 7), vielmehr beitig, gerecht und für den Menschen segenbringend ift (v. 12), sondern an der in feinem Fleische wohnenden Gunde (v. 13). Bei dem fleischlichen Befen bes Menschen fann die Wirfung des Gesetzes nur die sein, daß die fundlichen Leidenschaften dadurch aufgestachelt werden (v. 5). So lange der Mensch baber unter der Herrschaft des Gesetzes steht, kann die Herrschaft

ber Sünde über ihn nicht gebrochen werden (Gal. 3, 22 f.) Hat die Sünde aber den Menschen erst zur llebertretung des Gesches verlockt, so bewirkt nun das Gesch den Zorn Gottes, indem es die Bollstreckung der von ihm dem Sünder gedrohten Strase sordert (Röm. 4, 15) und so seinen Fluch über den Menschen ausspricht (Gal. 3, 10). Da das Gesch aber ausdrücklich den Tod als die Strase der Sünde stipulirt (Deut. 30, 19; vgl. v. 15), so spricht der Buchstade des Gesches dem Menschen das Todesurtheil (2 Kor. 3, 6: τὸ γράμμα ἀποκτείνει) und giebt der Sünde die Macht, den Menschen zu tödten (vgl. 1 Kor. 15, 56: ἡ δύναμις τῆς άμαρτίας ὁ νόμος). Die διακονία des Moses ist eine διακονία Θανάτον und κατακρίσεως (2 Kor. 3, 7. 9).

b) Da das Gesetz gegeben wurde, als die von Abam datirende sündshafte Entwicklung der Menscheit bereits im Gange war, die vorher beschriebene Wirkung desselben also von Gott vorausgesehen und in Rechnung gebracht werden mußte: so konnte es nicht gegeben sein, um eine neue Epoche zu begründen und die Menscheit durch die Erfüllung des in ihm geoffenbarten Gotteswillens zu der Gerechtigkeit zu führen, die sie seit Adams Fall verloren hat. Es kann vielmehr sein Zweck nur in der faktisch eingetretenen Wirkung gelegen haben; es ist nebenbei hineingeskommen (nagesoglegen), als ein die einmal begonnene Entwicklung nur zur Reise bringendes Moment in die Geschichte der Menschheit eingetreten, indem es die llebertretung mehrte (Köm. 5, 20). In demselben Sinne heißt es Gal. 3, 19, daß es zu Gunsten der llebertretungen (d. h. um sie zu vermehren) hinzugefügt wurde (der Verheißung). Die göttliche

<sup>1)</sup> Es ift durchaus fontertwidrig, hierin zu finden, daß das Gefetz den Uebertretungen wehren follte (vgt. Definer, S. 222, Reuß II, S. 49), abgefeben bavon, daß es nach not. a diesen Zwed faftisch nicht erfüllt hätte. Die nähere Ungabe, welche diese Stelle über die Art der Gesetzespromulgation bringt, muß die Absicht haben, ihre Erklärung über den Zwed beffelben zu unterfrüten. Dann fann baburch freilich nicht eine besondere Glorie des Gesetzes bezeichnet sein, wie Act. 7 (vgl. §. 42, d Unm. 5); vielmehr fieht ber Apostel offenbar in ber Engelvermittelung eine Undeutung von bem transitorischen Zwede des Gesetzes (προσετέθη άγρις οδ), da der Engel Dienst sich überall nur auf vorübergebende irdische Zwecke bezieht, mahrend die perfonliche Ertheilung ber Berheißung durch (Bott felbit (Bal. 3, 17 f.) ichon ihre bleibende Bedeutung fichert. Dagegen kann das Jungiren eines Mittlers dabei nach Er. 20, 19 nur andeuten, daß bas Bolk wegen feiner fundhaften Unreinheit nicht im Stande war, von Gott ober feinen beiligen Engeln bireft das Gefet zu empfangen. Dann aber tonnte es baffelbe auch nicht empfangen, um es zu erfüllen, sondern um es zu übertreten. Wenn v. 20 fagt, baß ber Mittler, um ben es fich handelt, der Natur ber Sache nach nicht Einem angehört, der an fich keines Mittlers bedarf, also in diesem Falle nicht Gott, so kann Moses nur der Mittler des Bolfes fein; und daraus folgt wieder, daß daffelbe feiner Gundhaftigfeit wegen eines Mittlers im Berkehr mit Gott bedurfte. Es handelt fich bei ber bervorgehobenen Ginheit Gottes nicht, wie noch Immer, S. 282 f. erflart, um ben Wegenfat der Zweiheit der zu vermittelnden Parteien (mas nothwendig o eis heißen mußte), fondern um den Gegensatz zu einer Mehrheit. Das fann aber unmöglich, wie neuerdings mehrfach angenommen wird (vgl. Vogel in den Stud. und Rrit. 1865, 3, Klöpper a. a. D., Ritschl. II, S. 249, Benfchlag II, S. 125), die Mehrheit ber Engel fein. Dann fonnte der pegirns nur ein Gefandter oder Geschäftstrager fein, und dann ift der Gyllogismus des Apostels völlig unhaltbar, da ja Gott fich gur Ausrichtung seiner Botschaften

Babagogie, welche absichtlich das Seidenthum sich selbst überließ, damit die Entwicklung der einmal von ihm eingeschlagenen fundhaften Richtung zur Reife tomme (§. 70, a), erreichte auf dem Gebiete des Judenthums daffelbe durch das Dagwischentreten des Gefetes. Die Sunde follte nach Nom. 7, 13 zur Erscheinung tommen als bas, mas fie ift (iva pavn άμαρτία scil. ή άμαρτία); und es sollte dies geschehen, indem sie ge= nöthigt wurde, sich in ihrem Wesen gang zu expliciren, alle ihre Konsequenzen herauszuseten und so zur Reife zu kommen (iva yévytat xa9' ύπερβολην αμαρτωλός ή αμαρτία). Dies geschah aber, indem sie durch bas Gefet Anlag empfing, den Menschen zu seiner Uebertretung zu follicitiren und ihn so in den Zuftand zu versetzen, den Baulus als den Tod (im metaphorischen Sinne), als den Berluft des in dem relativen Unichuldszustande bestehenden mahren Lebens (v. 9) bezeichnet (v. 10. 24). Da bemnach das Gesetz, das die Gerechtigkeit fordert und ursprünglich mit diefer das Leben geben will, in Folge der im Menschen vorhandenen und wirksamen Sunde (wenn auch mit göttlichem Vorwissen und nicht ohne feinen Willen) das gerade Gegentheil deffen bewirfte, mas es bewirfen wollte (v. 10), sofern es nun nicht nur den geistlichen Tod, sondern auch den Tod als Strafe der Sunde für den Menschen herbeiführte: fo erhellt, daß die Gunde dem Menschen bies hohe Gut in fein Gegentheil verkehrt hat (v. 13). Hat der Mensch aber erft so die ganze verderben= bringende Macht der Sünde erfahren (3, 20),2) dann brängt sich ihm von selbst der Angstruf auf nach der Errettung aus diesem Todeszustand, in den fie ihn gebracht hat (7, 24); und durch die Erweckung dieses Heilsverlangens wird das Gesetz ihm der naudaywyds eis Xoiorov (Gal. 3, 24).3

an die Menschheit nach ATlicher Anschauung bäufig genug der Engelvermittelung bedient. Bollends aber der Gedanke, daß man bei einem folden Zwischenträger nicht ficher sein fann, den unverfälschten und ungetrübten Ausbrud der Intention feines Bollmachtgebers zu erhalten (Alöpper, S. 108), liegt dem Apostel ficher völlig fern. — 2) Alarer kann die Gunde ihr eigenstes Befen nicht offenbaren, als wenn fich zeigt, daß fie dem Menfchen ben Segen in Fluch verkehrt. Richt nur weil das Gefet den Menschen zur eigenen Erfahrung ber dadurch follicitirten bofen Begierde bringt (Rom. 7, 7), nicht nur weil es alle Menschen ihrer Gundhaftigfeit überführt, indem es den Widerspruch ihres Berhaltens gegen ben göttlichen Willen aufdectt (3, 19), sondern auch insofern, als an ihm fich die Sunde in ihren verderblichsten Folgen offenbart, wirft das Geset Erkenntnig ber Sünde (3, 20: διὰ νόμου ἐπίγνωσις άμαρτίας). — 3) Benn das Geset nach 3, 23 als Bachter (έφρουρούμεθα ύπο νόμον) vor dem Kerfer sieht, in welchem uns die Gunde mit ihrer herrschaft gefangen hält (vgl. v. 22: συνέκλεισεν - ύπο άμαρτίαν), oder ohne Bilb, wenn das Befetz durch feine immer aufs Rene gur Uebertretung follicitirende Macht (v. 19) verhindert, daß der Berrichaft der Sunde im Menschen ein Ende gemacht werde, damit (nach dem Zusammenhange mit v. 21 f.) der Mensch nicht durch Gefetieberfilllung erlange, was er erft ex niorews erlangen follte, und wenn daraus ber padagogische Charafter des Gesetes gefolgert wird (aste): fo fann das Geset nur infofern ein Badagog genannt werden, als es durch die immer neue Ueberführung bes Menfchen von feiner Unfähigfeit, durch fich und fein Thun die Gerechtigfeit zu erlangen, ihn ju Chrifto binführte und anleitete, die Rechtfertigung auf dem Wege bes Glaubens an ihn und nicht auf dem Wege der Gesetzeswerke zu suchen.

c) Aus dem padagogischen folgert Paulus mit Recht den transitorischen Charafter des Gesetzes. Ift das Ziel erreicht, zu welchem ber Babagog hinführen foll, fo hört die Wirksamkeit des Badagogen von felbst auf (Gal. 3, 25: οὐκέτι ὑπὸ παιδαγωγόν ἐσμεν). Das Gefet ift ein καταργούμενον (2 Ror. 3, 11), aber nicht etwa, weil es der Sinde des Menichen gegenüber seinen Zwed verfehlt hat, sondern weil es ursprünglich nur für einen temporaren Zweck gegeben war, nach beisen Erreichung feine Bedeutung von selbst aufhört. Schon Moses war sich bes telos του καταργουμένου wohl bewußt, wenn er auch noch Gründe hatte, dies dem Bolke zu verbergen (v. 13). Denn das Gesetz mar ur= iprünglich nur ber Berheifung hinzugefügt bis auf einen bestimmten Zeitpunkt hin (Gal. 3, 19: axois ov), der mit der Erscheinung Christi und des Glaubens an ihn eintrat. Daran knüpft fich von felbst der Gesichts= punkt an, welchen Paulus §. 70 für die göttliche Erziehung des Beidenthums geltend macht. Huch das Gefetz gehört, wenn es megen feines propädeutischen Charafters nur auf eine bestimmte Entwicklungsepoche der Menschheit berechnet ist, zu den aoBerg nai ntwya otolyela tor noguor (4, 3, 9), zu den elementaren Anfängen der Religion, wie fie für ben jener Epoche eignenden Zustand der Unreife der Menschheit pagten. Go lange das Kind noch unmündigen (viruos) ift, fteht es unter ben Bormundern, Die feine Erziehung leiten, und unter den Berwaltern feines Bermögens, Die ihm seine Bedürsnisse zutheilen (v. 2); das gilt auch vom Judenthum (v. 3). Wie der Erbe im Zustande der unreifen Kindheit noch mehr oder weniger die Stellung eines dovlos hat (v. 1), so befand es sich unter dem Gesets im Zustande der Unfreiheit (v. 3: δεδουλωμένοι); das Gesetz ist ein Lvyds dovleias (5, 1), der Gesetzesbund, durch den Sohn Abrahams von der Magd vorgebildet, bestimmt zur Knechtschaft (4, 22-24). Aber dieser Zustand dauert der Natur der Sache nach nur bis zu dem Zeitpunkte, welchen der Bater (testamentarisch) vorherbestimmt hat als den, an welchem der Sohn in den freien Genuß seines Erbbesitzes treten soll (v. 2).

d) Während das Heidenthum nach einer solchen besseren Zukunst nur in ahnender Sehnsucht ausschauen konnte, besaß das Zudenthum die bestimmte Verheißung einer solchen. Gott war zu deren Ersüllung um seiner Wahrhaftigkeit willen verpslichtet (Nöm. 15, 8: δπèφ άληθείας Θεοῦ), nachdem er dieselbe in den mit den Erzütern geschlossen Bündenissen (9, 4: αδ διαθήκαι — καὶ αδ ἐπαγγελίαι) seierlich versiegelt hatte. Diese Verheißungen sind der wesentlichste Inhalt der Gottessprüche (τὰ λόγια τοῦ θεοῦ), mit denen betraut zu sein der Hauptvorzug der Zuden oder der Beschneidung ist (Köm. 3, 1 f.). Der Inhalt der dem Abraham und seinem Samen gegebenen Verheißung ist aber nach 4, 13 das κληρονόμον αὐτὸν εἶναι κόσμον⁴), und diesen messianischen Seilsbesitz

<sup>4)</sup> Der bem Abraham junächst zugesagte Besitz bes Landes Kanaan (Gen. 15, 7. 17, 8) wird wegen der Beziehung, in welche sein Segen oft zu allen Bölsern der Erbe gesett erscheint (Gen. 18, 18, 22, 18), zur Vorstellung des Weltbesitzes erweitert; und

hat ihm Gott mittelst Berheißung geschenksmäßig ertheilt (Gal. 3, 18: κεχάρισται), nicht als Lohn für eine bestimmte Leiftung, fondern aus Gnaden. Denfelben Charafter eines Gnadengeschenks, wie die Berheifung an Abraham, follte natürlich auch die Erfüllung derfelben an feine Nach= fommen haben. Diefe in bem Berheißungshergang liegende Willens= verfügung Gottes fonnte nun ichon nach menschlichem Recht (v. 15) nicht durch das 430 Jahre später gegebene Gefetz ungultig gemacht werden, nachdem fie längst durch die wiederholten Bundschließungen gultig gemacht (ratificirt) mar (v. 17). Dies mare aber geschehen, menn das Gesetz gegeben mare, um die Erlangung der ungovoula von der Erfüllung deffelben abhängig zu machen; denn dann wurde fie nicht auf Anlag einer Gnadenverheißung, wie fie dem Abraham ertheilt, fondern als Rohn für eine gesetzliche Leiftung erlangt (v. 18). Ja, wenn der meisianische Heilsbesit auf gesetlichem Wege erlangt würde und darum non ber Erfüllung des Gesetzes abhängig bliebe, so ware die Berheißung gang und gar abgeschafft (Röm. 4, 14), da bei der im Menschen herr= schenden Sunde das Gesetz nothwendig Gesetzesübertretung und dadurch ben Born Gottes hervorruft (v. 15). Der Born aber ichließt ben Gnadenbeweis aus, ben die Erfüllung der Berheißung involviren wurde, wie ber Aluch, den das Gefet über feine Uebertreter ausspricht, den dem Samen Abrahams verheißenen Segen (Gal. 3, 9 f.). Es fann daher das verbeifene Beil nur xara xager fommen, wenn die Berheiffung überhaupt eine zuverlässige, unverbrüchliche sein, wenn sie nicht durch die unvermeidlichen Mängel der Gesetzeserfüllung immer wieder in Frage gestellt merden foll (Röm. 4, 16). Run hat aber nach Gal. 3, 19 das Gefet, das überhaupt nur der Verheißung hinzugefügt wurde zu einem völlig anderen 3meck (not. b), als dem, ihre Erfüllung herbeizuführen, mit diefer Erfüllung garnichts zu thun, da es ja nur bis auf den Zeitpunkt der Berheiffungverfüllung Gültigkeit hat (not. c). Diese ist und bleibt eine Sache reiner freier Gnade. Bahrend also der Vorzug, welcher dem Bolfe Israel durch fein Gefetz gegeben war, durch die in ihm vorhandene Sunde in sein Gegentheil verkehrt werden konnte, war und blieb der Borzug. welchen es fraft seiner Abstammung von den Bätern in der Berheikung bes meffianischen Seiles besaß, ein unverlierbarer.5) Dann aber mußte

dieser realisitet sich in dem verheißenen Messiasreich an dem von ihm stammenden Bolke. Nach einer anderen Deutung (Gal. 3, 16) ist τδ σπέρμα nicht Kollektivbegriff für die Rachkommen Abrahams, sondern Bezeichnung des von den Lätern stammenden (Nöm. 9, 5) Christus. Auf ihn als den Herrn des Messiasreiches bezieht sich also speciell die Berheißung des Weltbesitzes (Gal. 3, 19). Jummer aber ist mit dem Messiasreiche alles Heil dem Samen Abrahams (in kollektivem Sinne) unmittelbar oder durch den Samen (in persönlichem Sinne) verheißen. Daher der Terminus ή κληρονομία, wie §. 34, a. 50 c. — 5) Die Untreue des Volkes in der Bewahrung der göttlichen Offenbarung, die allerzings für sie auch Verpstichtungen in sich schloß, konnte unmöglich die Treue Gottes ausheben (Nöm. 3, 3). Er mußte, um wahrhaftig zu sein, sein Wort halten, selbst wenn das Volk es ihm durch seine Untreue, so zu sagen, erschwerte (v. 4 f.). Um seiner Wahrhaftigkeit willen mußte Christus ein Diener der Beschneidung werden und so den Nachkommen der Väter den Besitz des messianischen Heiles vermitteln, damit die

freilich die Erfüllung der Verheißung und damit die Erlangung des messianischen Heiles auf ganz neuen, vom Gesetze durchaus unabhängigen Wegen beschafft werden. Damit stehen wir an der Grenze der vorchristelichen Zeit, und es öffnet sich der Blick auf die neue Zeit der Gnade und des Heils.

# Biertes Kapitel. Die Weissagung und die Erfüllung.

#### §. 73. Die Beiffagung der Schrift.

Die Schrift, sofern sie sich auf das messianische Heil und seine Berwirklichung bezieht, hat ihre Bedeutung ausschließlich für die Empfänger desselben, also für die christliche Gegenwart.a) Die in dieser Gegenwart sich erfüllenden göttlichen Rathschlüsse und die damit zusammenhängenden Ereignisse sind in ihr dis ins Detail hinein direkt geweissagt. d) Es ist aber auch die christliche Gegenwart in der Geschichte und den Institutionen des Alten Testaments vielsach typisch vorangedeutet.c) Dieser weissagende Sinn der Alttestamentlichen Geschichten und Berordnungen kann oft nur durch allegorische Deutung ermittelt werden, zumal wo der buchstäbliche Sinn sich als unzulässig erweist.d)

a) Die Verheißung, welche den Bätern gegeben und dem von ihnen stammenden Volke unverlierbar zu eigen gehört, begleitet als Weissgaung das Volk Israel durch seine ganze Geschichte hin und ist darum auch ein wesentlicher Bestandtheil seiner heiligen Schriften. Ja, die ganze Schrift (δ νόμος καὶ οδ προσήται: Köm. 3, 21), die von einer Seite als Offenbarung des göttlichen Willens (δ νόμος) erscheint (§. 71, c), kann von der anderen als weissgagende gesaßt werden. Wenn aber das Gesetzseine Bedeutung nur für die Juden hat (3, 19) und auch sür sie nur eine transitorische (§. 72, c), so hat die Schrift nach der Seite, nach welcher sie Weissgaung ist, ihre eigentliche Bedeutung erst für die zuskünstigen Generationen, welche ihre Ersüllung erleben sollten. In der christlichen Gegenwart ist das Heilsgeheimniß durch Vermittelung prophetischer Schriften kundgemacht, sosen durch den Rachweis, daß das jetzt

Berheißungen der Bäter nicht aufgehoben, sondern durch ihre Erstüllung als wahr bestiätigt würden (15, 8. Bgl. 2 Kor. 1, 20); um ihretwillen ist immer noch das im Gvangesium verfündigte Heil zuerst für die Juden da (Röm. 1, 16). Denn Gottes Gnadengaben und insbesondere die Berufung zum messianischen Heil, die er dem Bolke verliehen, können ihn nicht gereuen und nicht von ihm zurückgenommen werden (11, 29).

Berfündete bereits von den Propheten geweiffagt fei, die Erkenntnig begrundet wurde, daß es wirklich der längst gefaßte göttliche Rathschluß ift, den die Apostel verfündigen (Röm. 16, 26). Dazu eben hat Gott den Inhalt feiner Beilsbotschaft, die der Apostel verfündet, zuvor verheißen durch seine Propheten in heiligen Schriften (1, 2). Die prophetische Wirksamfeit wird also ausschließlich von der Seite betrachtet, wonach die Organe derfelben ihre Beiffagungen in den für die Zutunft bestimmten Schriften niedergelegt haben. Die Gen. 12, 3 angedeutete Theilnahme ber Heiben am Heile Abrahams ift von der Schrift als frohe Botschaft vorherverkundigt, weil fie (d. h. Gott, der in ihr redet) die zukunftige Rechtfertigung ber Beiden aus dem Glauben vorhersah (Gal. 3, 8). Was vom Gesetz und von den Propheten bezeugt ist, ist durch dieses Zeugnif ihrer Gegenwart, die dasselbe noch nicht im Lichte der Erfüllung betrachten und verstehen konnte, noch keineswegs kundgemacht (Rom. 3, 21; vgl. Eph. 3, 5), sondern erft in der Heilszufunft durch das Evangelium offenbart (Rom. 1, 17). Was zuvor geschrieben ift, bat barum feine Bedeutung nicht für die Zeit, in der es geschrieben wurde, fondern es ift zu unserer Belehrung (Röm. 15, 4) und Zurechtweisung (1 Kor. 10, 11) aeschrieben.1)

b) In welchem Umfange Paulus den Inhalt der messianichen Heilsbotschaft in der Schrift dirett vorherverkundigt fand, erhellt aus seinen gelegentlichen Beziehungen auf die Weiffagung des A. T. Chriftus ift geftorben und auferstanden nach der Schrift (1 Kor. 15, 3 f.), seine Schmähungen find Pfalm 69, 10 geweiffagt (Rom. 15, 3), die ihm verliehene Herrschaft Pfalm 8, 7 (1 Kor. 15, 27). Wo er die Verheißung bes Geiftes (Gal. 3, 14; vgl. Eph. 1, 13) gefunden, fagt der Apostel nicht. Die Lehre von der Glaubensgerechtigkeit ift von der Thora und ben Propheten bezeugt (Röm. 3, 21; vgl. Gal. 3, 11. Röm. 1, 17 nach Hab. 2, 4; Röm. 4, 6—8 nach Pfalm 32, 1 f.), insbesondere der Glaube als Heilsbedingung Jef. 28, 16 (Röm. 10, 11) und als Quelle der evans gelischen Berkundigung Pfalm 116, 10 (2 Ror. 4, 13). Die Univerfalität der Heilsverkundigung findet Paulus Pfalm 19, 5 (Rom. 10, 18). die Bernichtung der menschlichen Beisheit durch die thörichte Bredigt Jef. 29, 14 (1 Kor. 1, 19), die Berufung der Heiden Hof. 2, 25. 1, 10 (Röm. 9, 25 f.), Deut. 32, 21. Jef. 65, 1 (Röm. 10, 19 f.), Pfalm 18, 50. Deut. 32, 43. Pfalm 117, 1. 3ef. 11, 10 (Röm. 15, 9-12), 3ef. 52, 15 (Röm. 15, 21) und in gewiffem Sinne ichon in der patris

<sup>1)</sup> Auch die praktischen Auforderungen an das Verhalten der Menschen, welche in diesen Weissgamugen der göttlichen Rathschlüffe enthalten sind, haben ihre Abzweckung in der Unterweisung derer, welche die Ersüllung derselben erseben. So tendirt eine Weissgamug wie Fesal. 49, 8 auf das Verhalten in der christlichen Gegenwart (2 Kor. 6, 2. Egl. Eph. 5, 14); und wie jede andere Aussage über den göttlichen Willen (Egl. 1 Kor. 14, 34), so kann selbst das mosaische Geset, als Weissagung ausgefaßt, eine direkte Beziehung auf die Regelung christlicher Verhältnisse erhalten (1 Kor. 9, 9 f.:  $\delta t$   $\dot{\gamma}_{\mu}$ az  $\dot{\gamma}_{\tau}$  $\dot{\gamma}_{\tau}$ ). Diese nothwendige Konsequenz von der Aufsassung der Weissagung als einer direkt messinalischen hat vor Paulus bereits Petrus gezogen (1 Petr. 1, 12; vgl. §. 46, a. Anm. 1).

archalischen Verheißung (Gal. 3, 8. Nöm. 4, 18). Den Unglauben der Zuden sieht er geweissagt Ses. 53, 1. 65, 2 (Nöm. 10, 16. 21), den Anstoß, den sie an Christo nehmen, Ses. 8, 14. 28, 16 (Nöm. 9, 33), ihre Verstockung Ses. 29, 10. 6, 9 f. Deut. 29, 4. Psalm 69, 23 f. (Nöm. 11, 8—10), ihre theilweise Verwersung Ses. 10, 22 f. 1, 9 (Nöm. 9, 27—29), ihre endliche Errettung Ses. 59, 20. Ser. 31, 33 f. (Nöm. 11, 26 f.). Daß die Christengemeinde der Tempel Gottes ist, findet er Lev. 26, 11 f. Ses. 52, 11. Ser. 31, 9. 2 Sam. 7, 14 (2 Kor. 6, 16—18), die Austheilung der Gnadengaben Psalm 68, 19 (Eph. 4, 8—10), selbst die spezielle Gabe des Zungenredens Les. 28, 11 f. (1 Kor. 14, 21). Die stete Verfolgung der Christen weissagt Psalm 44, 23 (Nöm. 8, 36), die endliche Ueberwindung des Todes Ses. 25, 8. Hos.

13, 14 (1 Ror. 15, 54 f.).

c) Beijsagend ist die Schrift nicht nur durch ihre prophetischen Ausfprüche, sondern auch durch ihre vorbildliche Geschichte. In Folge der göttlichen Leitung der Geschichte bildeten sich nämlich in früheren geschicht= lichen Ereignissen die Ereignisse der messianischen Zeit nach ihrem Wesen und ihrer Bedeutung ab. So ist Adam nach Röm. 5, 14 ein Typus des zufünftigen (zweiten) Adam, sofern an ihm sich zeigt, wie von Einem aus ein Einfluß auf das ganze Geschlecht sich erstreckt. So sind die Israeliten der mosaischen Zeit mit ihren BeilBerfahrungen, wie mit den Gottesgerichten, die sie erfuhren, τύποι ημών (1 Kor. 10, 6); was ihnen widerfuhr, widerfuhr ihnen vorbildlich ( $\tau v \pi \iota \varkappa \widetilde{\omega} \varsigma$ ), d. h. fo, daß wir daraus ternen sollen, mas wir erfahren haben und was mir erfahren werden, wenn wir und ähnlich verhalten (v. 11). Natürlich ift babei immer zunächst die Aufzeichnung dieser Geschichte ins Auge gefaßt, durch welche dieselbe erft diefe Bedeutung für die Bukunft erhalten konnte. Bas die Schrift von der Rechtfertigung Abrahams erzählt, ift nicht nur geschrieben, um feine Rechtfertigung zu beschreiben (de avrov), sondern um uns über die Art der unfrigen zu belehren (Röm. 4, 23 f.; vgl. 3, 31).2) Daß Paulus auch die ATlichen Institutionen unter diesen Gesichtspunkt gestellt habe, läßt sich nicht direkt nachweisen. Wenn aber Chriftus als Waorhgeor (Röm. 3, 25) und als Paffahlamm (1 Kor. 5, 7) bezeichnet wird (vgl. Eph. 5, 2), wenn das Opferwesen überhaupt (Röm. 12, 1. 15, 16) und der Ritus des Paffahfestes insbejondere (1 Kor. 5, 7 f.) eine Unwendung auf driftliche Berhältniffe erleidet (vgl. Rol. 2, 11. Phil. 2, 17.

<sup>2)</sup> Uebrigens ist die Grenze zwischen der Betrachtung der Geschichte als Thpus und der bloßen Entlehnung von illustrirenden Beispielen aus ihr eine kließende. Wenn der Trost, den Gott dem Elias gab (Köm. 11, 2-4), auf die Gegenwart Anwendung erseidet (v. 5), wenn das Versahren Gottes dei der Erwählung Jsacks oder Jakobs (9, 6-13) oder bei der Verstodung Pharaos (v. 17) sein gegenwärtiges Verhalten erläutert, so sind das zunächst nur geschichtliche Beispiele, die aber eben so gut als Then hätten betrachtet werden können. Als einen Thpus auf seine Schicksal bereits Jesus das Schicksal des Jonas (Matth. 12, 40), als einen Thpus des letzten Gerichts die Sündssuch (24, 37-39; vgl. 1 Petr. 3, 20 f.). Nur biblische Beispiele dagegen bisden bei Petrus die Sara (1 Petr. 3, 6), bei Jasobus Hiob und Esias (5, 11. 17); und Aehnliches sindet sich school und eskenen Christi (Matth. 11, 21-24. 12, 41 f.)

3, 3. 4, 18), wenn die Gemeinde der wahre Gottestempel ist (1 Kor. 3, 16. 2 Kor. 6, 16), wenn 1 Kor. 9, 13 eine Berordnung des Priestersgesetzges geradezu eine Ordnung Gottes in der christlichen Gemeinde ersläutert, und 1 Kor. 10, 18 das jüdische Opfermahl als Analogon des christlichen Abendmahls erscheint: so liegt dem allen die Boraussetzung zu Grunde, daß diese von Gott geordneten Institutionen ebenso einen thpischen

Charafter haben, wie die von ihm geleiteten Ereigniffe.3)

d) In Folge seiner rabbinischen Bildung fannte und handhabte Paulus auch die allegorische Erklärung des A. T. Nach ihr haben die ATlichen Erzählungen unbeschadet ihrer Geschichtlichkeit noch einen anderen Sinn, als die Borte ausbruden, fofern der Beift, der diefe Borte eingegeben, mit ihnen etwas Zufünftiges weiffagen wollte; und es ift die Sache des Auslegers, diefen Sinn durch ein tieferes Berftandniß der Schrift zu finden (Gal. 4, 24: απινά έστιν άλληγορούμενα). So find die beiden Sohne Abrahams von der Magd und von der Freien eine Allegorie auf das dem Gesetz gefnechtete Judenthum und das gesetzesfreie Chriftenthum (4, 22-31). Auch hier ift also eine Thatsache der Bergangenheit weissagender Thous einer Thatsache der messianischen Gegenwart; aber sie ist es nicht an sich, sondern vermöge der Ergründung ihres tieferen Sinnes. Aehnlicher Weise deutet Paulus die Geschichte von dem leuchtenden Angesicht des Moses und der Decke, die er darüber legte (Ex. 34), allegorisch auf die transitorische Herrlichkeit des Gesetzesinstitutes und auf das Berborgensein dieser ihrer Bergänglichkeit vor den ungläubigen Juden (2 Kor. 3, 13-16; vgl. v. 7). Ebenso bezieht sich ber verborgene allegorische Sinn (to uvorigeor) ber Stelle Gen. 2, 24 auf Chriftum und seine Gemeinde (Eph. 5, 32). In ähnlicher Weise kann nun Paulus auch gesetzliche Vorschriften allegorisch benten, wenn er z. B. die Vorschrift Deut. 25, 4 auf das Recht der evangelischen Prediger bezieht, sich durch die Gemeinde verpflegen zu laffen (1 Kor. 9, 10). Doch rechtfertigt er in diesem Falle seine Erklärung badurch, daß er den buchstäblichen Sinn ausdrücklich als schlechthin unzulässig ausschließt (v. 9: μη των βοων μέλει τῷ θεῷ;), indem seine religiöse Werthschätzung des A. T. es nicht duldet, daß eine Bestimmung beffelben nicht das Wohl des Menschen, fondern das der Thiere bezielt haben fonne.

#### §. 74. Der Gebrauch des Alten Testaments.

Paulus führt seine Citate meist als Worte der Schrift schlechthin ein, aus welcher er den Zesajas, die Psalmen und den Pentateuch vors zugsweise benutzt.a) Obwohl er Kenntnis des Grundtextes verräth, sind

<sup>3)</sup> Daraus folgt natürlich keineswegs, daß dieser Theil des Gesetzes nicht auch als Gesetz seine Bedeutung habe (vgl. §. 71, c). So wenig die Geschichte aufhört, Geschichte zu sein, weil sie vorditdich ist, so wenig hört das Gesetz auf, Offenbarung des göttlichen Billens sür die Zeit des Gesetzes zu sein, wenn es zugleich als Beissagung zukünstiger Ereignisse oder der Forderungen Gottes für die Zukunst erkannt wird, wie wir schon in der Lehre Fesu und der Urapostel sahen (vgl. §. 24, d. 45, c. Anm. 3. 52, a. Anm. 1).

seine Citate meist nach den Septuaginta gegeben; doch vielsach sehr frei und oft nach dem Bedürsniß seiner Argumentation geändert.b) Ohne Rücksicht auf die geschichtlichen Beziehungen und den Zusammenhang kommen ihm für seine Anwendung die Schriftstellen nur nach ihrem Wortlaut in Betracht.c) Dabei ist aber die Grenze zwischen dem eigentslichen Citiren und dem homiletischen Schriftgebrauch eine fließende.d)

a) So reichlich Paulus die Schrift citirt, so sinden sich doch überwiegend die meisten Citate in unseren vier Briefen, von denen die an die Römer und Galater ihrem Zwecke nach dieselben am meisten unmittelbar sorderten. In den Briefen an die rein heidenchristlichen Gemeinden zu Thessaldenich, Philippi und Kolossaldenich sommen gar keine Citate vor. Der Apostel pflegt sie mit einem γέγραπται einzusühren, das sich gegen dreissig Mal sindet, oder mit ähnlichen Formeln. Mur 1 Kor. 9, 9 (ἐν τῷ Μωῦσέως νόμφ), 14, 21 (ἐν τῷ νόμφ; vgl. Röm. 7, 7), Röm. 11, 2 (ἐν Ἰμλία) sinden sich Andeutungen über die Stelle der Schrift, in welcher das betreffende Citat steht. Selten führt Paulus die Schriftsteller redend ein (Röm. 4, 6. 11, 9: Pavid in Pjalmen, deren Ueberschrift seinen Namen trägt; 10. 5. 19: Moses in Stellen aus Lev. und Deut.; 9, 27. 29. 10, 16. 20. 15, 12: Zesajas). Am seltensten erscheint bei ihm Gott als der Redende (2 Kor. 6, 2. 16 f. Köm. 9, 15. 25: ἐν τῷ Δοηέ), und zwar auch nur, wo es sich um einen ausdrücklichen Aussprund Gottes handelt. Dei weitem am häufigsten sind bei ihm die Citate aus

<sup>1)</sup> Die wenigen Citate des Epheferbriefes werden wir hier gleich mit behandeln, wie wir bereits §. 73 darauf Rudficht nahmen. Auch ichließen wir der Bergleichung wegen hier die Bemerkungen über den Schriftgebrauch in den bisher besprochenen Lehr= typen an. - 2) Bgl. ή γραφή λέγει: Gal. 4, 30. Röm. 4, 3. 9, 17. 10, 11. 11, 2; 2 for. 4, 13: κατά το γεγραμμένον; 1 for. 15, 54: ο λόγος ο γεγραμμένος; val. Rom. 9, 9; 4, 18; natà to elequevov. Mit jenem gegoantal läßt schon die attefte Ueberlieferung Jesum feine Citate einführen (Matth. 4, 4. 7. 10. 11, 10. Marc. 7, 6. 9, 12 f. 11, 17. 14, 21. 27. Luc. 10, 26); es findet fich bei Betrus (1, 16) und in den Reden der Acta (1, 20. 7, 42. 15, 15); daneben auch eine Berufung auf die Schrift in anderer Form (Marc. 12, 10: οδδε την γραφην ταύτην ανέγνωτε; υηί. Matth. 12, 3. 5; 1 Betr. 2, 6: περιέχει εν γραφή; Jac. 2, 23: ή γραφή ή λέγουσα; vgl. Matth. 4, 5 f.; 2, 8: xara che ppaphy). Bei Betrus und Jacobus finden fich überhaupt nur in den funf angeführten Stellen Citationsformeln. - 3) Ebenfo läßt die altofte Ueberlieferung Chriftum Gesethesftellen auf Mojes (Marc. 7, 10; vgl. 12, 19: Mworns έγραψεν όμεν, 12, 26: οὐκ ἀνέγνωτε εν τη βίβλω Μωυσέως επί της βάτου), eine Beiffagung auf Jefajas (Marc. 7, 6) jurudführen; und Marc. 12, 36f. beruht die ganze Argumentation Christi (vgl. §. 19,a) darauf, daß David ber Ueberschrift gemäß in Pfalm 110, 1 redet (εν τῷ πνεύματι τῷ άγίῳ). Ebenso geht Petrus in seiner Rede Met. 2, 25-29. 34 f. ausbrücklich von dem bavibifchen Ursprung der citirten Borte aus (vgl. §. 39, a. b); Uct. 4, 25 wird auch ein Bfalm als davidisch behandelt, beffen Ueberschrift nicht David als Verfasser angiebt (vgl. Act. 1, 20: er Bisko bakud). Prophetische Stellen werden Act. 7, 48. 13, 40 nur als folche ohne Nennung bes Propheten bezeichnet (vgl. Act. 7, 42: γέγρ. εν βίβλω των προφητών); dagegen Marc. 1. 2. Luc. 4, 17. Act. 8, 28. 30. 28, 25 mit Nennung bes Jefajas, burch ben nach letterer Stelle ber beilige Beift gerebet hat (vgl. Act. 2, 16: Joel). - 4) Dies ift auch Gal. 3, 16 ber Fall, wo nur ad synesin & deos zu ergangen ist (vgl. Act. 4, 25:

Jesajas und den Psalmen; demnächst aus dem Pentateuch und zwar überwiegend aus der Genesis und dem Deuteronomium. Ginzelne Citate finden fich aus ben andern Propheten, eines aus Siob (1 Kor. 3, 19; val. Röm. 11, 35). Aus den Proverbien sind hie und da Sprüche benutzt, ohne ausdrücklich citirt zu sein (2 Kor. 9, 7. Röm. 12, 17. 20). Genau ebenso stellt sich das Berhaltniß in dem Briefe des Betrus und den Reden der Acta.

b) Wie die älteste Ueberlieferung der Reden Jesu und der Apostel ihnen die von ihnen gebrauchten ATlichen Citate wesentlich in der Geftalt des Septuagintatertes in den Mund legt 5), so braucht auch Paulus überwiegend denselben, selbst da, wo der griechische Text nicht unwesentlich vom hebräischen abweicht (Gal. 3, 13. Röm. 2, 24. 3, 4. 4, 3. 9, 27-29. 11, 9 f. 26 f. 15, 10. 12. 21. 1 Rov. 1, 19. 6, 16. Cph. 5, 31. 6, 2). Doch zeigt sich bei ihm bereits hie und da eine felbst= ftändige Kenntniß und Benutung des Grundtertes (vgl. 1 Kor. 3, 19. 14, 21. 15, 54 f. Röm. 9, 17: ἐξήγειρά σε. 12, 19. Ερβ. 4, 8), wie wir es nach seiner rabbinischen Bildung nicht anders erwarten dürfen.6) In den Anführungen bewegt fich Paulus sehr frei. Da ohne= hin auf die besonderen Schriften, aus denen die einzelnen Citate genommen find, selten reflektirt wird, so werden häufig gang verschiedene Schriftstellen frei verknüpft (1 Kor. 15, 54 f. 2 Kor. 6, 16-18. Röm. 3, 10-18. 9, 25 f. 11, 26 f.) oder völlig durcheinander gemischt (Röm. 9, 33. 11, 8). Aber auch sonst ist die Anführung oft eine sehr freie; und zwar

ό δια στόματος Δαυείδ είπων; 13, 47); und fo betrachtete mohl Paulus die Citate 1. Kor. 6, 16. Eph. 4, 8. 5, 14, die nur mit onal oder leget eingeführt find. Da-

gegen ift Röm. 15, 10 sicher h γραφή zu ergänzen.

<sup>5)</sup> Bgl. Matth. 4, 4. 7. 10. 9, 13. Marc. 7, 6. 10, 7. 12, 10 f. Act. 1, 20. 2, 17-21. 25-28. 34 f. 3, 22. 25. 4, 25 f. 7, 42 f. 48-50. 15, 15-18. Die einzige Ausnahme, das scheinbare Buruckgeben auf den Grundtert in Matth. 11, 10, erflärt sich daraus, daß das enislederau der LXX zur Anwendung des Spruches durchaus nicht paste. Bei Marc. 14, 27 ift es allerdings zweifelhaft, ob dem Berfaffer ein mit bem Bortlaute feines Citats übereinftimmender Septugintatert vorlag, aber jedenfalls geht seine etwaige Abweichung nicht auf den Grundtert, sondern auf die demfelben entsprechende Anwendung der Beiffagung im Munde Jefu gurud (vgl. m. Marcusev. S. 41. 454). Auch die übrigen Lucascitate sind alle frei nach den LXX gegeben: Luc. 3, 4-6. 4, 18 f. 22, 37. Act. 8, 32 f. 13, 33-35. 41. 47. 28, 26 f. Bei Jacobus (vgl. 2, 23. 4, 6) und Petrus (vgl. 1, 16. 2, 6. 22. 3, 10-12. 4, 18. 5, 5) zeigt fich in ben eigentlichen Citaten nur ber Septuagintatert. Bemerkenswerth ift bagegen, daß 1 Betr. 2, 7, wo mit den Worten aus Bfalm 118, 22 zwei einzelne, offenbar viel gebrauchte Ausbrude aus Jef. 8, 14 verbunden werden, diefe dem Urtert näher stehen, und daß ebenso die Anspielung auf Brov. 10, 12 (1 Betr. 4, 8) bem Urtert näher steht als den LXX. - 6) Zu etwas anderen Resultaten kommt Kautich (de veteris testamenti locis a Paulo apostolo allegatis. Lipsiae 1869). Ubgesehen von den Citaten aus Siob, deffen Uebersetzung dem Apostel unbekannt gewesen zu fein scheint, soll Paulus nirgends absichtlich die LXX verlaffen, obwohl ihm an einigen Stellen ebenso der Urtert, wie die Uebersetung vorzuschweben scheine. Allein diese höchst forgfältige und dankenswerthe Detailarbeit durfte doch die Rudfichtnahme bes Apostels auf den Urtert zu gering veranschlagt haben.

von erheblicher Bedeutung sind.7)

c) Mit der Art, wie die Schriftstellen nur als solche und nicht als einzelne Aussagen bestimmter Schriftsteller in Betracht tommen, wie fie daher auch aus ihrem Zusammenhange losgelöst und frei kombinirt werden, hängt es zusammen, daß die Auslegung fich lediglich an den Wortlaut beftet. Baulus folgt bierin der exegetischen Methode seiner Zeit. Es fann barum balb etwas, was im Urtert von einer bestimmten Zeit gefagt ift, verallgemeinert (Rom. 3, 10-18), oder was dort von bestimmten Bersonen oder Berhältnissen der Bergangenheit gesagt ist, auf Personen und Berhältnisse der Gegenwart gedeutet werden (8, 36. 10, 19-21. 11, 9 f. 26). Es tann, was von Seiden gemeint war, auf Juden (2, 24), was von Juden gemeint war, auf Heiden bezogen werden (9, 25 f.). Paulus fann felbst je nach Bedürfnig το σπέρμα einmal follektiv und einmal persönlich fassen (Röm. 4, 13. Gal. 3, 16 und dazu §. 72, d, Ann. 4). Er tann 2 Ror. 8, 15 die Stelle Er. 16, 18 ihrem Wortlaut nach anwenden, ohne irgend darauf zu reflektiren, daß diese Worte ihrer ursprünglichen Beziehung nach auf das Mannasammeln gehen und also diese Anwendung durchaus nicht zulassen. Es wird nicht nach dem Driginalfinn der UTlichen Ausdrucke gefragt, sondern Paulus nimmt fie in dem Ginne, den er den gleichen Ausdrucken, felbft folchen, wie πίστις, πύριος, ευαγγελίζεσθαι, zu geben pflegt (Röm. 1, 17. 9, 33. 10, 13. 15); oder er giebt ihnen eine metaphorische Deutung (Röm. 4, 17 f.). Darum find es oft die zufälligften Wortantlange, an welche fich seine Anwendung fnüpft (1 Kor. 14, 21. Eph. 4, 8). Zu Grunde liegt aber die Boraussetzung, daß die gange Schrift von dem Meffias und den Ereigniffen der messianischen Zeit weiffagt (§. 73, a), so daß Alles, was nur eine Anwendung auf diese Berhaltniffe julagt, auch in diesem Ginne, und zwar als direkte Beiffagung gedeutet wird. So wird Psalm 69, 10 der Messias selbst als redend gedacht (Röm. 15, 3), und Joel 3, 5 von Baulus, wie von Betrus (Act. 2, 21), auf den Meffias bezogen (Rom. 10, 13). Selbst solche Stellen, die, wie diese, im weiteren Sinne zweifellos meifianisch find, erscheinen dabei doch in einer Beziehung auf

<sup>7)</sup> In der Stelle 1 Kor. 2, 9 liegt wohl eine Berwechselung einer apokryphischen Stelle mit Zesajasstellen vor, die nur einzelne Wortanklänge hatten. Dagegen scheint Eph. 5, 14 wirklich die Stelle Jes. 60, 1 gemeint und nur mit einer exegetischen Erstäuterung wiedergegeben zu sein. Ob 1 Kor. 15, 55 Citat oder freie Benutzung von Hos. 13, 14 sein soll, bleibt zweifelhaft. Aehnliches sindet sich bereits in den Reden Christi, wo verschiedene Stellen vermischt sind (Marc. 11. 17; vgl. auch 1 Petr. 2, 7. 9); Matth. 11, 10. Marc. 14, 27, wo die Alichen Stellen nach dem Bedürfniß ihrer messianischen Deutung frei verändert sind, und in den Reden der Acta (vgl. die bedeutungsvollen Aenderungen Act. 2, 17 und dazu §. 40, a; 3, 23 und dazu §. 42, b; 1. 20: adrod).

die Person Jesu, die ihnen ursprünglich fremd ist (Röm. 9, 33; vgl. 1 Betr. 2, 6).8)

d) Bon den eigentlichen Schriftcitaten ist wohl zu unterscheiden, wenn der Apostel sich der bekannten heiligen Schriftworte zur Einkleidung eigener Gedanten bedient, wie es z. B. 1 Kor. 5, 13. 10, 22. 26. Röm. 11, 34 f. 12, 20. Eph. 1, 22. 4, 26 geschieht. Auch diese Weise findet sich bereits in den Reden Jesu (Matth. 10, 35. Marc. 4, 12), und sie ift im Petrusbriefe die vorherrschende. Es ist dabei wohl meift die Befanntschaft mit den betreffenden Schriftworten vorausgesett, und die Unspielung erscheint als eine absichtliche. Doch ist es eine Eigenthümlichkeit bes Petrusbriefes, daß felbst da jede ausdrückliche Citationsformel fehlt, wo der Gedankengang erfordert, daß sie als Schriftworte erkannt und gefagt werden (wie 1, 24). Bei Paulus dürfte fich dafür tein Beifpiel finden; ja er schaltet sein καθώς γέγραπται selbst da ein, mo es sich nur um eine folche Ginkleidung seines eigenen Gedankens handelt (1 Kor. 1, 31). In diesem Falle kann es natürlich am wenigsten auffallen, wenn Die Schriftworte ohne jede Beziehung auf ihren kontextmäßigen Sinn acnommen (Röm. 10, 18) und mit größter Freiheit nach dem jeweiligen Bedürfniß geändert erscheinen (10, 6-8; val. 1 Kor. 15, 55 und bagn Unm. 7). Da aber dies auch bei eigentlichen Schrifteitaten der Gall ift und felbst das Stehen oder Fehlen einer Citationsformel nicht schlechthin entscheidet, so lägt fich oft nicht mit voller Sicherheit entscheiden, welche Art des Schriftgebrauches vorliegt.

#### S. 75. Die Beit der Unade.

Die Zeit, welche Gott zur Erfüllung und Kundmachung seines vers borgenen Heilsrathschlusses bestimmt hatte, ist in der driftlichen Gegenswart angebrochen.a) Die damit beginnende neue Weltepoche ist in ihrem Charafter bestimmt durch die Herrschaft der Gnade, welche einen aussschließenden Gegensatz gegen die Sünde und das Gesetz, wie gegen alles menschliche Wert und Verdienst bildet.b) Die Gnade ist weder als göttsliche Eigenschaft, noch als Gabe der göttlichen Hud gedacht, sondern als das selbstthätig wirksame Prinzip, aus welchem alles Heil sprinzips ist aber vermittelt durch Christum oder sie beruht in ihm, in welchem alle Berheißung Erfüllung wird.d)

a) Aus der Weissagung erhellt, daß das in der Gegenwart verwirks lichte Heil längst von Gott beschlossen war, auf einem Rathschluß seiner Weisheit beruhte, der von Ewigkeit her von ihm gesaßt, aber verborgen

<sup>8)</sup> In derselben Weise läßt die älteste Uebersieferung schon Jesum das A. T. messianisch deuten (Matth. 11, 10. Marc. 12, 10 f. 36. 14, 27) und Marc. 12, 26 einen tieseren Sinn aus den Worten desselben entwickeln. Nach der Apostelgeschichte läßt Petrus David nicht bloß mit Bezug auf die Person Jesu (2, 25 – 28), sondern auch über den Verräther reden (1, 20; vgl. v. 16).

war, ein uvorigeor (1 Kor. 2, 7. Röm. 16, 25), d. h. der menschlichen Erfenntnig durch fich felbst schlechthin unerkennbar. Auch die Beifjagung hat dies Geheimniß noch nicht enthüllt, weil sie ja doch erft für die Gegenwart bestimmt war (§. 73, a) und darum von ihr allein im Lichte ber Erfüllung verstanden werden fann. Jest aber wird jenes Geheimnig, wie die in ihm enthaltenen einzelnen Geheimniffe, z. B. die Gefammtbekehrung Beraels (Röm. 11, 25), die Auferstehung und Verwandlung der Gläubigen (1 Kor. 15, 51), von Gott offenbart (13, 2) und von seinen Saushaltern verfündet (4, 1). Begonnen aber hat die Rundmachung diejes Geheimnisses nach Rom. 16, 26 bereits vor seiner durch bas prophetische Wort unterstütten Befanntmachung durch die Apostel, als das bejchloffene Seil thatfachlich verwirklicht wurde. Diefes geschah mit der Sendung des Sohnes, als das πλήρωμα του χρόνου gekommen war (Gal. 4, 4). Es jest diefer Ausdruck voraus, daß ein gewiffes Zeitmaß durch Berlauf der Zeit ausgefüllt werben mußte, che der für die Ausführung jenes Rathichluffes bestimmte Zeitpunkt (vgl. die noo Jeoula τοῦ πατρός Gal. 4, 2) erichien. Es war dies eben der Zeitpunkt, in welchem nach 1 Kor. 10, 11 zu der in der Gegenwart lebenden Generation die Ziele der bisher abgelaufenen Weltalter (τα τέλη των αίωνων) gelangt find, sofern jedes in seiner Beise diesen Zeitpunkt vorzubereiten gedient hat, welcher den Abichluß der gangen bisherigen Beltentwicklung bildet. Es erscheint also bei dem Seidenapostel das Rommen des Seiles nicht mehr blog unter dem Gesichtspuntte einer Erfüllung der Berheißung Israels, sondern, da Heidenthum und Judenthum in gleicher Beife unter ben Gesichtspunkt der göttlichen Badagogie gestellt find, welche die Menschheit auf das Rommen des Heiles vorbereitet, zugleich als die weltgeschichtliche Epoche, welche die gesammte Menschheitsent= wicklung abschlieft.1)

b) War das in dem bisherigen Weltalter die Entwicklung der Menschheit beherrschende Prinzip die Sünde, welche durch die Uebertretung Adams in die Welt gekommen, so ist das die neue Zeit beherrschende Prinzip die göttliche Gnade (Köm. 5, 21). War die Herrschende Prinzip die göttliche Gnade (Köm. 5, 21). War die Herrschaft der Sünde vermittelt durch die Herrschaft des Gesetzes, so bildet die Gnade den Gegensatz gegen das Gesetz (6, 14: οὔx ἐστε ὑπὸ νόμον ἀλλὰ ὑπὸ χάριν). Das Gesetz, welches fordert und das Heil an die Erfüllung seiner Forderungen bindet, und die Gnade, welche das Heil selbst giebt, schließen sich aus (Gal. 2, 21. 5, 4; vgl. Röm. 4, 16). Das Gesetz sordert Werke, die der Mensch wirkt; die Gnade, indem sie das Heil zu erwirken übernimmt, schließt alle menschliche Wirksamseit aus; Werke und Gnade sind ausschließende Gegensätze (Röm. 11, 6). Das menschliche Thun erwirbt ein Verdienst; die Gnade aber wird nicht verdient, sondern

<sup>1)</sup> Daß die Zeit, in welcher die Welt zur Vollziehung des Heilsrathschlusses reif war, d. h. die messianische Zeit gekommen sei, ist nur der paulinische Ausdruck für die Verkündigung Jesu, daß die Zeit erfüllt und das verheißene Gottesreich gekommen sei (Marc. 1, 15; vgl. §. 13, a), oder für die urapostolische Verkündigung, daß die messianische Endzeit angebrochen sei (§. 40, a), die Vollendung der Theokratie begonnen habe, in welcher Gott seine Enaden spendet (§. 45, b).

umsonst ertheilt (Röm. 3. 24: δωρεάν); Gnade und Verdienst sind ausschließende Gegensäte (4, 4). Die Gnade wird gegeben (1 Kor. 1, 4) und empfangen (2 Kor. 6, 1. Köm. 1, 5), in ihr steht man (Röm. 5, 2), in ihr wandelt man (2 Kor. 1, 12), sie ift der neue Standpunkt, auf welchen die neue Zeit versetz. Sie wünscht Paulus in allen Briefeingängen seinen Lesern als den Grund alles christlichen Heiles (Gal. 1, 3. 1 Kor. 1, 3. 2 Kor. 1, 2. Köm. 1, 7; vgl. 1 Thess. 1, 1. 2 Thess. 1, 2); durch sie wird man berufen (Gal. 1, 15) und gerechtsertigt (Köm. 3, 24); der Christ ist, was er ist, durch die Gnade Gottes (1 Kor. 15, 10). So ist gemäß der grundlegenden Lebensersahrung, die ihn zum Christen machte (§. 58, b), die christliche Zeit von dem Apostel als die Zeit der Gnade charakterisirt.

c) Die Gnade ift nicht als ruhende göttliche Eigenschaft oder Ge= finnung gedacht; fie ist nicht die göttliche TOT (LXX: Eleos), sie ist auch nicht die Liebe Gottes (ayann) oder die im Wohlthun sich erzeigende Gute Gottes (Röm. 2, 4. 11, 22: χρηστότης; vgl. Eph. 2, 7).2) Wenn von einer bestimmten Gnade die Rede ift, welche Einzelnen gegeben ift (1 Kor. 1, 4. 2 Kor. 8, 1; vgl. §. 89, b, Anm. 5), jo fann es scheinen, als bezeichne xages, wie bei Betrus (§. 45, b, Unm. 2), eine Gabe göttlicher Huld. Allein anderwärts werden die xagiouara ausdrücklich von der xaqis unterschieden, auf Grund derer sie gegeben sind (Röm. 12, 6: χαρίσματα κατά την χάριν την δοθείσαν ημίν διάφορα; vgl. 1 Ror. 1, 4. 7); Rom. 5, 15 wird der Begriff des xágiqua (welches dem παράπτωμα Adams gegenüber nur eine Gnadengabe Chrifti fein fann) ausdrücklich im Folgenden exponirt durch ή δωρεά εν χάριτι Ιησού Χριστοῦ (vgl. v. 17: ή χάρις καὶ ή δωρεά), und 2 Ror. 9, 14 f. ift die unaussprechliche Gabe, die Gott uns in Chrifto und feinem Beilswerk geschenkt hat, nur eine Gabe derselben überschwänglichen Inade, die in den Korinthern wirtsam gewesen ift, wenn er fie jur Mildthätigkeit bestimmte (8, 1). Die Gnade ist vielmehr als eine herrschende Macht, als ein wirksames Prinzip gefaßt; fie ift die göttliche Huld in ihrer Aftivität gedacht, die eben darum alle menschliche Aftivität ausschließt; fie ift der Ausdruck für die ausschliefliche göttliche Raufalität des Beiles (2 Ror. 5, 18: τὰ πάντα ἐχ τοῦ θεοῦ; ngl. 1 Ror. 1, 30). Die göttliche Gnade ift, wie ichon in den Theffalonicherbriefen (g. 61, d), das im Chriftenthum wirksame Heilsprinzip.3)

<sup>2)</sup> Auf das Erbarmen Gottes (έλεος), das allerdings auch durch kein Verhalten des Menschen motivirt sein kann, sondern lediglich von der eigenen Mitseidsregung beim Anblick der Noth des Menschen abhängt (Nöm. 9, 15 f.), wird insbesondere das den Heiben geschichte heil zurückgesithrt (15, 9; vgl. 9, 23. 11, 31 f.), sosern Gott ihnen gegenüber durch kein Heilsversprechen gebunden war, wie gegenüber dem jüdischen Vosse. Obwohl der Tod Christi, auf dem die neue Gnadenanstalt beruht, auch als Beweis der Liebe Gottes betrachtet werden kann (Köm. 5, 8), wird diese doch eigentlich erst innershalb der Enadenanstalt den Menschen wieder zu Theil (vgl. 5, 2—5, wo die Liebe Gottes in die Herzen derer ausgeschüttet wird, die in der Gnade stehen, und 2 Kor. 13, 13, wo die Liebe Gottes auf die Gnade Christi solgt). — 3) In den Stellen, wo χάρις gleich χάρισμα zu sein scheint, bezeichnet es also einen einzelnen Hulderweis

d) Wie der Chrift, mas er ift, durch die Gnade Gottes ift, fo ift er es auch durch Chriftum (1 Kor. 8, 6: huels di' avrov). Alles, wofür er Gott zu banken hat, ift burch Chriftum vermittelt (1 Ror. 15, 57: χάρις τῷ θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ; vgl. Röm. 1, 8. 7, 25. 16, 27). Das neue Heilsprinzip übt seine Herrschaft aus unter seiner Bermittlung (Röm. 5, 21: ή χάρις βασιλεύει — διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ); burch ihn empfängt man die Gnade oder den Zutritt zu ihr (Rom. 1, 5. 5, 2), durch ihn die Berjöhnung (2 Kor. 5, 18. Röm. 5, 11), den Frieden mit Gott (Röm. 5, 1; vgl. 2 Kor. 3, 4), die Errettung (Röm. 5, 9. 1 Theff. 5, 9), das Leben und die Auferstehung (1 Kor. 15, 21. 57. Röm. 5, 17). Nur ein anderer Ausbruck für diese Bermittlung bes Beiles durch Chriftum ift das er Xocoro, wo es in objettivem Sinne steht; es beruht in ihm, ist in ihm begründet.4) In Chrifto ift uns die Gnade gegeben (1 Kor. 1, 4; vgl. Eph. 1, 6. 2, 7), in ihm beruht die Versöhnung (2 Kor. 5, 19), die Erlösung (Röm. 3, 24), die Rechtsfertigung (Gal. 2, 17. 2 Kor. 5, 21), die Liebe Gottes (Röm. 8, 39) und das ewige Leben (6, 23). In ihm werden alle Gottesverheiffungen erfüllt (2 Ror. 1, 19 f.) und der Segen Abrahams fommt über uns (Gal. 3, 14). Die neue Zeit der Gnade ift also die verheißene meffignische Zeit. Darum wird die Gnade, wie §. 61, d, in den Eingangswünschen ber Briefe von Gott als dem letten Urheber und von Chrifto als dem Bermittler hergeleitet; darum fann im Schluffegen fogar die Gnade Chrifti b. h. seine fortdauernde Gnadenwirksamkeit (2 Ror. 12, 9) allein ben Lefern angewünscht werden; diese foll fie beständig begleiten (Gal. 6, 18. 1 Ror. 16, 23. Röm. 16, 20. 24; 1 Theff. 5, 28. 2 Theff. 3, 18), um ihnen fortbauernd die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Geiftes zu vermitteln (2 Kor. 13, 13), womit die Summe aller Heilsgüter bezeichnet ift, welche die neue Zeit bringt.

<sup>(2</sup> Kor. 8, 6 f. 9, 8), wie es 1 Kor. 16, 3. 2 Kor. 1, 15. 8, 4. 19 (vgl. Eph. 4, 29) von einem menschlichen Liebesbeweis steht. Anderwärts steht χάρις von dem bestimmten Hulderweis, den uns Christus in seiner Menschwerdung (2 Kor. 8, 9) oder in seinem Tode (Gal. 1, 6. Köm. 5, 15) gegeben hat.

<sup>4)</sup> Es ist der Hauptsehler bei Deismann (die NTliche Formel "in Christo Jesu", Marburg 1892), daß er diese objektive Bedeutung des ev Apioro verkannt hat und alles auf die subjektive reduziren will, die doch erst daraus abgeleitet ist.

# Fünftes Kapitel. Die Christologie.

Ags. Räbiger, de christologia Paulina. Breslau 1852. Hisgenfeld, Zeitschrift f. wiss. Theol. 1871, 2. 1884, 4 und Holymann 1884, 1. 1888. G. Krüger, Jahrb. für protest. Theol. 1890.

### §. 76. Der herr der herrlichfeit.

Der spezifische Würbename des Heilsmittlers, welchen der Apostel verkündigt und die Christen bekennen, ist der Name ihres Herrn.a) Dieser Name bezeichnet ihn aber zugleich als den Weltherrscher, dem göttliche Ehre und Anbetung gebührt. b) Trot dieser gottgleichen Würdestellung bleibt Christus in der Herrschaft, die er behufs der Ausrichtung seines Heilsmittleramtes empfangen hat, von Gottes Rath und Willen abhängig.c) Als der erhöhte Herr ist er das Abbild Gottes, indem der überirdische Lichtglanz der göttlichen Herrlichkeit die Substanz seiner verstärten Leiblichkeit bildet, welche ganz und gar Organ des Geistes geworden ist.d)

a) Ift das Christenthum die Offenbarung der Gnade Gottes in Christo, so muß die apostolische Verkündigung zuerst sagen, wer dieser Christus sei, welcher als der Mittler der vollendeten Gottesoffenbarung bezeichnet wird.<sup>1</sup>) Nun war aber Christus dem Apostel erst der Heilsmittler geworden dadurch, daß er ihm erschienen war als der von Gott erweckte und zum Himmel erhöhte Herr (1 Kor. 9, 1. 15, 8; vgl. §. 58, c). Für ihn faßt sich also die eigenthümliche Dignität Christi zussammen in den Würdenamen des xóqios. Er selbst bezeichnet die Summe seiner Predigt dahin, daß er Jesum Christum als den xóqios verkündet (2 Kor. 4, 5); und sosen sie immer neue Bekenner desselben gewinnt, dient sie zur Verherrlichung des Ramens Christi (Köm. 1, 5). Das spezissische Bekenntniß der Christengemeinde besagt also, daß Jesus der

<sup>1)</sup> Der Name Christus ist bereits ganz zum Eigennamen geworden (vgl. §. 61, a), so daß sich Χριστός etwa vierzig, δ Χριστός etwa hundert Mal sindet. Der bloße Name Zesus kommt nur wenig über zehn Mal ganz gesichert vor, meist wo absichtlich auf die geschichtliche Erscheinung Jesu zurückgewiesen wird (vgl. Gal. 6, 17. 2. Kor. 4, 10. Köm 8, 11). Der zusammengesetze Name (Ἰησοδι Χριστός) steht für sich allein verhältnißmäßig selten, wie in den Thessalonicherbriesen (§. 61, a. Unm. 1), und auch hier schwanken oft die Kodices, sindem sie einen von beiden weglassen. Die Umkehrung des Namens sindet sich ohne Varianten am häusigsten, wie dort, in der Formel èr Χριστφ Ἰησοδ, welche sich an die, wie jene, etwa zwanzig Mal vorkommende Formel èr Χριστφ anschließt. Doch kommt auch sonst Xριστός Ἰησοδς vor, wenn auch nur Gal. 4, 14 ganz ohne Varianten.

xύσιος sei (1 Kor. 12, 3. Köm. 10, 9). Daher ist die solenne Bezeichnung Christi als des Heilsmittlers: Iŋσοῦς Χοιστὸς ὁ χύσιος ἡμῶν (1 Kor. 1, 9. Köm. 1, 4).²) Wie Jesus in der urapostolischen Bezkündigung als der Mittler der erwarteten Heilsvollendung erfannt wird, weil er durch seine Auferstehung und Erhöhung als der verheißene Messias ausgewiesen ist, so kann er von Paulus und den Heidenchristen nur als der Mittler der göttlichen Gnade erfannt werden, wenn er als unser himmlischer Herr bekannt wird. Was für jene die Verkündigung seiner Messianität war, zu welcher ja das Moment der Herrschaft wesentlich mit gehörte, das ist für die heidenapostolische Predigt die Verkündigung seiner xvolons.

b) Selbstverständlich ist in den Begriff der avgeorns die Herrschaft über die Gemeinde und all ihre Glieder eingeschlossen. Ihm als dem Herrn anzugehören, ift bas Charafteristifum aller Chriften, ba er, um Diefe Herrschaft zu erlangen, gestorben und wieder lebendig geworden ift (Röm. 14, 8 f., vgl. 1 Kor. 3, 23. 2 Kor. 5, 15). Sein Gebot ift für sie bas Entscheidende (Gal. 6, 2. 1 Kor. 7, 10. 12. 25. 9, 14. 21. 14, 37); von ihm stammt alle Machtvollkommenheit in der Gemeinde (1 Ror. 5, 4. 2 Ror. 10, 8. 13, 10). Aber bei dem Herrscherverhältnif Chrifti, zu dem fich die Gemeinde befennt, handelt es fich feineswegs nur um eine höchste Autorität in religiösen Dingen. Denn nicht auf ben einst in Israel aufgetretenen Propheten hat Paulus die Beidenchriften hingewiesen, sondern auf den jum himmel erhöhten Chriftus, wie er ihm als der Mittler der göttlichen Gnade erschienen mar. Daber bezeichnet ibn der Name & xvocos als den zur Rechten Gottes sitzenden (Röm. 8, 34) göttlichen Weltherricher (10, 12: xúgios πάντων), dem der dem Samen Abrahams verheißene Weltbefitz gegeben ift (Gal. 3, 16). Paulus wendet ATliche Stellen, die von dem xvocos-Jehova handeln3), ohne weiteres auf Christus an (1 Kor. 2, 16. 10, 22. Röm. 10, 13) und zieht die vollen Konjeguenzen diefer Burdebezeichnung. Denn Chriftus erscheint bei seiner Biedertunft mit gottlicher Allwiffenheit, wie fie nur der Bergens= fündiger hat (1 Kor. 4, 5); er als der xiquos (2 Kor. 12, 8) oder sein xvocos-Name (1 Kor. 1, 2) wird angerufen (vgl. Phil. 2, 10); und Röm. 10, 12 f., wo die Stelle Joel 3, 5 auf ihn angewandt wird, zeigt deutlich, daß dies im Ginne göttlicher Anbetung ju verstehen ift.4) Und

<sup>2)</sup> Wie in den Theffalonicherbriefen (§. 61, a. Anm. 2), heißt es noch häufiger umgekehrt & xópios huw (oder bloß xópios und & xópios) Ίησοδς Χριστός, viel selkener bloß & xópios Ἰησοδς. Auch heißt wie dort Christus der Herr schlechthin, ohne ersichtlichen Unterschied xópios (33 Mal, darunter fünfzehn Mal ev xopíw) und noch häufiger (40 Mal) & xópios, bei weitem am häufigsten in den Korintherbriefen, viel selkener im Kömerbrief, nur zweimal im Galaterbrief.

<sup>3)</sup> So schon Petrus (§. 39. c. Anm. 3. 50, a). Auch Baulus folgt dem Sprachzebrauch der LXX, in welchem πόριος die Uebersetzung des ATlichen Gottesnamens ist, sowohl in seinen eigentlichen Citaten, als auch, wo er sich nur ATliche Worte aneignet, wie 1 Kor. 10, 26. 2 Kor. 10, 17. Röm. 11, 34; und in demselben Sinne gebraucht er δ κόριος von Gott (1 Kor. 4, 19. 7, 32 ff. 10, 9. 16, 7. 2 Kor. 10, 18. — 4) Die Anrufung Christi gründet sich also nicht auf die geschichtliche Erlöserstellung

zwar handelt es sich gerade hier um die gottesmächtige Errettung im letzten Gericht, dessen Abhaltung (2 Kox, 5, 10) schon an sich seine gottsgleiche Würdestellung voraussetzt. Auch in der urapostolischen Predigt hat Christus seine messionische Herrschaft in vollem Sinne und damit sein Heilsmittlerthum erst erlangt, nachdem er zur Rechten Gottes erhöht ist. Wenn schon Gal. 1, 1. 12 die Vermittlung durch ihn den Gegensatz zu aller menschlichen Vermittlung bildet, so kann es nicht befremden, wenn Christus Röm. 9, 5 geradezu als Beds kai návrav gepriesen wird. Allerdings ist dies in unseren Vriesen die einzige Stelle, wo diese Bezeichnung Christi und eine Dorologie auf ihn vorkommt. Aber die zunächstzliegende wortz und kontextmäßige Erklärung bleibt immer die Beziehung derselben auf Christus und nicht auf Gott.

c) Da Jesus erst durch die Auferweckung von Seiten Gottes (Köm. 4, 24 f. 1 Kor. 6, 14. 2 Kor. 13, 4) zu seiner Erhöhung gelaugt, erst von Gott ihm Alles unterthänig gemacht wird (1 Kor. 15, 27 nach Psalm 8, 7), und er immer nur der Mittler eines Heiles ist, dessen letzter Grund in Gott ruht: so versteht sich von selbst, daß er trotz seiner gottz gleichen Macht und Bürdestellung in seiner Heilswirtsamkeit doch nur der Vollzstrecker des göttlichen Willens ist. Wenn er in Vetreff der Heilsverwirtz lichung mit dem Vater (vgl. die Brieseingänge §. 75, b) oder mit dem Vater und dem Geiste (1 Kor. 12, 4—6. 2 Kor. 13, 13) koordinirt wird, so schließt das keineswegs aus, daß er durch seine Vermittelung derz selben lediglich dem Vater dient, der sie beschlossen und ihre Wege vorgezeichnet hat. Wie wir Christo angehören, weil wir ihm dienen müssen mit Allem, was wir sind und haben, so gehört er Gott an (1 Kor. 3, 23). Wie der Mann dem Weibe als Haupt übergeordnet ist, so Gott Christo (11, 3), weil die durch seine Erhöhung herbeigeführte Würdestellung nur

Chrifti, vermöge derer er die vollendete Offenbarung und der Bertreter Gottes für den Glauben ift (vgl. R. Schmidt, S. 158), sondern auf die durch feine Erhöhung erlangte Burdestellung; und seine Theilnahme an der göttlichen Weltherrschaft kommt keineswegs nur in Betracht, wo es fich um die heilswirtsamteit handelt, so bag der naturlidje Beltverlauf, wo er nicht in ausbrückliche Begiehung jum Gottesreiche tritt, von Chrifto nicht bestimmt zu benten mare (S. 127 f.). Denn auf eine gottliche "Beltregierung", die nicht auf das Beil abzielte, hat Paulus nirgends reflektirt, wie denn auch in der That Alles, was in der Welt geschieht, zulett den göttlichen Seilzwecken. bienen muß; und nicht feine beilsmittlerische herrschaft erhebt Chriftum fur die Glaubigen ju "gottahnlicher Burdeftellung," fondern die Thatfache feiner Erhöhung ju gottgleicher Ehre und herrichaft begründet jene. Auch in den Benichlag'ichen Ausführungen (II, S. 72 f.) ist der Grundfehler, daß er doch im Grunde die religiöse Autorität Christi, mit bem, was Paulus seine αοριότης nennt, identifizirt. - 5) Bahrend noch Baur (S. 194), Grimm und harmsen (Zeitschrift für wiff. Theol. 1869, 3. 72, 4) an der falfchen Beziehung ber Dorologie auf Gott festhalten, hat die richtige S. Schult (Jahrb. für deutsche Theol. 1868, 3) eingehend begründet. Dagegen beruht die gang unnatürliche Abtrennung des beog von ent navrw bei Beg, S. 208 darauf, daß er beog für eine Wefensbezeichnung Chrifti halt, mahrend gerade der Bufat flar genug auf feine Macht und Burdestellung führt; und die Behauptung Rosgen's, daß Deos eine folche nicht bezeichnen könne (S. 221), scheitert ichon daran, daß 2 Kor. 4, 4 auch ber Teufel δ θεός τ. αίωνος τούτου heißt.

ber Berwirklichung göttlicher Zwede bient. Hieraus erflärt fich auch, in welchem Sinne 1 Kor. 8, 6 Jejus Chriftus als der Gine Herr von dem Bater als dem Ginen Gott unterschieden wird (vgl. 12, 5 f. Eph. 4, 5 f.). Erhellt ichon aus v. 5, daß Jeos und zogeos wefentlich Synonymbegriffe und beide als Bezeichnung göttlichen Wefens gemeint find, fo folgt baraus, bag hiermit fein Unterschied in der Burdestellung Beiber ber Belt gegenüber bezeichnet werden foll.6) Bielmehr ift Chriftus ber zoois im spezifischen Ginne nur, weil Gott ihm die Anordnung, Leitung und Durchführung aller der Magnahmen übertragen hat, welche zur Realisirung des durch ihn beschafften Heiles erforderlich sind, d. h. ihn jum Beilsmittler gemacht hat. Das schlieft aber nicht aus, baf Chriftus diese Herrichaft nur mit freiem Eingehen in seinen Rath und Willen führt. Gben darum giebt ber Sohn endlich diefelbe, wenn fie ihr Ziel erreicht hat, an den Bater gurud (1 Kor. 15, 24).7) Auch dies aber thut er nicht aus eigenem Willen, sondern auch hierin ordnet er fich dem, der ihm Alles unterthan gemacht hat, selbst unter, sofern er jene seine Berrichaft nur bis zu dem Zeitpunkt führt, den Gottes Rath nach Bfalm 110, 1 bestimmt hat (v. 28), weil dieselbe ja lediglich dazu dienen soll. die vollendete Gottesherrschaft (ίνα ή ὁ θεὸς τὰ πάνια ἐν πᾶσιν) herbei= zuführen. Dadurch fann feine göttliche Bürdeftellung gegenüber ber durch ihn jum Beile geführten Welt in feiner Beife tangirt werden, ba ja die jest aufhörende Mittlerherrichaft nicht die Urfache, sondern die Folge der= selben war. Ueber die Urt freilich zu spekuliren, wie dieselbe sich ferner= hin dokumentirt, oder wie sie sich zu dem Walten Gottes in dem vollendeten Gottesreiche verhält, liegt dem Apostel völlig fern.

d) Die Christologie des Apostels geht von der Thatsache aus, daß Jesus der erhöhte Herr ist. Als solcher aber war er ihm erschienen im Lichtglanz der göttlichen Herrlichkeit, die darum Christum als den ershöhten Herrn charafterisitt (1 Kor. 2, 8:  $\delta$  \* $\nu e i e i e i$  de i e i de i

<sup>6)</sup> Wird doch nach not. b jene Unterscheidung nicht ftreng festgehalten, vielmehr auch Gott wigeog und Chriftus Beog genannt, und handelt es fich bod im gangen Bufammenhang nur darum, ob die von den Beiden verehrten übermenschlichen Wefen als göttliche zu bezeichnen seien. - 7) Allerdings ift hier die Herrschaft Christi nicht als heilsmittlerifche bezeichnet, aber darum eben fann hier auch von einer Uebergabe ber Herrschaft schlechthin geredet werden, obwohl der Bater fie ja selbstverständlich in dem vollendeten Reiche nicht mehr als heilsmittlerische führt, wie Chriftus fie mahrend feiner Birffamteit zur Berbeiführung diefes Reiches geführt hat. Go gewiß Baulus nicht gedacht haben fann, daß vor diefer lebergabe Gott fich überall feiner Berricherthätigfeit begeben habe, so gewiß fann jene Berrichaft Chrifti und damit seine uppedeng überhaupt nur als heilsmittlerifch in dem oben entwickelten Ginne gedacht werben. Es folgt daher aus dieser llebergabe ber Herrschaft keineswegs, daß Chriftus burch fie in diejenige Stellung ju Gott eintritt, welche von da an dem Gefchaffenen in einer nicht mehr durch ihn vermittelten Weise zufommt (R. Schmidt, S. 139, vgl. Beyichlag, II, S. 73 f.). Ebensowenig darf man freilich über ein bleibendes "fosmisches Balten" Chrifti fpekuliren (Geg, S. 130), da auf ein folches, abgefeben bom Beils= werk, Paulus nirgends reflektirt hat (vgl. Anm. 4).

4, 6; vgl. 3, 18); und darum verkündigt er nun das Evangelium von ber Herrlichkeit Chrifti, der eben, weil er in seiner Erhöhung diese doza an sich trägt, das Abbild Gottes ift (2 Kor. 4, 4: είκων του Θεου).8) Es ift nun aber für die paulinische Christologie charafteristisch, wie der Apostel diesen Begriff der göttlichen dofa, die auch Jesus selbst fich bei seiner Wiederfunft zuspricht (§. 19, d) und die Urapostel dem erhöhten Chriftus zueignen (S. 50, a. 52, c), zu einer gang konfreten Borftellung umgebildet hat. Er denkt diese dofa, in der Gott ichon dem Bolfe des alten Bundes sich sichtbar gemacht hat (Röm. 9, 4 und dazu 8. 71, c) als einen himmlischen Lichtglanz und diesen ausgehend von einer überirdischen Lichtsubstanz, die ihm den Gegensatz gegen alle irdische Materialität bildet. Aus ihr bestehen die Leiber der έπουράνιοι, deren δόξα daher eine völlig andersartige ift als die Herrlichkeit aller irdischen Leiber (1 Kor. 15, 40) und felbst als der Glanz der leuchtenden Himmels= förper (v. 41).9) Eine solche verklärte Leiblichkeit trägt Christus an sich, nachdem er in Folge seiner Erhöhung ein himmelsbewohner geworden ift (v. 48; vgl. Phil. 3, 21); und dieselbe dosa werden einst die Gläubigen an fich tragen (Röm. 5, 2; vgl. 2 Theff. 2, 14), wenn sie seinem Bilbe gleichgeftaltet merden (Röm. 8, 29. 1 Kor. 15, 49., vgl. 2 Kor. 3, 18). Befonders bedeutsam wird aber diese Borftellung durch die Beziehung, in welche sie zu dem Begriffe des wvevua gesetzt wird. Jene verklärte, gleichsam aus himmlischem Lichtglanz gewobene Leiblichkeit wird nämlich 1 Ror. 15, 44 zugleich als pneumatische bezeichnet, weil sie keinen Gegensatz mehr gegen den Geist bildet, wie die irdisch = fleischliche. Bielmehr bildet der Beift aus jener überirdischen Lichtsubstang fich felbst eine ihm gang entsprechende Leiblichkeit, die sein Wesen nicht verdectt, sondern offenbart, sein Wirken nicht beschränkt, sondern ermöglicht, da die Unverganglichkeit und die Rraftfülle, die dem Beifte eignen, nach v. 42 f. ebenfo

<sup>8)</sup> Es erhellt aus der kontertmäßigen Bedeutung des Relativfates, daß bies lediglich von Chrifto als bem erhöhten herrn ausgesagt ift, nicht aber von dem praeristenten (vgl. noch Biedermann, S. 236), und also mit philonischer Logoslehre (gegen Benfchlag, S. 79) schlechterdings nichts zu thun hat. Ebensowenig fann das κόριος της δόξης (1 Mor. 2, 8) mit Baur, S. 188, Geß, S. 123 auf Christus abgefeben von feiner Erhöhung bezogen werben, wenngleich die Anwendung biefes Ausdruckes ba, wo von feiner Arengigung auf Erden die Rede ift, den Gedanken weden foll, daß der Gefreuzigte hatte erfannt werden können und follen als der, deffen ursprünglichem Wesen entsprach, was er jebt geworden ift. - 9) Aus dieser Bergleichung erhellt unzweifelhaft, wie Baulus jene diga gedacht hat (vgl. auch 2 Kor. 3, 7, wo der Glanz auf Mofis Angeficht fo bezeichnet wird). Bon diefer technischen Bedeutung des Bortes δόξα bei Paulus ift es wohl zu unterscheiden, wenn das Bort im Sinne der sonstigen MIliden Lehrsprache gang allgemein die Fille der göttlichen Herrlichkeit, insbesondere feine Herrschermagestät bezeichnet (1 Kor. 11, 7. Rom. 6, 4, 9, 23; val. 2 Theff. 1, 9). Es ift dies nur eine metonymische Bendung des Grundbegriffes, wonach doga: Ehre, Berherrlichung heißt (Röm. 3, 7. 4, 20. 11, 36. und öfter), fofern nun auch das Gepriesene und Preiswürdige fo genannt wird, mahrend die im Tert erörterte Bedeutung von dem Grundbegriffe des Erscheinenden, in die Augen Fallenden, Glänzenden ausgeht (vgl. §. 50, c. Unm. 6), und Paulus bier bei der eigentlichen Bedeutung des Glanzes stehen bleibt.

wie die himmlische δόξα an dem Auferstehungsleibe zur Erscheinung kommen. In der Auserstehung, durch welche Christus diesen Lichtleib empfangen hat, ift er also ganz πνενμα geworden (v. 45: δ ἔσχαιος Αδάμ seil. ἐγένειο εἰς πνενμα ζωοποιοῦν); und weil sein Wesen Geist ist (χύσιος πνεύματος), wird seine Herrlichkeit an ihm geschaut (2 Kor. 3, 18). 10) So hat Christus in seiner himmlischen Erhöhung, obwohl er als der vom Tode erstandene Mensch eine Leiblichkeit an sich trägt, doch an ihr keine Schranke mehr für die seiner göttlichen Würdestellung entsprechende gotts gleiche Wirksamkeit, die er ausübt.

#### S. 77. Der Cohn Gottes.

Der Name des Gottessohnes wird auch bei Paulus Christo als dem verheißenen Messias beigelegt. a) Sosern er durch die Auserstehung erst zu seiner messianischen Herrschaft gelangt ist, ist er dadurch erst in die volle Bürde der Sohnschaft eingesetzt. b) Der Name des Gottessohnes bezeichnet aber Christum als den erwählten Gegenstand der göttlichen Liebe. c) Bon diesem Gesichtspunkte aus ist die göttliche Herrlichkeit, die er beim Eintritt in seine messianische Herrschaft empfangen, nur das Erdstheil, das ihm der Bater gegeben hat. d)

a) Obwohl die Christologie des Paulus nach &. 76 einen anderen Ausgangspunkt nimmt als die urapostolische, so versteht es sich doch von jelbit, daß fie fich auch mit der in diefer herrschenden Meffiasvorstellung eins weiß. Beil Baulus Jejum als den zu gottgleicher Burdeftellung erhöhten Berrn im Lichtglanz der göttlichen Berrlichfeit gesehen hatte, mar er ihm nicht mehr der vom Sanhedrin verurtheilte Bseudomeffias, sondern der seinem Bolte verheißene und von ihm erwartete mahre Meffias. Wenn auch der bereits ganz zum Nomen proprium gewordene Christus= name, wo nicht etwa, wie Eph. 1, 12. 2, 12, von der vorchriftlichen Zeit Die Rede ift, nicht mehr appellativisch seinen messianischen Beruf bezeichnet, jo ift Baulus fich deffen doch voll bewußt, daß derfelbe ihm eben zufommt, meil er der verheißene Heilsmittler ift, wie denn auch 2 Kor. 1, 21 (ὁ βεβαιῶν ήμας εἰς Χριστον καὶ χρίσας) noch deutlich auf seinen Appellativfinn angespielt wird. Diefer verheißungsmäßig erschienene Mef= fias ift nun auch bei Baulus, wie im A. E., der Sohn Gottes (val. 1 Theff. 1, 10). Go Röm. 1, 3, wo der Inhalt des Evangeliums, welches Gott durch seine Propheten in heiligen Schriften vorher verheißen hat (v. 2), durch περί του νίου αυτού charafterifirt wird (vgl. v. 9:

<sup>10)</sup> Darum ist aber nicht das Wesen des Geistes unter der Anschauung einer Lichtsubstanz gedacht, wie Baur, S. 187, Holsten, S. 387 u. A. ansnehmen (vgl. dagegen Wendt, S. 141—45); vielmehr wie dem über alle irdische Materialität erhabenen Gott (δεδς ἄφθαρτος) jene überirdische δόξα ursprünglich eignet (Köm. 1, 23) als Organ seiner Offenbarung, so eignet sie auch nur einer Leiblichseit, welche von dieser irdischen Materialität nichts mehr an sich trägt, sondern ganz von dem höheren Lebensprinzip des πνεθμα bestimmt wird, ganz Organ des Geistes geworden ist (σώμα πνευματικόν: 1 Kor. 15, 44).

τὸ εὐαγγέλιον τοῦ νίοῦ αὐτοῦ, de filio ejus), womit nur der dort versheißene Messias gemeint sein kann, der auch gleich darauf als in Ueberseinstimmung mit jener Beissagung aus dem Samen Davids gekommen bezeichnet wird. So 2 Kor. 1, 19, wo der von Paulus Verkündigte, in welchem alle Gottesverheißungen erfüllt sind (v. 20), als der Sohn Gottes bezeichnet wird. So Gal. 1, 16, wo Paulus seine Bekehrung zum Glauben an Jesus, den er dis dahin in seiner messiasgläubigen Gemeinde versolgt hatte, als eine Offenbarung des Sohnes Gottes in ihm charakterisitt.

- b) Ift Jesus im ATlichen Sinne als der zum Messias berufene Gottessohn gedacht, so kann auch seine Erhöhung zu der gottgleichen Würdestellung, welche ihm behufs Ausrichtung seines (messianischen) Beils= mittleramtes verliehen ift, nur auf dieses Sohnesverhaltniß zuruckgeführt merden. Wie in der urapostolischen Anschauung (§. 39, c. 50, a) Chriftus erft durch die Auferstehung der Meffins in vollem Sinne geworden ift, sofern erst durch fie das bem Meffiasbegriff wefentliche Moment der Herrschaft an ihm fich verwirklichte, so ist er nach Rom. 71, 4 zum Sohne Gottes in Rraft erft bestimmungemäßig eingesett in Folge von Todtenauferstehung.1) Ausdrücklich wird ja auch an diesem zweiten Moment hervorgehoben, daß der Sohn Gottes, von welchem das Evangelium handelt, derfelbe war, wie der, von dem die Propheten geweiffagt haben, fofern auch Pfalm 2, 7 f., woher der Sohnesname stammt, der zum Sohne Gottes Gemachte erft in die volle Weltherrichaft eingesetzt wird; benn daß es sich auch hier um diese Einsetzung handelt, zeigt die Appofition Inoo Xo. 200 xvo iov huwv. Gang übereinstimmend damit wird bem Apostel Act. 13, 33 eine Deutung der Stelle Pfalm 2, 7 in den Mund gelegt, wonach die Zeugung des Meffias zum Sohne auf feine Auferstehung bezogen wird. Auch 1 Kor. 15, 28 ist es der Sohn, dem Gott alles unterthan gemacht hat, und der Bater, dem er seine Herrs schaft zurückgiebt (v. 24). Und 8, 6 steht Christus als ber Berr, also in seiner messianischen Berrscherstellung, Gott als dem Bater gegen= über, wodurch jener Herr als der Sohn Gottes qualifizirt wird (vgl. Gal. 1, 3. 1 Theff. 1, 1. 2 Theff. 1, 2). Wie bei den Uraposteln Gott als der Bater Chrifti bezeichnet wird in Zusammenhängen, wo feine meffianische Herrscherqualität in Betracht tommt (g. 39, b. Unm. 2. 50, a. Unm. 1), jo wird Gott auch bei Paulus als ber Bater unferes Berrn Befu Chrifti bezeichnet (2 Kor. 1, 3. 11, 31. Röm, 15, 6).
- e) Auch für Paulus ist der Name des Gottessohnes keineswegs bloße Titulatur des Messias; er bezeichnet vielmehr, wie im A. T. und

<sup>1)</sup> Das όρισθείς direkt oder indirekt von bloßer Deklaration zu fassen (vgl. noch Geß, S. 203, Nösgen, S. 224), ift sprachwidrig; aber es darf auch nicht bloß von der göttlichen Bestimmung zur Sohnschaft gesaßt werden (vgl. Hosmann z. d. St.); vielniehr bezeichnet es die göttliche Bestimmung in ihrer unmittelbaren Berwirklichung. Erst durch die mit der Auserstehung eingetretene Erhöhung ist Christis in die Machtsellung des Sohnes thatsächlich eingesetzt, ist er gleichsam in wirksamer Beise (er doraue) geworden, was er disher nur seinem Besen nach war.

in den Reden Jeju (§. 17, c), ein spezifisches perfünliches Berhältniß zu Gott, auf Grund beffen er meffianische Herrscherwurde überkommen bat. Sohn Gottes ift er als der erwählte Gegenstand der göttlichen Liebe (val. Rol. 1, 13. Gph. 1, 6). Wenn der Liebesbeweis, den uns Gott durch den Tod Chrifti gegeben hat (Röm. 5, 8), dahin näher bestimmt wird, daß er uns durch den Tod seines Sohnes versöhnt hat (v. 10), so liegt schon darin angedeutet, daß der Tod deffen, der als fein Sohn der höchste Gegenstand seiner Liebe mar, für ihn ein besonders großes Opfer war. Aehnlich wird das Außerordentliche der Magregel, die Gott gum Seile der Menschen traf, dadurch fühlbar gemacht, daß es heißt, er habe feinen eigenen Sohn gesandt (8, 3: τον ξαυτοῦ υξόν). aber heißt es v. 32, daß er seinen eigenen Sohn nicht verschonte (rov idiov vior) und jo den Menichen den größten Beweis feiner Liebe gab, indem er für sie sein Liebstes opferte. Bon diesem Gesichtspunkte aus empfangen auch die Stellen eine Bedeutung, mo der, welcher Chriftum auferweckt hat, der Bater genannt wird (Gal. 1, 1. Rom. 6, 4), fofern auch hierin sich die Liebe des Baters zum Sohne erwies.2).

d) Wie aus der Berufung des Sohnes zur messianischen Bestimmung sich die Erhöhung Christi zu gottgleicher Würde und Kerrschaft ergiebt, so ergiebt sich aus dem persönlichen Berhältniß zum Bater, welches der Sohnesname bezeichnet, eine besondere Motivirung dafür, daß Christus im Sinne von §. 76, d zur Theilnahme an der göttlichen Herrlichkeit geslangt ist. Es ist unserem Apostel eigenthümlich, bei dem Begriffe der Sohnschaft besonders auf die Hoffnungen zu reslektiren, welche sich dem

<sup>2</sup> Es erhellt aus der Betrachtung aller diefer Stellen, in welchen der Sohnesbegriff vorfommt, wie feine derfelben auch nur den geringften Anlag bietet, denfelben im Sinne einer metaphyfifchen Befensbeichaffenheit zu nehmen, wie Rösgen G. 224 ohne Weiteres voraussett. Dan darf mit diefer Frage nur nicht die gang heterogene vermischen, ob Paulus diefem Sohne Gottes ein ewiges Sein und volle Gottgleichheit beigelegt hat; denn aus ihrer Bejahung folgt felbstwerftandlich noch gar nicht, daß biefes burch den Sohnesbegriff ausgedrückt ift. Es fann fich auch hier (vgl. g. 17, b) bei Diefer Frage nur darum handeln, mas das tert. comp. bei ber lebertragung bes menschlichen Sobnesverhältniffes auf das Berhältniß Chrifti zu Gott fei. Bon einer ewigen Zeugung bes Cohnes, die Geg, S. 97. 211 einfach "vorausseben" ju konnen meint, redet aber Baulus in feinen Briefen ebensowenig, wie von der übernatürlichen Erzeugung Jeju (Hofmann I, S. 116); beshalb fann fie eben dies tert. comp. nicht fein. Und wenn R. Schmidt, S. 123 den Cohnesbegriff auf Chriftus in dem metaphorifden Sinne der Befensähnlichfeit mit Gott anwendet, wonach er die Gottebenbilblichfeit bes zu einem vollendeten Beifteswesen Gewordenen bezeichnen foll (vgl. der Sache nach auch Biedermann, S. 36, Pfleiderer, Urchriftenth., S. 211), so widerstrebt dieser Deutung fcon das er dovaus: und der Kontert von Rom. 1, 4 aufs Entschiedenfte. Rur durch die ATliche Faffung des Sohnesbegriffes entgeht man ber Schwierigfeit, welche für jede andere Faffung darin liegt, daß auch die Gläubigen Gottesföhne werden, alfo gerade binfichtlich ber Bezeichnung, welche nach ber gangbaren Annahme die Einzigartigkeit bes Ursprungs oder des Befens Christi ausdrücken foll (und zwar bei Paulus ohne jede Andeutung eines Unterschiedes), ihm gleichgestellt erscheinen. Go wenig wie bei dem theofratischen Könige ichließt diese Fassung aus, daß ber, burch welchen Gott allen Anderen feine väterliche Liebe ju Theil werben läßt, der Gegenstand biefer Liebe im spezifischen Ginne ift. 19#

Rinde fraft des Erbrechtes erschließen. In Folge der Liebe des Baters, ber den Sohn zu seinem Erben eingesett, hat der Sohn die Gewisheit, einst an den Gütern des Vaters Theil zu nehmen (Gal. 4, 7; et vlos, καὶ κληρονόμος). Was aber von den Söhnen Gottes gilt, gilt natürlich auch von dem Sohne, deffen Geift nach v. 6 alle Underen ihrer Sohnschaft gewiß macht. Ausdrücklich sagt Röm. 8, 17, daß die Angorowow Deor zugleich συγκληρονόμοι Χριστον sind, daß also auch Christus als der Sohn Gottes und der erwählte Gegenstand feiner Liebe das Erbe des Baters angetreten hat; und der Zusammenhang (ένα — συνδοξασθώμεν) lehrt, daß diefes Erbe in der himmlischen doga bestand, welche der Sohn nach seiner Erhöhung empfangen hat. Auch in dieser Beziehung ift er also erft in das volle Sohnesrecht eingetreten seit seiner Auferstehung (Röm. 1, 4); und die vielen Bruder, unter denen er der erstgeborene ift, find darum eben dem Bilde des Sohnes Gottes gleichgestaltet (8, 29), wenn auch sie zu der himmlischen dosa gelangt sind (v. 30). Darum endlich heißt die zufünftige Theilnahme der Gläubigen an der Herrlichkeit Christi 1 Kor. 1, 9 ausdrücklich ή κοινωνία τοῦ νίοῦ (θεοῦ), weil diese Herrlichkeit sein Sohnestheil ift. Das höchste Gut des Baters, feine himmlische δόξα, mußte der Sohn erben, wie nach ihm die anderen (Sottestinder.3)

#### §. 78. Chriftus im Fleische.

Aus dem geschichtlichen Leben Christi erwähnt Paulus nur diesenigen Punkte, die ihm sehrhaft von Bedeutung sind: seine Abstammung, die Abendmahlseinsetzung, seinen Tod und seine Auserstehung. a) Insbesondere zeigt sich in der Art, wie er die Sündlosigkeit und Vorbildlichkeit des Lebens Christi ausspricht, daß er von keiner unmittelbaren Anschauung dieses Lebens ausgeht. b) Nach der einen Seite besaß Christus kraft seiner menschlichen Abstammung das menschliche Fleisch mit seiner Schwachsbeit und Todessähigkeit, nur daß dasselbe nicht von der Sünde beherrscht war. e) Nach der anderen Seite war in ihm ursprünglich ein höheres göttliches Prinzip, der Geist der Heiligkeit, der aber erst durch die Auss

<sup>3)</sup> Meineswegs barf man aus der Gleichstellung Christi und der Cläubigen in Betreff der Theilnahme an der göttlichen dit (welche nach 8. 76, d allerdings die Ersscheinungsform eines vollendeten pneumatischen Wesens ist) mit R. Schmidt und Benschlag II, S. 74 für eine Auffassung der paulinischen Ehristologie argumentiren, welche die Linie des vollendet Menschlichen nicht überschreitet (vgl. §. 76, d. Aum. 4). Denn das Erbtheil, das Christis als Sohn Gottes empfängt, damit er es den anderen Gottessöhnen vermittele, drückt dei der sest begrenzten paulinischen Fassung des Begriffes der diese keineswegs den ganzen Umfang dessen nus, was Christo in seiner Erhöhung zu Theil geworden ist. Bor Allem aber wird hier klar, daß Christis nicht Sohn Gottes genannt wird, weil er durch den Empfang dieser diese Gott ähnlich geworden ist, sondern daß er dieselbe als Erbtheil empfangen hat, weil er der Sohn war, daß der Sohnesbegriff also nicht die Wesensähnlichkeit ausdrücken kann (vgl. Ann. 2).

erstehung zu dem alleinigen konstitutiven Prinzip seines Wesens entbunden wurde. d)

a) Paulus blickte nicht wie die Urapostel von dem Bilde des irdischen Lebens Jeju, das fie felbst gesehen, hinauf zu der göttlichen Herrlichkeit es erhöhten Berrn. Er blidte von dem Lichtglang diefer Berrlichfeit, in welcher ihm Chriftus erschienen war, zurud auf sein irdisches Leben, das, was er auch davon geschen oder gehört haben mochte, jedenfalls nicht seine Vorstellung von Christo bestimmte (vgl. §. 58 c). 1) Von irgend welchen Details, die nicht mit der Lehre von Chrifto und seinem Werke aufs Engite zusammenhängen, zeigt fich in seinen Briefen feine Spur. Dag Chriftus von Abraham und den Batern herftammte (Rom. 9, 5), insbesondere aus dem Samen Davids (Röm. 1, 3; vgl. Act. 13, 23), darüber bejag er geschichtliche Runde. Aber wie er diefes ermähnt gum Beweise, daß, mas das Evangelium von dem Sohne Gottes verfündigt, ichon in den prophetischen Schriften vorherverheißen fei, die den Meffias aus Davids Stamme weiffagten, jo benutt er jenes, um die Beziehung der patriarchalischen Beiffagung auf ihn zu rechtfertigen (Gal. 3, 16). Für den Tod und die Auferstehung Chrifti am dritten Tage, welche die Grundlage seiner Verfündigung von ihm bilden (er nowrois), beruft er sich auf die Ueberlieferung (1 Ror. 15, 3 f.) sowie auf die einzelnen Erscheinungen Chrifti vor den Uraposteln und den ältesten Jüngern (v. 5-7).2) Er wunte, daß Jejus am Paffahfeste (5, 7) von den judischen und heidnischen Machthabern ans Kreuz geschlagen war (2, 8), aber daß er den Tod Chrifti mit allen Details feinen Gemeinden ergablt hatte, läßt fich feines= wege aus Gal. 3, 1 schließen. Wohl redet er von den Leiden Chrifti (2 Kor. 1, 5. 7; vgl. Phil. 3, 10. Rol. 1, 24); aber daß er feinen Lefern diefelben durch einen Sinweis auf Pfalm 69, 10 veranschaulicht (Rom. 15, 3), zeigt, wie wenig ihm die Details derfelben unmittelbar lebendig por Augen standen. Daß er weiß, wie Chriftus in der Nacht, da er in die Hände der Feinde überliefert ward, das Abendmahl einsette (1 Kor. 11, 23-25), zeigt nur, daß er die Sitte des Brodbrechens und der Relchweihe in den Gemeinden bereits vorfand und fich ihren Ursprung erklären ließ. Auch erwähnt er die Geschichte nur, um baran Lehren über die Bedeutung diejes Mahles anzuknüpfen, und dieje Lehren felbst führt er auf einen höheren Ursprung zurück (v. 23).

b) Benn in der urapostolischen Berfündigung die Sündenreinheit

<sup>1)</sup> Mit Recht hat Paret (Jahrb. für beutsche Theol. 1858, 1) barauf aufmerksam gemacht, daß der offenbarungsmäßige Ursprung seiner Vorstellung von Christo, dessen sich Paulus bewußt war (Gal. 1, 16), keineswegs eine überlieferungsmäßige Kunde von ihm ausschließt. Über den Umfang dessen, was Paulus von Details aus dem Leben Jesu in seiner grundlegenden Predigt verkündigte, hat Paret sicher überschäßt. — 2) Daß er dieselben nicht von der ihm gewordenen (v. 8) unterscheidet, zeigt deutlich, daß er Christum unmittelbar durch die Auferstehung zur himmlischen Herrsichteit erhoben denkt, daß er auf einen besonderen Zwischenzustand zwischen der Auferstehung und der Erhöhung zum Himmel nicht restektirt. Daß er das Begrähniß Christi wiederholt betont (1 Kor. 15, 4. Köm. 6, 4; vgl. Act. 13, 29. Kol. 2, 12), hängt damit zusammen, daß dieses ebenso die Wirksichteit seines Todes wie seiner Auserschung garantirt und darum gleich besdeutsam ist für die beiden großen Heilsthatsachen seines Systems.

Jesu und seine Vorbildlichkeit (g. 38, b. 49, a) sichtlich auf Grund bes unmittelbaren Eindrucks von seinem Leben und Leiden hervorgehoben wird, jo ift das bei Paulus anders. Abgesehen von seiner aufopfernden Selbsthingabe in den Tod3) wird kaum je auf sein fittliches Berhalten hingewiesen. Um seine aufopfernde Liebe als Borbild aufzustellen, blickt Paulus von seinem irbischen Leben auf sein vorzeitliches Sein zurud (2 Ror. 8, 9; vgl. Phil. 2, 5 ff.). Nur einmal wird in ganz bogmatischer Formulirung feine Sündlosigkeit ausgesprochen (2 Kor. 5, 21: rov un γνόντα άμαρτίαν), und schwerlich hat Paulus je das Bedürfniß gefühlt, dieselbe erft geschichtlich zu konftatiren, da bei dem zum himmel erhöhten Meffias, der durch feinen Tod die Welt von der Gunde erlöft hatte, fie sich ganz von felbst verstand. Db nun freilich Paulus darauf reflettirt hat, wie diese Sündlosigkeit Chrifti in seinem irdischen Leben sich vereinige mit seiner Lehre von der durch die Uebertretung Adams in dem ganzen Menschengeschlecht zur Herrschaft gekommenen Sündenmacht, läßt sich nicht ermitteln. Hat er diesen Ginfluß Adams auf sein ganzes Geschlecht sich durch die geschlechtliche Zeugung vermittelt gedacht (§. 67, d), so liegt hier nichts näher, als die Ausschließung derselben durch einen unmittelbaren Schöpferakt Gottes bei dem einzig Sündlofen. Allein da Baulus Gal. 4. 4 die Geburt Christi vom Weibe aussagt, ohne irgend etwas über eine ungewöhnliche Art ihrer Beranlassung anzudeuten,4) und da wir durchaus nicht ohne weiteres voraussetzen durfen, daß die in unseren spa= teren Evangelien fich findende Ueberlieferung von einer munderbaren Em= pfängniß Jesu je an ihn gekommen sei, so wissen wir nicht, ob er diese allerdings für sein System fast unerläßliche Ronseguenz gezogen hat.

<sup>3)</sup> An den Liebesbeweis, ben Chriftus in feinem Tode gegeben hat (2 Kor. 5, 14 f. Gal. 2, 20; vgl. Rom. 8, 35), denft Paulus wohl, wenn er fein felbitlofes Streben nach dem Beil Anderer zum Borbilde aufstellt (1 Kor. 11, 1) oder seine Sanft= muth und L'indigfeit (2 Kor. 10, 1), wie er ja auch 1 Theff. 1, 6 auf die vorbildliche Freudigkeit Chrifti in feinem Leiden himweift. - 4) Dag Baulus Rom. 1. 3 feine herkunft aus dem Samen d. h. der Nachtommenschaft Davids aussagt, schließt natürlich eine übernatürliche Erzeugung Zesu nicht aus, wie Benfchlag, S. 66 f. behauptet; benn auch für das Bewußtsein der Evangeliften, die das Bunder der übernatürlichen Empfängniß berichten, ichloß diefe die Berleitung des Weichlechtes Chrifti von den Batern nicht aus (vgl. felbft R. Schmidt, S. 143). Satte nun Baulus jene Ausfage nicht bloß einfach aus der Ueberlieferung aufgenommen, die jedenfalls in weiten Areisen mit den hergangen bei der Geburt Jesu gang unbefannt war und daher jene hertunft im gewöhnlichen Ginne dachte, sondern auf ihre Bereinbarteit mit einer übernatürlichen Erzeugung reflektirt, jo versteht sid ja freilich von felbst, daß eine folde nur möglich war, wenn Jejus aus einem Beibe geboren war (Bal. 4, 4), welches bem davidifchen Samen b. h. nad Rom 4, 13 dem leiblich von David ftammenden Wefchlecht angeborte. Gelbft wenn ihm von einer bavidischen Abkunft der Maria nichts überliefert war, hatte fich ja Paulus (fo wie Lucas) die Abkunft Jofu aus dem davidifden Geschlecht mit feiner übernatürlichen Erzeugung in biefer Beife vermitteln tonnen. Db aber Paulus überall auf diese Frage reflektirt, lagt fich ebenso wenig feststellen, wie ob er jene dogmatische Konfequenz gezogen hat. In seiner Anschauung von Christo als bem zweiten Abam liegt jedenfalls die Unnahme eines neuen Schöpferattes bei feiner Erzeugung noch nicht, da es nicht erlaubt ift, diese typische Parallele über das von ihm selbst deutlich ausgesprochene tertium comparationis hinaus ju verfolgen (vgl. §. 79, a).

c) Wenn Christus zara oagza von den Batern und näher aus dem Samen Davide ftammt (Rom. 1, 3; vgl. 9, 5), fo folgt daraus, daß, wie bei allen Menichen, die odog nur die eine Seite feines Wefens war. In beiden Stellen macht es aber der Gegensatz gang unmöglich, hierbei blog an jeine Leiblichfeit zu benken. Es ift vielmehr bas ganze natürlich menschliche Wesen gemeint (§. 68, b) im Gegensatz zu einem höheren göttlichen Wesenselement, das in ihm war (1, 4), oder zu ber göttlichen Bürde, die er gegenwärtig besitt (9, 5).5) Run ift die oaos in allen Menschen Sitz ber Sunde, eine von der auagria beherrichte; aber nicht, weil die oaos an fich fundhaft ift, sondern weil mit der Uebertretung Adams die Gunde in die Welt gefommen ist und so die mensch= liche ougs fündhaft gemacht hat. Wenn demnach die ougs des fündlosen Christus nicht eine odos auagrias ift, jo ift er darum doch Mensch im pollen Sinne (ανθρωπος: 1 Ror. 15, 21. Röm. 5, 15; vgl. Act. 17, 31), nur jo, wie der Menich war, ehe die Sünde in ihm zu wohnen und zu herrichen begann. Daraus erflärt fich auch vollfommen, daß nach Röm. 8, 3 Gott seinen Sohn er Suoiwuati σαρκός άμαρτίας sanote. Die menichliche odos munte ja Christus besitzen, wenn er die Sunde auf ihrem Berrichaftogebiete gur Machtlofigfeit verurtheilen follte. Aber weil seine odos teine odos audorías war, so war sie dieser, d. h. der odos, wie sie in der empirischen Menschheit beschaffen ift, nur ähnlich, ohne daß ihr damit etwas fehlte, was zum Befen der oaos als folder gehort (vgl. jelbst Biedermann, S. 239\.6) Sie besaß doch die ganze aoBeveca ber

<sup>5)</sup> Dies erhellt namentlich auch aus 2 kor. 5, 16, wo das Kennen Chrifti nara capra jedenfalls über die Kenntniß feines leiblichen Wesens hinausgeht und die Beurtheilung Chrifti nach feiner gesammten irdisch-menschlichen Erscheinung bezeichnet; benn es fteht in Parallele damit, daß der Apostel feinen mehr fennen will nach dem, was er seinem natürlich-menichlichen Besen nach ist (nara sapna), sondern nur noch nach dem, was er in feinem neuen, Christo angehörigen Leben ift (v. 15). Die feltsame Frage, ob Baulus Chrifto eine menichliche Seele zugeschrieben habe, barf weder mit Beller (Theol. Jahrb. 1842, 1) verneint, noch mit R. Schmidt, S. 156 als unentscheidbar abgewiesen werben, ba auch nach Baulus die capt im lebendigen Menschen gar nicht anders als befeelt gedacht werden fann (vgl. §. 67, d). Eine Frage fann nur barüber entstehen, wie fich Baulus die Entstehung der Seele Chrifti gedacht habe, ob burch die natürliche Fortpflanzung ober analog wie beim erften Dienschen durch einen neuen Schöpferaft Bottes; aber diefe hangt ja offenbar mit der unlösbaren Frage nach feiner Anficht von der Erzeugung Jesu (Unm. 4) zusammen. - 6) Daß ber Ausbruck όμοίωμα (vgl. §. 69, c. Unm. 2) darüber nicht entscheidet, weil er nur besagt, daß Die seinem ursprünglichen Wefen (vgl. §. 79, a) nicht entsprechende Eriftengform ber des menschlichen Fleisches nachgebildet war, darf jetzt wohl als zugestanden gelten (val. Zeller in Hilgenfelds wiff. Zeitschr. 1870, 3. Weizfacter, S. 123). icheinbar gezwungene Ausdruck (ftatt des einfachen er capui), ber keineswegs eine ungelöfte Antinomie verdedt, die jum Dofetismus führt (Baur G. 191. Pfleiderer, Urdriftenthum, G. 220), ergab fich baraus, daß die ausbrudliche hervorhebung jener Beichaffenheit der empirischen odof in einem Busammenhange nicht fehlen fonnte, wo es fich eben um die Beziehung der Sendung Jefu gu ber fie beherrichenden Gunde handelte (vgl. Bendt, E. 190). Berfieht man aber unter capt auapriag eine ihrem Befen nach fündliche vapt (mas mit der paulinischen Unthropologie jo wenig wie mit

menschlichen  $\sigma \acute{a} \varrho \S$  (2 Kor. 13, 4:  $\dot{\epsilon} \sigma \tau a v \varrho \acute{\omega} \Im \eta$   $\dot{\epsilon} \S \dot{a} \sigma \Im \epsilon v \epsilon (a \varsigma)$ , insbesondere ihre Todesfähigkeit, wonach der Tod über ihn Macht gewinnen konnte (Röm. 6, 9).

d) Wenn Paulus als die andere Seite des Wesens Chrifti Rom. 1, 4 das πνεύμα άγιωσύνης bezeichnet, so knüpft er damit an die ur= apostolische Anschauung an, wonach Jesus mit dem heiligen Beifte gefalbt war (§. 38, b. 48, b). Den Ausdruck averna arcov vermeidet Baulus wohl absichtlich, um den Geift, der ursprünglich in Chrifto mar, zu unterscheiden von dem durch ihn mitgetheilten, und ihn durch den gen. qual. nach der Beschaffenheit zu charatterisiren, welche den, der diesen Beift hatte, zur gottgleichen Burdeftellung qualifizirte. Bejentlicher ift, ber Unterschied, daß dieser Beift nicht als einer erscheint, den Chriftus erst (bei der Taufe) empfangen hat, sondern daß Baulus ihn als einen tonstitutiven gaftor seines Befens zu betrachten scheint. Bit die höhere Seite des menschlichen Wefens im natürlichen Menschen der von dem avenua unterschiedene rovs (§. 68, c), welcher der Macht der Sunde gegenüber ohnmächtig bleibt, fo tritt an feine Stelle in Chrifto von vornherein das weientlich göttliche Wesenselement des avevua, das eben darum verhinderte, daß die Gunde fich feiner odos bemächtigen fonnte. Darum ift Chriftus aber nicht von vorn herein der pneumatische Menich (vgl. Baur, S. 191); vielmehr bilden auch in ihm dies höhere göttliche Wefenselement und die natürlich-menschliche odos noch einen relativen Gegensat (Rom. 1, 3 f.). Diefer Gegensatz fann und muß aber aufgelöst werden, und bies geschieht durch die Auferstehung. Daß Jesus fraft des in ihm wohnenden reverna auferweckt wurde, lehrt auch Betrus (§. 48, e); aber Paulus zieht die weitere Ronfequenz davon. Erft durch die Auferstehung ift der Kozaros Aδάμ geworden είς πνεύμα ζωοποιούν (1 Ror. 15, 45 und dazu §. 76, d); erft badurch ift jener relative Gegensat zwischen ber odos und bem avevua, der auch in ihm noch war, aufgehoben und fein ganges Wefen mit Ginichluß feiner Leiblichkeit pneumatifch geworden (v. 46). Erft jest

einer korrekten Erklärung des Ausdrucks stimmt; vgl. §. 68, d. Ann. 12), so führt das zur Leugnung der Sündlosigkeit Christi, die Holsten aus 2 Nor. 5, 21 nur hinwegdeuten kann, indem er diese Stelle auf das vorirdische Sein Christi bezieht (vgl. dagegen R. Schmidt, S. 99). Ein Richtkennen der Sünde aber, welches nicht ausschlösse, daß die Sünde im Fleische Christi wohnte, sondern nur, daß sie sich in varafassetz explizirte, (Holsten, S. 41), wäre nicht nur kein Vorzug Christi, da dies bei der ganzen vormosaischen Menscheit stattsand (Köm. 5, 13 f.), sondern ein großer Mangel an Selbsterkenntniß.

<sup>7)</sup> Wenn 1 Kor. 2, 16 von dem νοδς Χριστοδ die Rede ist, so sahen wir schon §. 68, c. Anm. 9, daß hier der Ausdruck lediglich durch das vorangehende Citat (Jes. 40, 13: τίς έγνω νοδν κορίου) bedingt ist. Gerade das πνεδμα, das alle Menschen erst durch seine Vermittlung empfangen, ist in ihm ursprünglich vorhanden. Diese bedeutungs volle christologische Anschauung des Apostels wird völlig verkannt, wenn man (wie Begschlag) auf Grund einer falschen Auffassung der paulinischen Anthropologie in diesem πνεδμα nur das allen Menschen eignende, sie zu gottebenbildlichen Wesen machende Lebensprinzip sieht, dem nur in einzigartiger Weise eine heilige Energie eigenthümlich war (II, ⑤. 68).

kann er baher auch für die anderen Menschen der Urheber der Auferstehung (v. 20—23) und eines ausschließlich pneumatischen Seins (v. 44) werden; aber freilich erst, nachdem auch das zweite eingetreten war, wozu ihn jene ursprüngliche Theilnahme am göttlichen avsoum besähigte und was sich in Folge seiner Auserschung verwirklichte: die Erhebung zur vollen Würdestellung der Gottessohnschaft (Köm. 1, 4; vgl. §. 77, b).

## §. 79. Der himmlische Ursprung.

Als der zweite Adam, der durch seine Auferstehung dem Menschensgeschlecht die pneumatische oder himmlische Leiblichkeit vermittelt hat, muß Christus selbst himmlischen Ursprungs gewesen sein. a) Auch sonst beruht die Annahme eines solchen auf einem Rückschluß von der Würdestellung des erhöhten Christus auf ein ursprünglich gottgleiches Sein des Sohnes, aus dem er erst in das irdische Leben gekommen war. b) Auf Grund eines gleichen Rückschlußes von dem Heilsmittlerthum Christi in seinem geschichtlichen Leben legt Paulus Christo in seinem vorgeschichtlichen Sein die Vermittelung der schöpferischen Thätigkeit Gottes und seiner Gnadenserweisungen an Israel bei. e) In seiner Erhöhung aber hat Christus nach Paulus mehr empfangen, als er vor seiner Menschwerdung besaß. d)

a) Christus ist der Antitypus Adams (Röm. 5, 14: δ μέλλων Abau), weil sein Ginflug fich in gleicher Beise wie der Ginflug Abams über das gange Menichengeichlecht erftrectt.1) Wie durch diefen Gunde und Tod, so ift durch jenen Gerechtigkeit und Leben in die Welt gefommen. Dasselbe tertium comparationis liegt der Parallele zwischen Adam und Christus in der Stelle 1 Kor. 15, 47 ju Grunde, nur daß er hier o δεύτεgos ανθρωπος genannt wird, weil er zuerst (hinsichtlich seiner Leib= lichkeit) ein anderer war, als alle mit dem ersten Menschen Gleichartigen. und dem gangen Kontext gemäß speziell als der erscheint, von welchem die pneumatische Leiblichkeit der vollendeten Menschheit stammt, ebenso wie von dem ersten Menschen (in Folge der Art, wie er aus Erdenstaub gebildet und durch den göttlichen Lebenshauch beseelt ward) die psychische Leiblichkeit der irdischen Menscheit, zu der auch Christus einst gehört hat. Schon hieraus folgt, dag v. 45 nicht die Rede fein fann von der Entftehung ber menschlichen Berjönlichkeit Chrifti (Rübel, S. 221), sondern nur von dem auferstandenen Chriftus (val. R. Schmidt, S. 116). Erft in der Auferstehung ist Christus in obigem Sinne der in der Endzeit auf-

<sup>1)</sup> Es wird vielfach mit Unrecht so dargestellt, als ob für Paulus die ausdrucksvollste Bezeichnung des Wesens Christi der Name des zweiten Adam gewesen sei (vgl. 3. B. Bepschlag, II, S. 63). Dieser Ausdruck charakterisirt zunächst nur die in der paulinischen Lehre so start hervortretende universellsmenschliche Bedeutung Christi (vgl. §. 58, c. d). Ueber das Köm. 5, 14 ausdrücklich angegebene tertium comparationis hinaus darf man aber den dort gesetzten Bergleich von Typus und Antithpus nicht zu weiteren Folgerungen über den Ursprung (vgl. §. 78, b. Anm. 4) oder das Wesen Christi ausbeuten.

tretende Adam (o koxavos Adáu) geworden, sofern er, nachdem er durch den Tod der auch von ihm auf Erden getragenen psychischen Leiblichkeit ent= ledigt, ganz zum πνεθμα ζωοποιοθν, und somit auch seine Leiblichkeit eine pneumatische geworden ift (§. 76, d), wie sie fortan die ganze durch ihn vollendete Menschheit tragen soll. Wenn es aber v. 47 ausdrücklich heifit, daß der zweite Mensch et ovoavov war2), so kann dieser Hinweis auf seinen himmlischen Ursprung nur den Gedanken involviren, daß der, welcher der Menscheit eine ihrer himmlischen Bollendung entsprechende Leiblichkeit vermittelt hat, felbst seinem ursprünglichen Befen nach ein Himmelsbewohner gewesen sein muß. Allerdings hat er dieselbe nicht etwa vom Himmel mitgebracht, sondern sie selbst erst bei seiner Erhöhung zum Himmel nach der Auferstehung empfangen.3) Allein eine folche Er= höhung, wie sie den gleich Adam von der Erde stammenden und irdische Beschaffenheit tragenden Menschen nie zu Theil geworden ift, mare auch ihm, der ja ebenfalls xarà σάρχα von Adam stammte und zunächst seine Leibesbeschaffenheit theilte, unerreichbar gewesen, wenn er nicht noch einen anderen höheren Ursprung gehabt hätte. Beruht aber die Ausjage des

Benn die substantielle Beschaffenheit des ersten Menichen (feiner Leiblichkeit nach) durch feinen Ursprung von der Erde motivirt wird (ex 755 xouxos). jo fann die substantielle Beschaffenheit des zweiten Menschen (seiner Leiblichkeit nach) nun nicht aus dem himmlischen Ursprung der Substang dieser Leiblichkeit erklart werden (R. Schmidt, S. 113-17. Rösgen S. 258), sondern nur aus dem Ursprung der Perfon, welche eine folche zuerst empfangen hat und jo Bermittler derfelben für die Menschheit geworden ift. Die scheinbare Intongruenz, daß der erfte Adam mit dem Beginn feines Lebens Urheber ber pfydjichen Leiblichkeit wird, der zweite erft mit feiner Auferstehung, bebt fich völlig genügend dadurch, daß es fich in diefem Zusammenhange ja überhaupt nur um die Leibesbeschaffenheit der auferstandenen Menschheit handelt, beren Urheber also auch nur ein auferstandener Diensch (die απαρχή των κεκοιμημένων 1 Mor. 15, 20) als ihr zweiter Abam fein fann. — 3) Der Annahme, daß Chriftus als "pneumatischer Menid," praegiftirt habe (Biedermann, S. 236. Beigfäder, S. 124). widerspricht direft v. 46, wo es ausdrücklich mit Beziehung auf ihn gesagt wird, daß nicht τὸ πνευματικόν, sondern τὸ ψυχικόν das erste gewesen sei. Die (übrigens konterts widrige) Auskunft, daß es sich hier um die geschichtliche Verwirklichung des aveduarixen in der Menschheit handelt, hilft nichts, da ja Chriftus gerade als der zweite Menich gewiß jur Menichheit gehört. Auf Dieje faliche Auffaffung der Stelle aber grundet fich die Annahme, in welcher man neuerdings vielfach den eigentlichen Schliffel zu ber paufinischen Chriftologie gefunden zu haben glaubte (vgl. Baur, S. 191. Solften, S. 71 ff. Hilgenfeld, S. 189. Pfleiderer, Urdriftenth., S. 213 f.). Baulus foll auf Grund der Deutung, welche Philo dem doppelten Bericht über die Menichenichopfung in der Genesis giebt, in Christo den himmlischen Urmenschen oder das Urbild ber Menfcheit aus Ben. 1 gesehen haben, mahrend hier ausdrücklich Chriftus ber lette Abam und ber zweite Menich heißt. Roch ferner aber liegt dem paulinischen Borftellungsfreise der Wedanke an den philonischen Logos, den Aeltere in dem paulinischen Chriftus erichienen fein ließen (vgl. Ufteri, S. 33. Dahne, S. 114 ff., wobei Benichlag II, S. 79 f. dem Apostel vorwirft, daß er zwischen Idee und Person nicht zu unterscheiden vermocht habe). Aber für die aprioristische Annahme eines hypostatisch gedachten Mittelswesens findet fich bei ihm auch nicht der geringfte Antnupfungspuntt; alle feine Ausfagen geben von der geschichtlichen Berson Chrifti aus, der er als folder einen himmlischen Ursprung vindizirt.

Apostels über den himmlischen Ursprung Christi, die uns hier zum ersten Male begegnet, auf dieser Reslexion, so wird er eben durch einen Rückschluß von dem, was Christus in seiner himmlischen Erhöhung geworden ist, zu der Erfenntniß seines ursprünglichen Wesens gekommen sein. Freislich handelt es sich hier nicht um eine logische Operation, sondern um die unter der Leitung des Geistes gereiste Erfenntniß, daß der, welcher zuerst das himmlische Ziel der Menscheit erreicht hat, und allein sie dahin zu führen besähigt und bestimmt war, uranfänglich himmlischen Ursprungs gewesen sein muß.

b) Rach §. 77, d war die in feiner pneumatischen Leiblichkeit ihm gu Theil gewordene gottliche Herrlichkeit, die Chriftus bei feiner Erhöhung empfing, nur das Erbtheil, das ihm als dem Sohne Gottes in einzigartigem Sinne uriprünglich gufam und das er der durch ihn gur Gottessohnschaft geführten Menschheit erft vermittelt hat. Beruhte nun sein Anfpruch auf diejes Erbtheil auf feinem einzigartigen Urfprung, fo folgt baraus, daß er eben als der Gottesjohn himmlichen Ursprungs ift. Dies erhellt aber flar aus Gal. 4, 4, wo er als der Sohn vom Bater ausgefandt ift, um allen anderen erft die Rindschaft zu vermitteln.4) hier wird seine Berfunft vom Beibe und seine Stellung unter das Gefetz als eine befonders göttliche Magregel hervorgehoben, obwohl an sich für jeden Menjthen das γίνεσθαι έχ γυναιχός und für jeden Juden das γίνεσθαι ύπο vouor fich von jelbst versteht. Daraus folgt, daß die Erifteng bes Sohnes nicht erft durch die menschliche Geburt bedingt war, sondern daß er johon vorher existirte in einem Zustande, aus welchem heraus er mittelst seiner Herkunft vom Beibe in das irdische Dasein gesandt wurde, und daß er damals in einem Sohnesverhältniß zu Gott ftand, welches an fich ein είναι ύπο νόμον ausschlog, wie ja nach v. 5 für die Christen der Enufang der vio Jevia das Aufhören jenes eirai vno vouor einschließt. Ebenso klar ift es Röm. 8, 3, wo es als eine durch besondere Umstände veranlafte außerordentliche Magregel betrachtet wird, wenn Gott feinen Sohn fandte er όμοιώματι σαρχός άμαρτίας, δαξ mit dem είναι έν τη σαρχί, welches für Chriftnm wie für jeden Menschen mit seiner Geburt vom Beibe begann, er in einen seinem ursprünglichen Sohnesverhaltniß nicht entsprechenden Zustand eintrat, daß also jenes πέμψας nicht von dem geschichtlichen Auftreten genommen werden fann, sondern nur von einer Sendung, die ihn fein ursprüngliches Sein mit einem andersartigen vertaufchen ließ. Beide Stellen zeigen alfo, daß dem Apostel fich gerade an die Sohnes= ftellung Chrifti die Borftellung eines andersartigen Seins knüpft, das Chriftus behufs Ausrichtung des göttlichen Seilerathschlusses verlaffen hat,

<sup>4)</sup> Freilich nicht aus dem Begriffe der Sendung an sich, die ebenso gut seine Beseichnung mit einem Beruse bezeichnen könnte, auch nicht aus dem Compositum έξαπέστειλες, das doch nur fünstlich auf ein Sichtrennen des Baters vom Sohne bezogen wird, wohl aber aus der partizipialen Näherbestimmung, die feinen Zweisel darüber läßt, daß hier die Sendung mit seinem Eintritt ins irdische Leben zusammensallend gebacht ist (vgl. R. Schmidt, S. 144 und gegen Hosmanns Misbeutung der Stelle auf die übernatürliche Erzeugung, durch die Christus zum Sohne werden soll, Geß, S. 95 f.).

um in das irdisch-menschliche Dasein einzutreten. Much hier ergab sich (ähnlich wie not. a) dem religiösen, alle Menschenvergötterung verabscheunden Bewußtsein des Apostels von selbst der Rückschluß, daß die Erhebung zur gottzleichen Würdestellung, welche dem Sohne als solchem zu Theil ward (Röm. 1, 4), nur bei dem möglich war, dessen llrsprung und Wesen ihn zu einer alle Grenzen menschlicher Vollendung und alle geschöpslichen Schranken weit überschreitenden Erhöhung befähigte. Von einem solchen gab schon das spezifisch göttliche arvevua arwoovns Kunde, das ihm allein von allen Menschen als das höhere Element seines Wesens eignete, und kraft dessen ein die volle Würdestellung des Sohnes eingesetzt wurde (§. 78, d). Der Sohn Gottes aber, der in der Theilnahme an der göttslichen Würde und Weltherrschaft seine Vollendung gefunden hatte, konnte von Anbeginn an kein menschlich-geschöpsliches Wesen, sondern mußte von Ewisseit her der Gegenstand der göttlichen Liebe gewesen sein.

c) Hit der Sohn Gottes, ehe er in das irdische Dasein gesandt ward, bereits im Himmel gewesen, so kann es auch von Christo, in dem er diesen Sohn erkannt hatte, heißen, daß ihn vom Himmel heradzuholen ein Widersinn wäre, weil er bereits heradgekommen ist (Nöm. 10, 6). In der Stelle 2 Kor. 8, 9 wird es als ein Gnadenerweis Christi dars gestellt, daß er, der da reich war, um unsertwillen arm ward; es ist also dasselbe Sudjelbe Sudjelt, welches einst den Reichthum des himmlischen Lebens bestaß und dasür aus Liebe zu den Menschen und um ihres Heiles willen die Armuth des irdischen Lebens erwählte. The Genso ist 1 Kor. 8, 6

<sup>5)</sup> Daraus folgt aber keineswegs, daß ein ewiges Sein Christi oder ein metaphysischer Ursprung aus Gott ihm mit dem Begriffe des Sohnes Gottes als foldem gegeben war (vgl. §. 77, c. Anm. 2). Wenn Chriftus nach Rom. 1, 4 erft in Folge ber Auferstehung in die volle Burdeftellung des Sohnes eingesett ift, fo beruht das nach §. 77, b feineswegs auf einer Reflexion über das Wejen der Gottesfolnschaft, die ia durch ihn auch alle Anderen erlangen, sondern darauf, daß er nur in dieser einzigartigen Bürdeftellung die Bestimmung des zum Meffias berufenen Gottesfohnes erfüllen fonnte. - 6) Wenn Biedermann, S. 236 die Praegistenzvorstellung daraus ableitet, daß der Sohn der Allichen Theofratie, die sein Rommen negativ vorbereitete, vorangeben mußte, fo hat er nicht nachgewiesen, woher diefer Gedankengang, ber für uns nur eine ideelle Praerifteng im gottlichen Rathichluffe fordert, für Paulus eine bypoftatifche Präeristeng forderte. Wenn andrerseits hofmann die paulinische Präeristenzlehre auf Aussprüche Chrifti wie Joh. 16, 28 gurudführt, die wenigstens der uns befannten ältesten Ueberlieferung völlig fremd waren, fo hat ichon Beg, S. 365 f. gezeigt, wie das im offenbaren Widerspruch mit Gal. 1, 16 fteht. Wenn aber er felbst fie aus einer Offenbarung ableitet, welche ihm die Tiefe der ATlichen Meffiasverheißung aufschlof (S. 369), fo hat Paulus wenigstens auf diese Quelle nie hingedeutet, mahrend die Art, wie er gerade bei der Erwähnung des zweiten Menschen seinen himmlischen Urfprung ausfagt und bei ber Erwähnung der irdifden Ericheinung des Sohnes ihn, voraussett, ausreidend andeutet, auf welchem Wege die göttliche Offenbarung über bas tieffte Wefen des Sohnes, auf die er fich beruft, fich ihm vermittelt hat.

<sup>7)</sup> Diese Aufsassung der Stelle beruht nicht auf unserer (übrigens durch den Aor. geforderten) Uebersetzung des entwickense, wie Baur, S. 193 meint, da jede Beziehung auf die äußere Armuth seines irdischen Lebens (Nösg. S. 232) durch den Zwecksatzschihlechthin ausgeschlossen wird. Denn da hier der Reichthum nur von der himmlischen Herrlichkeit genommen werden kann, zu welcher das Heilsmittlerthum Christi in seinem

Bejus Christus der Gine Herr, durch welchen te πάντα geworden ift, ebenso wie die Christen durch ihn als den Beilsmittler find, was fie find. 8) Gerade aus diejer Stelle erhellt aber, daß die Ausfage über das Mittler= thum Chrifti bei ber Weltschöpfung auf einem gleichen Rudichluß beruht, wie die Aussagen über das himmlische Sein Christi überhaupt. Ift der Beilsmittler einmal als ein praeristentes Wefen erfannt, fo fann er in jenem seinem vorirdischen Sein nur eine analoge Mittlerftellung gehabt haben in Bezug auf die schöpferische Thätigkeit Gottes, wie er fie in feinem irdischen Gein hatte in Bezug auf die Beilswirffamfeit Gottes. Darin liegt dann freilich bereits der Reim ber Erkenntnig, daß auch Die Schöpferthätigfeit Gottes nicht außer Begiehung ftand zu bem burch Chriftus zu verwirklichenden Weltziel (val. g. 103, a). Und wenn auch 1 Kor. 10, 9 das zweifellos echte tov xuocov sich nach dem Kontert auf Gott bezieht, jo beift es doch v. 4, daß der mafferspendende Fels, welcher nach rabbinischer Tradition die Israeliten auf ihrem Buftenjuge begleitete, Chriftus mar. Bon der Boraussetzung ausgehend, daß die Gnadenführungen Israels ein Typus auf die Beilverfahrungen ber Chriften waren (§. 73, c), schließt Paulus von der Bermittelung dieser durch den geschichtlichen Christus zurud auf die Bermittelung jener durch Christus in seinem vorgeschichtlichen Sein.9)

d) So gewiß es demnach richtig ist, daß Paulus erst von der Ansichauung des erhöhten Christus und seiner heilsmittlerischen Bedeutung zu den Aussagen über sein vorirdisches Sein und seine mittlerische Stellung in demselben vorgeschritten ist, so folgt daraus doch keineswegs, daß die Präexistenzlehre für seine Christologie nur eine sekundäre Bedeutung hat,

irdischen Sein die Menschen führt, fo fann auch im Gegensatz bagu nur an ben Reichthum feines fruberen bimmlichen Geins gedacht werben, ben Chriftus um ihretwillen aufgegeben hat (vgl. R. Schmidt, S. 144. Pfleiberer, Urchriftenth. S. 217). -8) Wenn Baur, S. 193 es für unmöglich halt, daß der avdownog et odpavod als Weltichöpfer gedacht fei und darum durch die gang unpaffende Bergleichung mit 2 for. 5, 18 auch hier das ta narta auf das Erlöjungswert beschränkt (vgl. Schenkel, S. 259), jo ift letteres durch das hinzutretende zai ineif di' abrod, wie durch bas barallele έξ οδ τὰ πάντα schlechthin ausgeschlossen, und es folgt daraus eben nur, daß Paulus den präeristenten Christus nicht als urbildlichen Menschen benft. Bier aber bloß an Die Bermittlung der gegenwärtigen Weltwirtsamkeit Gottes ju benfen (Beigfäder, S. 125), wird ebenfalls durch den Parallelismus ausgeschloffen. Die Aussage ift nicht a priori aus einer Spekulation über ein Mittelwefen gefloffen, burch welches Gott feine Beltwirksamfeit vermitteln mußte und mit welchem nun in irgend einer Beife die Erscheinung des geschichtlichen Chriftus identifizirt wurde, sondern a posteriori aus der lebertragung der spezifischen Bedeutung Christi in seinem geschichtlichen Leben auf fein vorgeschichtliches Sein (vgl. Unm. 3). - 9) Paulus deutet nicht biefen Fels typisch auf Chriftum, wie Baur, S. 193, Schenkel, S. 260 meinen; benn in diesem Falle mußte es earis heißen. Es bedarf aber für diese Anschauung auch nicht einer Anlehnung an die apokryphische Beisheitslehre, auf welche noch Köstlin (Stud. und Krit. 1866, S. 760) refurrirt. Bar es bei Betrus noch der präexistente Messiasgeift, der in den Propheten wirfte (§. 48, b), so ist es hier der präexistente Gottesfohn felbst, der die Offenbarung Gottes an Israel vermittelte, wie er die Weltschöpfung vermittelt hatte. Das ift der Fortschritt der paulinischen Christologie.

wie R. Schmidt (S. 157. 159) fehr nachdrücklich behauptet. In ihr reflektirt fich (wenn auch unvermittelter Beife) das Bewußtsein von dem ewigen Grunde des Heiles, und in ihr begründet fich erft in unerschütterlicher Beise das Bewuftsein von der göttlichen Hoheit des Heilsmittlers. Sowenig freilich wie über den Ursprung seines irdischen Lebens (vgl. §. 78, b), der bei ihm mit dem Aufgeben seines himmlischen Lebens gufammenfiel, somenia hat Baulus darauf reflektirt, wie die Menschwerdung eines bereits präexistirenden ewigen Wesens vorzustellen sei.10) Die Existenzweise des Gottessohnes in seinem vorirdischen Dasein hat Paulus sicher als eine pneumatische gedacht in Analogie mit der göttlichen, und daher auch Der göttlichen δόξα im Sinne von §. 76, d theilhaftig. Mur fann er ihm fo wenig wie Gott felbst ein σωμα της δόξης beigelegt haben; benn das σωμα (in seiner irdisch-niedrigen wie in seiner himmlisch=verklärten Beschaffenheit) gehört zu ben Bedingungen menschlichen (vielleicht nach 1 Ror. 15, 40 überhaupt geschöpflichen) Daseins, in welche Christus erft burch seine Geburt aus dem Beibe eintrat. Insofern war es feine bloke Rückehr zu feiner pneumatischen Existenziorm, wenn Christus durch die Auferstehung έγένετο είς πνεύμα ζωοποιούν (1 Kor. 15, 45), τα dies nach §. 76, d nicht badurch geschah, daß er der Leiblichkeit entledigt, sondern daß seine Leiblichkeit durch das πνεύμα zum σώμα της δόξης verklärt wurde, in dem er fortan der Erstgeborene der vollendeten Menschheit bleibt (Röm. 8. 29). Andrerseits erscheint auch die gottgleiche Bürdestellung, welche Christus durch seine Erhöhung erlangt hat, bei Paulus nirgends als eine bereits beseffene, zu der Chriftus nach seiner Auferstehung nur gnrudigefehrt ift. Rur die Borbedingung dafür war gegeben in feinem himmlischen Ursprung und seinem ewigen Wesen, wie es sich in dem πνευμα άγιωσύνης dokumentirte (not. b); auch seine Bermittelung der Weltschöpfung und der Beilegeschichte (not. e) erscheint noch feineswegs als Theilnahme an der göttlichen Ehre und Weltherrichaft, wie fie der erhöhte Sohn erlangt hat. Obwohl er aber diese Bürdestellung der Belt gegenüber behufs der Aussührung seines Seilswerfes empfangen hat, fo

<sup>10)</sup> Gewiß ift nur, daß die Borstellung der Annahme einer menschlichen Ratur gur Bereinigung mit ber göttlichen bem Apostel ebenfo fremd ift, wie die Borftellung des präexistirenden himmlischen Menschen (vgt. Anm. 3), die nicht einmal die Löjung jenes Problems irgend wie forbert. Die Art, wie man neuerdings von ihr aus die felbe versucht hat, führt auf völlige Abwege. Holften läßt den im himmlischen Lichtleibe präeristirenden Urmenschen Xpiotos sich mit dem irdischen Menschen Ingoods vereinigen (S. 76, 423) und beruft fid) dafür fogar auf die dem gangen N. T. geläufige Mombination des Ramens 'Ingood; Xpigrofe, Silgenfeld bichtet mit völliger Berkennung ber paulinischen Anthropologie dem Apostel eine Braerifteng ber Seelen an, die er febr fünftlich aus Rom. 7, 9 f. herauseregefirt, und will auf Grund derfelben die Fleifchwerdung des präeriftirenden Urmenschen begreifen (S. 790'. Pfleiderer, Paulinismus, S. 152 meint zwar, daß die Bermandlung des psychijchen Leibes in den pneumatischen bei der Auferstehung eine Analogie für die Berwandlung der pneumatischen Leiblichkeit bes himmlichen Menschen in die psychische biete; aber da Chriffus vom Beibe geboren ift (Bal. 4, 4), so ift seine psychische Leiblichkeit eben nicht durch eine "Bundermetamorphose" entstanden, sondern auf natürlichem Wege im Mutterschoft gebildet, wobei die Frage nad bem Modus der Erzeugung gang babin gestellt bleiben fann.

kann dieselbe mit der Vollendung seiner Aufgabe nicht aushören (vgl. §. 76, c), wenn sie dem ursprünglichen Besen des Sohnes entsprach. Für unsere christologische Betrachtung tritt nun freilich das Problem ein, wie dieses Berhältniß des gottgleichen Sohnes zu dem Vater und dessen absoluter Allherrschaft, abgesehen von seiner Stellung zum Erlösungswerk, wie jenseits der Weltschöpfung, und abgesehen von seiner Mittlerstellung dazu, zu denken sei. Allein dies Problem hat sich eben Paulus nicht gestellt; und es bleibt ganz vergeblich, ihm Aussagen über eine immanente Trinität entlocken zu wollen. Damit ist aber der Frage, ob die kirchliche Lehre mit Recht zu derselben fortgeschritten ist, natürlich noch in keiner Weise präjudicirt.

## Sechstes Rapitel.

## Die Erlösung und Rechtfertigung.

## S. 80. Die Beilsbedeutung des Zodes Chrifti.

Bgl. Tischendorf, doctrina Pauli apostoli de vi mortis Christi satisfactoria. Lips. 1837. A. Schweizer, Stud. u. Arit. 1858, 3. Menegoz, le péché et la rédemption d'après St. Paul. Paris 1882.

Christus ist der Heilsmittler geworden durch seinen Tod, sosern dersselbe eine Beranstaltung der göttlichen Gnade war, der er sich in freiem Gehorsam gegen Gott und freier Liebe gegen die Menschen unterzog.a) Er hat nämlich den Tod zum Besten der Menschheit erlitten, um sie von den Folgen der Sünde, d. h. vom Tode zu erretten, und somit ihn stellsvertretend für Alle erduldet.b) Er hat die Menschen aus der Schuldhaft losgekauft, da Gott sein Blut als Sühnmittel geordnet hat.c) Durch seinen Tod ist die Welt mit Gott versöhnt, der die nun nicht mehr versurtheilen kann, welche die Botschaft davon annehmen.d)

a) Fragen wir, wodurch Christus in seiner Erscheinung auf Erden der Heilsmittler geworden, so ist nach paulinischer Anschauung ausschließelich zu antworten: durch seinen Tod. Dieser Tod bildet daher den eigentstichen Mittelpunkt seiner Berkündigung (1 Kor. 1, 17  $\mathfrak{f}$ ): d  $\lambda \acute{o}yos$  d  $\tau o\~v$   $\sigma \tau av \varrho o\~v$ ); er verkündet Christum als gekreuzigten (Gal. 3, 1. 1 Kor. 2, 2). Einst war ihm wie seinen Bolksgenossen der Tod das größte Hinderniß gewesen, an die Messianität Zesu zu glauben (Gal. 5, 11. 1 Kor. 1, 23). Nachdem er aber durch die Erscheinung Christi zur unmittelbaren Gewißheit von seiner Messianität gesührt war, mußte er erkennen, daß auch der Kreuzestod desselben mit in den messianischen Heilsrathschluß besaßt

fei.1) Da ihm nun auf Grund seiner eigenen Lebenserfahrung das Chriftenthum eine Gnabenanftalt war, welche ber verlorenen Sünderwelt das Heil bereitete (g. 58, b. c), so mußte der Tod deffen, der als der Auferstandene und Erhöhte die Bollendung des verheißenen Heiles zu bringen versprach, die spezifische Beranstaltung der Gnade Gottes sein, durch welche der Grund zu diesem Heile gelegt war. Freilich setzt das voraus, daß es mit seinem Tode eine andere Bewandnik hatte, als mit dem Tode aller anderen Menschen. Da aber der Tod nur darum über alle Nachkommen Adams herrscht, weil sie alle gefündigt haben (Röm. 5, 12), so war Chriftus, der die Sünde nicht kannte, dadurch daß auch er innerhalb des mensch= lichen Geschlechtes geboren mar, noch keineswegs der Herrschaft des Todes verfallen. Auch für den menschgewordenen Sohn Gottes war der Tod feineswegs eine Naturnothwendigkeit, geschweige denn der schmach- und ichmerzvolle Areuzestod (oraveos), bei welchem sein Blut vergossen ward.2) Es muß also die in der Schrift geweiffagte (1 Kor. 15, 3) Hingabe des Sohnes in den Tod (Röm. 8, 32: παρέδωκεν; val. 4, 25) auf einem besonderen Rathschlusse Gottes beruhen und als ein besonderer Beweis der göttlichen Liebe betrachtet werden (vgl. auch 5, 8). Von der anderen Seite murbe ber Tod auch nicht so über Chriftum verhängt, daß er ihn als eine göttliche Schickung erleiben mußte. Es war ein freier Behorfam, in welchem er sich dem Rathschlusse des Baters unterwarf. Darum fteht diese Gehorsamsthat, von welcher die Beschaffung des Beiles für die Menschen abhing, ber Uebertretung Abams gegenüber, mit welcher bas Berderben über die Menschen gefommen war (Rom. 5, 19; vgl. Phil. 2, 8). Er gab fich felbst dahin nach dem Willen Gottes (Gal. 1, 4): aber indem der Zweck diefer Gelbsthingabe das Beil ber Menschen mar. ist dieselbe zugleich ein Beweis seiner Liebe gegen die Menschen (Gal. 2, 20: τοῦ άγαπήσαντός με καὶ παραδόντος ξαυτόν. 2 Rux. 5. 14 f.).

b) Mag der Tod Chrifti nun als Liebesopfer von Seiten Gottes ober von Seiten Chrifti betrachtet werden: immer ift derselbe zum Besten

<sup>1)</sup> Diefe Folgerung war auch für die Urapostel eine unausweichliche (vgl. §. 38, d. §. 49 und schon in den Reden Zeju §. 22, c). Dagegen foll nach Baur, G. 130 Paulus erft zum Meffiasglauben gefommen fein, nachdem er fich bie Bereinbarfeit bes Todes Chrifti mit demfelben zurecht gelegt hatte. Er hat somit gleichsam zuerft bie Bedeutung des Todes Chrifti entdeckt und von da aus die Unvollkommenheit der ATlichen Religionsanftalt erkannt. Aber Baulus gablt unter die Stude, welche er überliefert habe, wie er fie durch lleberlieferung empfangen, daß Chriftus für unfere Sunden gestorben sei nach den Schriften (1 Ror. 15, 3). Er war sich also bewußt, daß er mit ber gefammten urapoftolischen Berfündigung übereinstimme, wenn er ben Tod Jeju für ein wefentliches Moment des im A. T. geweiffagten Beilerathichluffes erklärte und ihn speziell in Beziehung setzte zu ber Gunde ber Menschen. - 2) Die Schwachheit bes Fleisches, bas er an fich trug, machte ihn zwar todesfähig (g. 78, c), und mit biefem Gleisch hatte er nicht konnen ju seiner himmlischen Herrlichkeit erhöht werden (1 Kor. 15, 50); aber daraus folgt fo wenig wie bei dem ersten Menfchen (vgl. §. 67, c), daß er durch den Tod hindurch zum himmlischen Leben gelangen mußte. Werden doch aud die Bläubigen, welche die Barufie erleben, ohne den Tod zu feiner Berrlichfeit eingehen.

der Menschen erfolgt (vrèg huar3): 2 Rov. 5, 15; vgl. 1 Theff. 5, 10). Wie dies aber zu verstehen ift, zeigt Rom. 5, 8, wonach Chriftus für uns gestorben ift, als wir Sünder waren (άμαριωλων οντων ήμων; val. v. 6: ὑπὲρ ἀσεβών), oder um unserer Sünden willen (4, 25: διὰ τὰ παραπτώματα ήμων, Gal. 1, 4. 1 Rov. 15, 3: ύπερ των άμαρτιων huor). Da nun das Unheil, welches die Sunde über die Menschen gebracht hat, der Tod ist, so kann der Tod Chrifti, der zum Beile der Menichen erlitten ward und zugleich um der Gunde millen, nur den 3med gehabt haben, die unseligen Folgen der Gunde, d. h. die im Tobe bestehende Strafe der Gunde von ihnen zu nehmen.4) Wenn aber ber. welcher an fich den Tod nicht fterben durfte, ftirbt, um die Gunder vom Tode zu befreien, so ift fein Tod ein stellvertretender. Paulus hat zuerst die Idee der Stellvertretung ohne jede Beziehung auf die ATliche Weisfagung von dem Gundentragen des Knechtes Gottes (wie noch Betrus 8. 49, b) streng dogmatisch formulirt und in Beziehung gesetzt mit der Beschaffung unserer Gerechtigkeit, durch die wir allein straffrei werden. Gott hat den, der doch Gunde nicht kannte, ju unserem Beften ju Gunde gemacht, hat ihn angesehen und ihn behandelt, als ob er ein (todeswür-Diger) Trager von Gunde ware, damit wir murden Gerechtigkeit Gottes in ihm, d. h. Träger einer von Gott zugesprochenen Gerechtigkeit, fodaß mir nun auf Grund dessen, was mit ihm geschah (εν αὐτῷ), angesehen und behandelt werden können als Gerechte (2 Ror. 5, 21). Hier ift es geradezu gesagt, daß die Behandlung des Sündlosen als Sunder das Mittel war, wodurch die Behandlung der Sünder als Sündlose ermöglicht wurde. 5) Das spezifische Schicksal des Sünders ift aber der Tod; und so begründet der Apostel die zwingende Gewalt, welche die Liebe

<sup>3)</sup> Daß dies basp zunächst nur ausdrückt, ber Tod Chrifti sei um der Menschen willen, ju ihrem Besten erlitten, erhellt daraus, daß das onep ob (Rom. 14, 15) in einer gang parallelen Stelle (1 Kor. 8, 11) burch di' ov ersett wird. Auch 2 Kor. 5, 21 liegt nicht nur feine Röthigung vor, es gleich avi zu nehmen, sondern es past biefer Sinn nicht einmal, ba uns Gott nicht erft ju Gunbern ju machen brauchte, weil wir es thatfachlich waren. - 4) Bei diefer allgemeinsten Beilsbedeutung des Todes Chrifti bleibt die einzige Aussage darüber in den Theffalonicherbriefen (I, 5, 10; vgl. §. 61, d) fteben. Denn wenn der Zwed feines fur uns erlittenen Todes ift, daß wir mit ihm leben follen, so ift eben mit seinem Tode der Tod, welcher ben Gunder von dem in dem ewigen Leben gegebenen höchsten Beil (§. 65, d) ausschließt, von ihm genommen. -5) Treffend hat R. Schmidt, S. 100 gegen Holften, welcher diefe Stelle babin verfteht, daß Gott ben in feinem vorirdischen Sein Sündlosen wirklich jur Gunde machte, indem er ihn in der ihrem Wefen nach fündhaften odos erscheinen ließ (vgl. §. 78, c. Unm. 6), geltend gemacht, wie der Gegensatz zu der durch die subjektive Negation als Gott mohl bewußt markirten Sündlofigkeit Chrifti nicht die Bewirkung von etwas Thatfächlichem fein könne, sondern nur ein ideeller Akt, und wie nur in diesem Sinne das άμαρτίαν ποιείν dem δικαιοσύνη γενέσθαι entspreche, das ebenso keine thatsächliche Umwandlung unserer subjektiven Buftanblichkeit bezeichne, sondern nur bie Buertheilung eines ber realen Wirklichkeit widersprechenden ideellen Charafters. Doch tragt er selbst gang willfür= lich die Borftellung einer mit der Bernichtung feiner Gapt eintretenden Aufhebung ber Sünde ein (S. 59. 63), mahrend Benschl. II, S. 150 sich auf das (falsch gedeutete) εν αυτφ fteift, um auch hier feinen Gedanten eingutragen, daß Gott nur gerecht fpricht auf Grund des Todes Chrifti, weil dieser ihm das wirkliche Gerechtwerden durch die Lebensgemeinschaft mit ihm verbürgt.

Chrifti über uns ausübt (v. 14), durch das Urtheil, daß, wenn einer zum Beften Aller geftorben ift, dieje Alle geftorben find, (v. 15) d. h. angeschen werden, als ob fie den (verdienten) Tod erlitten haben, da ja, wenn fie noch (um ihrer Sünden willen) sterben müßten, der Tod Christi ihnen garnicht zu Bute gefommen wäre. Der zum Beil der Menschen erlittene Tod Chrifti gilt also stellvertretend für den Tod Aller, seine Behandlung als Sunder ermöglicht ihre Behandlung als Gerechte dadurch, daß fie den Tod nicht mehr fterben durfen, den er an ihrer Statt gestorben ift; und in dieser größten Wohlthat, die er ihnen erwiesen, liegt eben die über= wältigende Gewalt seiner Liebe gegen sie. Die paulinische 3dee der Stellvertretung beruht aber feineswegs auf ber Borausjetung eines bleis benden Rechtsanspruches des Gesetzes, der erft durch den Tod Christi ab= gelöft werden mußte, um der neuen Gnadenordnung Raum zu machen (Pfleiderer, Baulinismus, S. 103 ff.). Denn der Tod ift nicht erft durch bas Gejet, sondern bereits von Adam her als Strafe für die Gunde ges ordnet (Röm. 5, 12; vgl. §. 67, c), und eine Substitution des Unichulbigen für ben Schuldigen ift dem Gefetze völlig fremd. Auch Gal. 3, 13 befagt nicht, daß der vom Gejet ausgesprochene Fluch nothwendig voll= ftreckt werden mußte (wenn auch an dem Unschuldigen), sondern daß Chriftus es war, der durch fein Erleiden eines Todes, wie ihn der Fluch bes Wesetes über die llebertreter besselben verhängt, diese von der gleichen Strafe befreit habe.7) Es ift daher ebenjo vergeblich, diejer Ausjage wie

<sup>6)</sup> Dag bier nicht von dem ethischen Mitfterben mit Christo die Rede fein fann (val. wieder Benichlag II, S. 139), erhellt daraus, daß diefes feineswegs die Folge bes Todes Chrifti an fich ift, sondern erft der Gemeinschaft feines Todes, welche mit der in ber Taufe begrindeten Lebensgemeinschaft mit ihm gegeben ift (vgl. §. 84); es ift daffelbe auch keineswegs die Folge feines Todes für Alle, da nur die Gläubigen mit Chrifto in Lebensgemeinschaft treten, während allerdings fein Tod für alle erfolgt ift und an fich für ben Tod Aller gilt, mogen fie fich das dadurch bereitete Beil nun aneignen oder nicht. Die zweite Berehatfte beweift nicht für die ethiiche Faffung, fondern offenbar bas Begentheil, ba bas Sichfelbstnichtmehrleben (bas mit jenem ethijchen Sterben identisch ift) hier als Forderung an den Tod Chrifti getnüpft wird, alfo nicht schon an fich die Folge davon ift. Es wird eben sichtlich unterschieden zwischen dem, was nach seinem Urtheil die unmittelbare Wirfung des Todes ift und zwischen dem, was die Folge des fo beurtheilten Todes in uns werden foll. - 7) Der Zweck dieser Aussage ift kontertmäßig nicht zu zeigen, daß bas Gefet die Uebernahme seines Aludies gefordert habe, fondern die für die heiden ichon in der Gefchichte Abrahams vorangebeutete Beitsordnung (v. 8 f.) zu bewähren. Denn wenn biejenigen, welche unter bem Gefet ftanden, fo wenig burch baffelbe jum Beile gelangt waren, baß fie vielmehr ben Fluch deffelben fich zugezogen hatten (v. 10-12; vgl. §. 66, b) und nur dadurd bavon befreit werden fonnten, daß Chriftus ein Fluch mard gu ihrem Beften, fo fonnten ja die Beiden gewiß nur in ihm den Abrahamsfegen und fo Juden und Beiden burd ben Glauben an ihn bie Berheifzung empfangen (v. 13 f.). In biefem Gedantengange mußte ber schmerge und schmachvolle Tod, den Chriftus am Kreuze erlitt, damit die Wesetesübertreter den Tod nicht fterben durften, als ber Fluch bargeftellt werben, ber vom Gefet über feine lebertreter ausgesprochen mar (v. 10; vgl. Deut. 27, 26) und ber nun auf bem ruht, welcher am Schandpfahl bes Arcujes hing (v. 13; vgl. Deut. 21, 23). Wenn Riticht II, S. 245 mit hofmann urgirt, daß es nicht heiße επικατάρατος όπο deod, also nicht von einem Fluch Gottes die Rede fei, so ift doch der Fluch, den das Gefet Gottes verhängt,

ber des Korintherbriefes, eine Theorie darüber entlocken zu wollen, wars um Christus sterben mußte, um uns vom Tode zu besreien. Sie sprechen beide nur die Thatsache aus, daß der Tod Christi, der den Sündern zu gut erlitten wurde, sie von der spezisischen Sündenstrafe, dem Tode, befreite und insofern ein stellvertretender war.

c) Schon Gal. 3, 13 handelt es sich nicht eigentlich um die Strafvollstreckung, die uns erlassen, sondern um die Strafandrohung, welche aufgehoben ift. Bis diefe Aufhebung eingetreten, bleibt der Sünder der Strafe verhaftet. Diefer Zustand wird als eine Gefangenschaft vorge= stellt, in welcher der vom Gesetz ausgesprochene Fluch, d. h. die in ihm ausdrücklich von Gott festgesette Strafe ben Sünder unentrinnbar fest= hält. Da nun das, was den Sünder straffällig macht, ebenso von Seiten des Menichen seine Schuld ift, wie von Seiten Gottes seine Strafandrohung, jo fann diefer Zuftand der Gefangenschaft ebenso als ein jolder vorgestellt werden, in welcher ber Gunder ber Schuld verhaftet bleibt, von ihr, die ihm unentrinnbar die Strafe zuzieht, festgehalten wird. Wie es Gal. 3, 13 Chriftus ift, der uns aus der Strafhaft, in welche der Gesetzesfluch und versett, losgekauft hat, so erscheint er 1 Ror. 1, 30 als der Urheber unserer Lostaufung aus der Schuldhaft, in welcher der Sunder gefangen bleibt, bis er durch die Gundenvergebung (vgl. Gph. 1, 7. Rol. 1, 14) aus ihr befreit wird. 3) In beiden Fällen erscheint die Gott werthvolle Leiftung Chrifti, durch welche er ihn bewogen hat, die Sünder aus der Schuld- oder Strafhaft zu entlaffen, als der Preis ge-

selbswerständlich ein Gottesfluch: und von dem, was Menschen ihm nach Hofmann als Vollzug des von ihm nicht verwirften Fluches des Gesetes anthaten, ist nicht die Rede. Verschlag vollends bestreitet, dem ganzen Gedankengange der Stelle zuwider, einsach, daß Christus den Fluch gerragen habe, den das Geset über seine Uebertreter ausspricht, und sindet auch hier nur den Gedanken, daß Christus sich dem versluchten (?!) Tode eines Verbrechers unterzogen habe, um uns das vollgültige Pfand des göttlichen Verzgebungswillens zu werden S. 155 f.), wobei er es fertig bringt, unter dem Gesetessstuch daß Schuldbewußtsein zu verstehen (S. 133); während R. Schmidt (S. 83) auch hier dem Sünder die Sünde substituirt, die in dem Fleische Christi verurtheilt sein soll, indem sie mit seiner Vernichtung ausgehoben ward. Ist Thristus nach Gottes Willen (not. a) ein Fluch geworden, um Andere von diesem Fluche loszusausen, so sagt die Stelle nur in einer durch den Kontert bedingten Form genau dasselbe, wie 2 Kor. 5, 21, daß Gott den Sündosen als Sünder behandelt habe, um die Sünder nicht als solche behandeln zu dürsen.

8) Rady Mitichl II, S. 223 mußte Paulus auf Grund des ATlichen Sprachgebrauches àπολότρωσις in dem Sinn von "Befreien" nehmen ohne Beziehung auf den ursprünglich in dem Borte liegenden Begriff eines Kaufpreises. Aber die einzige Stelle, in der àπολοτροδν im A. T. vorkommt (Gr. 21, 8), setzt deutlich einen solchen voraus. Daß es auch in jenem weiteren Sinne bei ihm vorkommt, beweist darum nichts, weil dort ein Genitiv dabei steht (Röm. 8, 23. Eph. 1, 14). Behschlag, S. 153 will wenigstens den Begriff der sittlichen Befreiung nicht von der Jdee der àπολότρωσις ausschließen, odwohl diese Borstellung allen Stellen, in denen die àπολότρωσις bei Paulus vorkommt, ganz fern liegt, weil sie auf einer völlig anderen Art von Gebundensheit deruht. Daß 1 Kor. 1, 30 die àπολότρωσις auf δικαιοσόνη und άγιασμός folgt, geschieht daher, weil weder Rechtsertigung noch heitigung ausschließt, daß der Mensch immer neue Schuld sich zuzieht, und daher die desinitive Erlösung aus der Schuldhaft, welche Christus durch seinen Tod vermittelt hat, erst im Endgericht eintritt.

bacht, welcher dafür gezahlt wurde. Aehnlich heißt es 1 Kor. 6, 20. 7, 23, daß wir um einen wirklichen Kaufpreis (τεμή) erkauft sind. 9) Unzweiselhaft ist auch die in Christo beruhende ἀπολύτφωσες, durch welche die Gerechtsprechung aus Gnaden ermöglicht ward (Röm. 3, 24), als Loskaufung aus der Schuldhaft gedacht, weil die auf dem Sünder lastende Schuld es ist, welche seine Gerechtsprechung hindert. Offendar aber will v. 25 erläutern, inwiesern in Christo diese Loskaufung aus der Schuldhaft beruht, und zwar dadurch, daß ihn Gott in seinem Blute als ein durch Glauben wirksames Sühnmittel (ελαστήσεον) der Welt gleichsfam proponirt habe. Auch hier also wird der Tod Christi, und zwar der gewaltsame, blutige Tod, den er am Kreuze erlitten, als der Kauspreis unstrer Erlösung gedacht; nur daß derselbe die Wirkung eines solchen erst dadurch erlangt, daß Gott ihm die Bedeutung eines Sühnmittels beislegt. 10) Obwohl Paulus auch hier nicht dirett den Tod Christi als ein Sühnopfer bezeichnet<sup>11</sup>), so versteht sich doch von selbst, daß er die Vors

<sup>9)</sup> Allerdings handelt es fich hier nach dem Kontext um ein Erwerben für Gott. beffen Eigenthum die Gläubigen geworden find. Allein dies mar boch nur möglich, wenn fie von der Schuld befreit wurden, die fie beflectte und gang ungeeignet machte, Gottes Gigenthum zu werben. Gang anders gedacht ift bas egaropaleer Gal. 4, 5, wo aber auch nicht der Tod das Bermittelnde ift. Dagegen kommt in der Sache (wenn aud ohne das Bild vom Raufpreis) auf daffelbe heraus Gal. 1, 4, wo als Zweck bes Todes Chrifti angegeben wird, daß er uns herausnehme (οπως εξέλητα: ήμας) aus der gegenwärtigen Weltzeit, die ihrem Charafter nach boje ift (§. 67, a) und darum bem Strafgerichte Gottes verfällt. Ber feiner Schuld erledigt ift, gehört eben nicht mehr biefer Beltzeit an und verfällt nicht mehr ihrem Berberben. - 10) Die Deutung bes ίλαστήριον auf die Kapporeth (Er. 25, 17 ff. Hebr. 9, 5), wonach Christus als der Träger ber göttlichen Gnadengegenwart und Burge ber vollbrachten Berjöhnung betrachtet fein foll (vgl. Ritfdel II, S. 169 ff., Rosgen, S. 252), icheitert baran, bağ Dasripeov als Bezeichnung eines fonfreten Geräthes auch ohne Artifel nicht "ben Berth eines Gattungsbegriffes" haben tann und daß es in diefem Sinne nicht durch den Glauben vermittelt fein fonnte. Ueberhaupt aber ware die fonft nirgends vortommende, alfo ben Lefern ficherlich nicht geläufige Unspielung auf jenen bestimmten gesetzlichen Gebrauch viel zu undeutlich ausgedrückt, zumal die Bezeichnung des Todes Christi als aiua burchaus nicht nothwendig auf feine Opferqualität hindeutet (gegen Ritfchl, S. 162), sondern nur den Tod als einen gewaltsamen charafterisirt (vgl. Rom. 5, 9. Eph. 1, 7. 2, 13. Rol. 1, 26 und besonders Matth. 23, 30. 35. 27, 4. 24 f. Met. 5, 28. 20, 28. hebr. 12, 4). - 11) Soust wurde Paulus nicht gerade biefes bei den LXX fur bie Sühnopfer nicht gangbare Bort gewählt haben. Bir feben aber baraus nur, daß er feine Borftellung von der Beilsbedeutung des Todes Chrifti nicht aus einer Uebertragung des ATlichen Opferinstituts auf driftliche Berhaltniffe herausgebildet hat, wie ohne jeden Beweis Rösg., S. 238 behauptet, jondern aus der Betrachtung des menschlichen Beilsbedürfniffes in feinem Berhaltniß zu der Forderung der gottlichen Gerechtigfeit. Beder das ápapríav 2 Ror. 5, 21 (Nitschl, Jahrb. f. deutsche Theol. 1863, 2. S. 249), noch das περί άμαρτίας Rom. 8, 3 (hilgenfeld, Zeitschrift 1871, 2. S. 186, Beigfäder, S. 138) bezeichnet das Sündopfer. Wenn Chriftus 1 Kor. 5, 7 als unfer Paffahlamm bezeichnet wird, so gab dazu der Umftand Beranlaffung, daß Chriftus am Baffahfest getödtet war; aber aus bem Zusammenhange erhellt nicht, daß eine Beilsbedeutung bes Todes Chrifti, am wenigsten die von Benfchlag, S. 151 hineingelegte entfündigende, auf diese Bezeichnung gegründet wird. Obwohl Paulus 1 Kor. 11, 25 die Worte ber Albendmahlseinsetzung auführt, so hat er doch die darin enthaltene Borftellung des Bundesblutes nirgends felbstständig verwerthet, wie Betrus (g. 49, c). Die ganze

ftellung eines Sühnmittels nach Analogie ber im ATlichen Rultus gangbaren Sühnmittel gebildet hat. Run handelt es fich aber beim Suhn= institut des A. T. um eine Gnadenordnung, nach welcher Gott seinem Botte bas Blut der Thiere als Suhnmittel gegeben hat (Lev. 17, 11), um trot ber immer vorfommenden Berfehlungen deffelben die Bundes= gemeinschaft mit ihm aufrecht erhalten zu können. 12) Ebenso hat also Gott aus Gnaden das im Tode Chrifti vergoffene Blut als das Gulnmittel geordnet, welches die Gunden der Menschen in Gottes Augen gubedt und barum ihre Befreiung aus Schuld- und Strafhaft ermöglicht. Wenn er dies that zur Erweisung seiner Gerechtigkeit, so erläutert dies Paulus felbst dahin, daß er bisher die unter feiner Geduld begangenen Sünden ungestraft hatte vorbeigeben laffen, und es fo scheinen fonnte, als habe er auf die Behandlung der Sünder in Gemägheit ihres Thuns verzichtet, und sei nicht mehr dixacos. Lag es doch sogar thatsächlich vor, daß die Juden diese avoxi Gottes mifdeuteten, als ob fie trot ihrer Gefetesübertretung des Beiles gewiß fein fonnten (Rom. 2, 4). Run gab es aber zu dieser Erweisung seiner Gerechtigkeit einen doppelten Weg. Nach der Urnorm seiner Gerechtigkeit mußte er freilich alle Sünder der verdienten Strafe überliefern; dann wäre eben fein Seil und feine Gerechtigkeit beschafft worden. Run wollte aber Gott seine Gerechtigkeit in der Seilsgegenwart (er to ver xaloo) jo beweisen, daß er zugleich gerecht fei und doch den Gläubigen gerecht ertlären könne (3, 26). Darum proponirte er in dem Blute Christi der Welt ein durch Glauben wirksames Sühnmittel. 13) Barum es ihm gefiel, gerade diefes Sühnmittel anzu-

Borftellung eines neuen Bundes, der ein Bund der Gnade und Bergebung ift, ericheint bei ihm nur Rom. 11, 27 in einem Allichen Citat aus Jer. 31, 33 f. Wo er felbstftandig von einem neuen Bunde redet, ba ift es ber Bund bes Geiftes (2 Ror. 3, 6: καινή διαθήκη) im Gegenfate zum Gesetesbunde (v. 14: παλαιά διαθήκη) und ebenso Gal. 4, 24. — 12) Dag Paulus da, wo er von dem Berderben redet, welchem ber Menich um feiner Gesetesübertretung willen verfallen mar, nie biefes Ausfunftsmittels gedenft, liegt boch wohl nicht daran, daß er die Opfervorschriften mehr als eine Forderung menichlicher Leiftungen (Riehm, Lehrb. d. Hebraerbr., S. 228) oder als typijche Beisfagung auf eine vollkommene Guhne betrachtete, sondern lediglich baran, daß es ja Opfer überhaupt nur fur Berfehlungsfünden gab, mahrend Baulus auf Grund feines tiefen Gefühls von bem Berderben und der Rettungslofigfeit des naturlichen Menfchen offenbar alle Sunde als todesmurbige Sunde betrachtet (§. 66, d), für die es auch im alten Bunde feine Opfersuhne gab. Darin liegt denn auch die Unmöglichfeit, den Sinn bes Opfers dahin ju beuten, daß bie bem Tobe um der Gunde willen verfallenen Seelen durch ben stellvertretenden Tod des Opferthieres oder die Darbringung feiner Seele gefühnt und straffrei gemacht werben. Denn ein Opfer, welches einen bem Tode Berfallenen fühnen und ftraffrei machen tonnte, gab es innerhalb der gefetzlichen Ordnung nicht. Gine nicht geringere Digbeutung bes ATlichen Begriffes ber Guhne liegt aber Brunde, wenn R. Schmidt, S. 89 Gott in dem Fleifche feines Sohnes ber Stinde das Urtheil sprechen und fie als objeftive die Menschheit beherrschende Macht aufheben läßt, ba nirgends im biblifchen Gedankenkreise Aushebung des Gundenpringips als Sühnmittel für begangene Sunde gilt. — 13) Benn Ritschl II, S. 118 auch bier die dexacoron auf bas folgerechte Berfahren Gottes jum Beil ber Gläubigen beutet, fo widerspricht dem theils, daß ihre Erweisung durch die fruhere nagesig ber Gunden nothwendig geworden fein foll, der noch nur ihre Bestrafung (oder Aufhebung durch

ordnen, darüber reflektirt unsere Stelle ebensowenig wie das A. T. je auf die Frage reslektirt, warum Gott das Blut der Thiere zum Sühnsmittel bestimmt habe, nur daß der Zusammenhang mit v. 24 andeutet, wie es die für Gott so werthvolle (daher mit einem Kauspreise verglichene) Zeistung Christi in seinem blutigen Tode war, welche in Gottes Angen die Sünde zudeckte. Diese Kombination der Vorstellung eines Kauspreises

mit der eines Guhnmittels ift dem A. T. völlig fremd.

d) Die weltgeschichtliche Bedeutung des Todes Christi saßt sich zusetht für Paulus zusammen in den Begriff der Versöhnung. So lange der Jorn Gottes auf dem Menschen ruht, ist derselbe gleichsam mit ihm verseindet, wird von ihm als sein έχθος (Nöm. 5, 10) angesehen, den er stets mit seinem Strasgericht bedroht. Da diese Feindschaft Gottes aber nur gegen den Menschen als Sünder gerichtet ist, so schließt sie natürlich die Gnade nicht aus, welche selbst die Ursache dieser Feindschaft fortzuschaffen und somit die Versöhnung zu ermöglichen sucht. Dies aber hat Gott gethan, indem er in Christo die Belt mit sich versöhnte (2 Kor. 5, 19). Es beruhte in Christo se Versore im Sinne von deà

ein Sühnmittel) entgegengesetzt fein fann, theils die ausbrückliche Unterscheidung bes dixaros und dixarov, welche durch jene Umdeutung der dixarosovy aufgehoben wird. Benfchlag benft gar an die "fittliche Rechtheit" Gottes, welche fordert, daß er die Gunde nur vor seinen Augen verschwinden läßt, wenn ihre Macht thatsächlich durch bas Sühmmittel gebrochen wird, was er in dem den den aisrew; angedeutet findet (S. 148 f.). Ebensowenig fann aber hier an die göttliche Strafgerechtigkeit gedacht werden, die fich an dem Unschuldigen genug thun muffe (so wohl Mösgen, S. 251). Denn die Anordnung eines Guhnmittels ift eben bas Wegentheil einer Bollftrecfung ber Strafe; und wie im ATlichen Guhninftitut nie an eine Bollftrectung der von dem Gunder verdienten Strafe am Opferthier gedacht ift, fo ift aud bier nicht daran ju denfen, daß Gott feine Gerechtigfeit erwiesen habe, indem er die vom Gefete geforderte Strafe an Chrifto volligg. Bohl aber erwies er feine Berechtigfeit durch die Proponirung des Gubnmittels, indem er zeigte, daß die Gunde nicht langer ftraflos bleiben durfe, wenn fie nicht durch ein von ihm verordnetes Guhnmittel aufgehoben werde. Rur beruhte die Wirfung diefes Guhumittels nicht wie die der ATlichen lediglich auf der punktlichen Bollziehung einer göttlichen Anordnung; fondern es empfing feine fühnende Rraft und Wirfung erft burch den Glauben, fo daß nur bei dem auf Chriftum fein Beilsvertrauen Segenden wirflich durch daffelbe die Schuld in Gottes Augen bedecht ift.

<sup>14)</sup> Diese Feindschaft ist also nicht die seindselige Gesinnung des Menschen gegen Gott (Baur, S. 157, Beyschlag, S. 158). Wenn nach Köm. 8, 7 das φρόνημα της σαραδς έχθρα είς θεόν ist, so ist hier, weil φρόνημα den Gegenstand des Trachtens bezeichnet, έχθρα nicht Bezeichnung einer gegen ihn gerichteten seindseligen Gesinnung, sondern als abstr. pro coner. etwas Gottseindliches, was sür ihn ein Gegenstand der Feindschaft wird, um deswillen er Tod über den Menschen verhängt (v. 6). Bgl. §. 68, b. Eine Stelle, wie Kol. 1, 21, wo ausdrücklich τη διανοία bei έχθροί steht, kann natürlich gar nichts dagegen deweisen. Nitschl II, S. 230 f. hat die Beweiskraft von Köm. 11, 28 sür die passive Bedeutung der έχθρα nicht entkräftet, do die beiden Vershälften wirklich völlig parallel sind, indem die Juden ebenso in Gemäßheit seines Evangeliums (welches von ihnen in sträftichem Undank und Ungehorsam verworsen ist) Gegenstände der Feindschaft Gottes sind um der Heiden willen (denen Gott nun an ihrer Statt das Heil zugewandt hat), wie sie in Gemäßheit der Erwählung (die ihnen das Heil zusgewandt hat), wie sie in Gemäßheit der Erwählung (die ihnen das Heil zusgewandt seiner Liebe bleiben um der Väter willen (denen sonst Gott die ihrem Samen gegebene Verheißung nicht gebalten hätte).

Χοιστον v. 18, vgl. §. 75, d), näher in seinem Gühntobe (not. c), wenn Gott die Menschen aus dem Feindschaftsverhältniß, in welchem fie Gegen= ftande seines Bornes waren, in ein Friedens= und Liebesverhaltniß mit fich felbst verjetzte, was v. 19 ausdrücklich dadurch erläutert wird, daß er ihnen ihre Uebertretungen nicht anrechnete. Die Juitiative dazu mußte von ihm ausgehen, da die Menichen selbst die Schutd ber Sunde, welche fie mit Gott verseindete, gar nicht wegichaffen konnten. Die Menschen verhalten sich dabei rein passiv, sie werden mit Gott verföhnt, sie empfan= gen die Berjöhnung Röm. 5, 10 f.), welche das Evangelium verfündigt (2 Rov. 5, 19: ὁ λόγος της καταλλαγης: vgl. v. 18: ή διακονία της zarallayis). 15) Bor allem aber ift zu bemerken, daß in der Grundstelle, die von der Verföhnung handelt, der Heilswerth des Todes Christi nicht auf Die Gemeinde beschränft ist, wie Riticht II, S. 233 meint, sondern ausbrucklich auf die Welt als jolche ausgedehnt wird. Zu ihr hat Gott in Folge des Todes Christi, oder vielmehr in Folge des darin bewiesenen Gehorsams Chrifti, der darum eine ebenso weltgeschichtliche Bedeutung hat, wie der Gundenfall Adams, eine andere Stellung gewonnen; benn nun verfällt feiner um seiner Sünden willen dem Tode, da ja der Tod Christi für den Tod Aller gilt (2 Kor. 5, 15), sondern nur noch die, welche die Botichaft von der Berjöhnung zurückweisen. Thatfächlich freilich empfangen eben darum die zarallagi, (Rom. 5, 11) nur die, welche der Aufforderung der Seilsbotichaft Folge leiften im Glauben an jene Bedeutung des Todes Chrifti, durch welchen erft das Blut Chrifti als Suhnmittel wirffam wird (3, 25), weil nur fie der Aufforderung folgen, feine Berjöhnung zu juchen (2 Kor. 5, 20, vgl. Unm. 15). Sie haben nunmehr Frieden mit Gott (Rom. 5, 1), weil fie nicht mehr Dbjefte ber Feindschaft Gottes, sondern mit ihm versöhnt find und sich von feinem Born erreitet miffen (v. 10.) Gott fann sie nicht mehr im Gericht verurtheilen, weil der für fie gestorbene Chriftus, der durch die Auferstehung zu seiner Rechten erhöht ift, sie vertritt, indem er die durch seinen Tod geleiftete Guhne beständig zu ihren Gunften vor Gott geltend macht (8, 34). Der Gegenfat des Berurtheilens ift aber das Gerechtsprechen. Bit jenes durch das Blut Jeju unmöglich gemacht, so ift biefes durch daffelbe ermöglicht (5, 9: δικαιωθέντες έν τῷ αίματι αὐτοῦ); die Ge= rechtigfeit, die durch das Gejetz nicht beschafft werden konnte, ist beschafft burch den Tod Chrifti (Gal. 2, 21). Allerdings aber nicht unmittelbar; benn nach Rom. 5, 16. 18 ift bas Geschent, bas uns Chriftus mit

<sup>15)</sup> Es erhellt schon hieraus, daß die Versöhnung nicht darin bestehen kann, daß der Mensch seine seindselige Gesinnung gegen Gott aufgiedt (Baur, S. 157, Ritschl II, S. 230), auch nicht einmal von der einen Seite (Reuß II, S. 176). Die Versöhnung ift nicht etwas Gegenseitiges, so daß der Mensch seine Feindschaft und in Folge dessen Gott seine der aufgiedt (Viedermann, S. 245), oder so daß Gott durch sein Verzeihen den empörten Unterthanen die Hand zur Versöhnung bietet (Venschlag, S. 159). Gott allein giedt seine durch die seinen Zorn erregende Sinde ihm gleichsam aufgedrungene Feindschaft gegen die Menschen auf, und Christus läßt sie, die Gott verlassen und sich dadurch seine Feindschaft zugezogen haben, aussorbern, seine Gnade und Vergebung zu suchen (2 Kor. 5, 20: ναταλλάγητε τφ δεφ), wie gerade gegen Benschlag, S. 161 der parallele Ausbruck in 1 Kor. 7, 11 aufs Deutlichste beweist.

bem in seinem Tode gegebenen Hulbbeweis gemacht hat (v. 15), nicht unmittelbar heilbringend, sondern erst vermittelt durch den Rechtsspruch Gottes (δικαίωμα), welcher bestimmt, wem auf Grund des Todes Christi die Gerechtigkeit zuzusprechen sei. Über ermöglicht und somit objektiv beschafft ist die δικαιοσύνη bereits im Tode Christi, so daß hieraus erhellt, wie derselbe der Ausgangspunkt des in Christo gegebenen Heiles ist.

## §. 81. Der Tod und die Auferstehung Christi.

Die prinzipielle Vernichtung der Sündenmacht wird von Paulus nicht auf den Tod Christi, sondern auf sein sündloses Leben zurückgesührt.a) Wohl ist das neue, Christo allein gewidmete Leben der Christen auch eine Volge seines Todes und seiner Auferstehung, aber nicht im dogmatischen Sinne einer Heilswirfung, sondern im praktisch-paränetischen Sinne einer daraus sich ergebenden Forderung.b) Von der anderen Seite ist der Tod Christi das ausschließliche Mittel der Heilsbeschaffung.c) Die Auserstehung Christi ist nur der Beweis sür die Heilsbedeutung seines Todes, die ihn zum Heilsmittler gemacht hat.d)

a) Reuerdings hat Baur die Seilsbedeutung des Todes Chrifti auch darin gesucht, daß in demselben die odos vernichtet und damit das Recht und die Herrschaft der mit ihr wesentlich identischen Gunde erloschen sei (S. 161); und diese Auffassung ist mehrfach als der Ausdruck für die prinzipale (vgl. Solften, S. 440 ff., Biedermann, S. 244, Beigfader, S. 139 f.), wo nicht für die ausschließliche Bedeutung des Todes Chrifti bei Paulus (vgl. R. Schmidt) erklärt worden (vgl. dagegen Bendt, S. 185 ff. und jetzt auch Pfleiderer, Urchristenth., S. 232). Dieselbe ftützt sich vorzugsweise auf Röm. 8, 3. Allerdings redet diese Stelle von einer prinzipiellen Bernichtung der Sundenmacht, die nur bier mit Unspielung auf das xaraxorna v. 1 als ein Berurtheiltwerden der Sünde bezeichnet wird (xaréxolver the augotiar), weil angedeutet werden foll, daß fie, die durch die Berrichaft, welche fie über die Menschen aus= übte, benfelben ftets ein xaraxoina guzog, nun felbst zum Berluft ihrer Herrschaft und bamit zu völliger Dhumacht verurtheilt fei; und weil ja eben gesagt werden foll, was Gott zur Ermöglichung unfrer Befreiung vom Sündengeset (v. 2) gethan hat, der ja nicht felbft die Sünde befiegt, sondern fie zur Besiegung durch Christum verurtheilt hat. Diese Berurtheilung wird aber in unserer Stelle gar nicht auf den Tod Chrifti zurudgeführt, sondern auf die Sendung des Sohnes er ouoconare oagros άμαρτίας i); denn fofern Christus in demfelben Tleifche erichienen war,

<sup>1)</sup> Meist wird hier ohne weiteres der Tod Christi als Vermittlung dieser Verurtheilung der Sünde eingeschoben, die eigentlich nur einen Sinn hat, wenn man dazu fortgeht, in der letzteren das "nach dem Geset uns gebührende Gerichtsurtheil Gottes über die Sünde", das Christus getragen hat (Kübel, S. 278), zu sinden. Charafteristisch ist es, wie Behschlag, S. 145 und Kösgen, S. 248 zugestehen, daß hier garnicht vom Tode Christi die Rede sei, und doch beide auf ganz verschiedenem Wege und in ganz verschiedener Absicht herausbringen, daß dabei doch an den Tod zu denken sei. Geß

welches bisher es bem Gefetz unmöglich gemacht hatte, seine Erfüllung zu erwirken, weil es empirisch überall von der Gunde beherrscht war, fonnte er den Rampf mit der Sünde er iff oagei, d. h. auf dem ihr bisher unumschränkt gehörigen Berrichaftsgebiet aussechten. Indem es der Sunde nicht gelang, fich feiner ocos zu bemächtigen, murde fie eben befiegt und zur Machtlofigfeit verurtheilt. Freilich war damit die Herrschaft der Sunde erft an einem Puntte innerhalb des Menschengeschlechts ge= brochen, aber an dem entscheidenden Puntte, in dem irdischen (fleischlichen) Leben des Heilsmittlers. Wie es durch den erhöhten Beilsmittler zu der gleichen lleberwindung ber Gunde in seinen Glaubigen kommt, bas gehört einer ganz anderen Gedankenreihe an. Als direkt heilsmittlerisch ift

also dieser Sieg über die Sünde nicht gedacht.2)

b) Wenn 2 Kor. 5, 15 als der Zweck des Todes Chrifti, der für uns gestorben ift, damit wir nicht sterben durfen (§. 80, b), angegeben wird, daß wir hinfort nicht mehr uns felbft leben, fondern bem, der für uns gestorben ist, so zeigt schon ber Zusammenhang mit v. 14 (h dyann του Χοιστού συνέχει ήμας), daß der vermittelnde Gedante die Dant= barkeit ift, welche in zwingender Beise uns dazu antreibt. Aber eben weil diese Folge des Todes Christi erft eine psychologisch vermittelte ift, muß dieselbe aufs Schärffte von der durch Gott felbst gefetten unmittel= baren Folge besielben unterichieden werden. Dieje ift eine mit demselben ein für allemal gegebene, jene eine beabsichtigte, die sich eben nur soweit einstellt, als der Gläubige sich durch den Liebesbeweis Chrifti zur Er= füllung ber baraus für ihn fich ergebenden Berpflichtung antreiben läft. Ebenjo heißt es Rom. 14, 9, daß Chriftus geftorben ift und lebendig ward, damit er über Todte und Lebendige Herr sei (xvoierog), d. h. nach v. 8, Damit fie ihm angehören, ihm in ihrem Leben und Sterben bienftbar find. Hier zeigt schon die rein formale Korrespondenz zwischen Tod und Auferstehung einerseits, wie zwischen Todten und Lebendigen andrerseits, daß es sich nicht um einen dogmatischen Ausspruch über die Seilsbedeutung des Todes oder der Auferstehung an fich handelt, sondern daß lediglich

vermag den Tod nur hereinzubringen, fofern es durch denfelben jur Ausgiegung bes Beiftes fam, durch welchen die Gunde am Fleifch verurtheilt wurde (G. 183); aber dovon fteht boch eben nichts ba. - 2) Weder ift irgendwo, wie R. Schmidt, S. 51, 90 mit Recht hervorhebt, das neue (von der Macht der Gunde befreite) Leben ber Glaubigen als eine Gemeinschaft mit diesem urbildlichen irdifchen Leben Jeju aufgefaßt, ba erft durch bie Theilnahme an dem Beift des erhöhten Chriftus bie Gläubigen an jenem Siege Chrifti über bie Sinde Untheil empfangen, noch ift bas irbifche (fündlose) Leben Chrifti als foldes oder feine obedientia activa, fondern überall nur fein Tod bei Baulus als heilsbegrundend gedacht. Denn felbst wenn biefer bem napantwua Abams gegenüber als das dixaiwua betrachtet wird (Rom. 5, 18), fo ift babei fein Todesgehorfam (δπακοή: v. 19) doch nicht im Zusammenhange mit seinem gesammten Lebensgehorsam gedacht, wie Benichlag, S. 131 behauptet, sondern nur als die gehorfame Durchführung ber von Gott geordneten Beranftaltung zum Beile ber Menichen (vgl. §. 80, a). Auch Rom. 6, 10 ift nicht von einem Absterben der Gunde bei Chrifto die Rede (R. Schmidt, S. 56, Benichlag, S. 69), fondern von der leidentlichen Beziehung gur Sunde, welche über ihn, ber feine Gunde hatte, im Tode herrichte (5, 21), als er benfelben an ber Sünder Statt auf fich nahm.

darauf hingewiesen wird, wie der durch Tod und Auferstehung zu seiner xvocorns eingegangene Christus nun die Angehörigkeit und den Dienst der Christen beauspruchen kann. Es wird das neue, Christo geweihte Leben nur als eine aus dem Tode und der Auferstehung sich ergebende Forderung hingestellt, nicht als eine Heilswirkung des Todes Christi.3) Aehn-

lich fanden wir es bei Betrus (§. 49, d).

c) Die §. 80 beschriebene Wirkung des Todes Christi ist demnach seine einzige; allein diese Wirkung kommt ihm auch ausschließlich zu. Nur der Tod Chrifti ift es, der die Befreiung der Menschen von der Gundenschuld vermittelt und damit die Grundlage seines Heilsmittlerthums bildet. Es ist burchaus irrig, wenn man oft die Auferstehung als die zweite grundlegende Scilsthatsache bem Tode Chrifti toordinirt (ugl. 3. B. Reuß II, S. 82), wenn auch nur, sofern sie mit dem Tode Christi in unlösbarer Berbindung steht (vgl. R. Schmidt, S. 90. Gef, S. 186 ff. Rübel, S. 285 f.). Gine das Beil beschaffende Bedentung, wie der Tod, hat die Auferstehung nicht; zumal sie ja ausschließlich ein Werk Gottes ift, das er an Chrifto gethan hat (§. 77, b. c), und bei dem keineswegs, wie bei ber Gelbsthingabe Christi in den Erlösungstod, ein heilstiftendes Thun Christi stattfindet. Wenn 2 Kor. 5, 15 er nicht nur als der ge= storbene, sondern auch als der auferstandene bezeichnet wird, so war das nothwendig, weil wir nur ihm als dem zum neuen Leben Erstandenen angehören und dienen können (vgl. Röm. 7, 4. 14, 9). In der Ausführung Röm. 6 aber handelt es sich nicht um eine objektive Wirkung des Todes und der Auferstehung Chrifti im Werke der Heilsbegründung, sondern um eine Folge der Taufe und eine durch dieselbe vermittelte subjettive Beziehung des Gläubigen zu Tod und Auferstehung Christi (vgl. Riticht II, S. 226 f.). Nicht vom Tode Christi redet bie Stelle, sondern υση einem δμοίωμα τοῦ θανάτον αὐτοῦ (v. 5), d. h. von einem (subjektiven) Borgange, der dem Tode Christi ähnlich ist, nicht von der objektiven Bedeutung der Auferstehung Chrifti, sondern von einem Suoloma derfelben; und überhaupt handelt es fich dort nicht um die Seilsbegründung, sondern um die Folge des angeeigneten Beiles für das subjektive Leben bes Ginzelnen (vgl. §. 84).4) Bon einer heilsbegrundenden Bedeutung

<sup>3)</sup> Darin, daß Beyschlag dies beides nicht von einander scheidet, liegt der Grundschler seiner Darstellung von der Heilsstiftung durch den Tod Christi bei Paulus. Gewiß liegt in dieser normaler Weise bei jedem Glänbigen sich einstellenden Wirkung des Todes Christi ein Moment, weshalb Gott demselben die §. 80 erörterte Heilsbedentung beigelegt hat. Aber er könnte diese Wirkung garnicht haben, wenn der Gländige nicht in ihm den gottgeordneten Grund seiner Erlösung und Versöhnung sähe, was Benschlag, S. 141 gegen den klaren Wortlaut von 2 Kor. 5, 14 s. lengnet.

<sup>4)</sup> Daß bei Benschlag beides beständig miteinander vermischt wird, liegt daran, daß er eine Heilswirfung des Todes Christi überhaupt nur insofern annimmt, als der Eindruck desselben unfre Umwandlung beginnt und Gott im Blick auf die durch ihn verdürzte Bollendung derselben nun die Sinde vergiebt. Dann ist es ja freilich richtig, daß erst die Lebensgemeinschaft mit dem Auferstandenen oder das Wirfen des verklärten Christis in ihr (auch nicht die Auferstehung als solche) das im Tode begonnene Heilswert Christi vollendet; aber daß dies eine völlige Entleerung der Lehre des Apostels von der Heilsbedentung des Todes Christi ist, liegt am Tage. Garnichts beweist für

ber Auferstehung könnte nur insofern die Rede sein, als sie die Boranssfetung unserer Auferstehung ist. Aber diese ihre Bedeutung bezieht sich ja nicht auf die Beschäffung, sondern auf die Bollendung des Heiles und gehört daher dem Gebiete der Hoffnungstehre an. Auch bei ihr aber ift, wie wir sehen werden, die Auferstehung der Gläubigen keineswegs in dem Sinne die unmittelbare Wirkung der Auferstehung Christi, wie die Beschäffung einer die Erlösung und Versöhnung ermöglichenden Sühne die unmittelbare Folge des stellvertretenden Todes Christi ist (vgl. §. 97).

d) Trotdem, daß die Auferstehung also keineswegs im Werke ber Heilsbeschaffung dem Tode Christi gleichsteht, gehört fie doch nach 1 Kor. 15, 3 f. ju den Grundlagen der evangelischen Paradofis. Schon in der grundlegenden heidenaposiolischen Predigt des Paulus war die Auferstehung erwähnt als das, was zum Glauben an Zesum als den Meffias führen foll (Act. 17, 31); und nach 1 Kor. 15, 11 beruht der Glaube der Chriften auf der Verfündigung seiner Auferstehung, weil er durch die Auferstehung zur Richten Gottes erhöht und jo der Beilsmittler geworden ift, ber uns gottesmächtig zu erretten vermag (§. 76, b), und zwar auf Grund feines Erlösungstodes. Die spezifische Bedeutung der Auferstehung muß also für Paulus die sein, daß sie beweift, der Tod Chrifti sei nicht der Tod eines Gunders gewesen, der ja im Tode hatte bleiben muffen, wenn er um seiner Gunde willen dem Tode verfiel, sondern der stellvertretende Tod des zur meffianischen Berrichaft erhöhten fündlosen Beilsmittlers, der darum der Grund unserer Erlösung und Verföhnung ift. Ift Chriftus nicht auferstanden, so ist unser Glaube eitel, so sind wir noch in unseren Sünden (1 Kor. 15, 17). Denn es liegt bann fein Grund vor anzunehmen, daß fein Tod nicht ber Tod eines Gunders, sondern der Tod des Erlösers war, durch den unsere Sündenschuld von uns genommen ift. 5) Darum ift die Gewißheit, daß uns Gott nicht verdammen kann, zwar zunächst durch den Tod Chrifti, viel mehr aber noch durch seine Auferstehung und Erhöhung zur Rechten Gottes vermittelt (Rom. 8, 34), sofern dieselbe erft beweist, daß sein Tod der Tod des Heilsmittlers war. ber und von der Berdammnif befreit hat (§. 80, d). Um flarften fpricht der Apostel dieses Berhältnig von Tod und Auferstehung, wonach

biese Auffassung Röm. 5, 10, wo das èr τή ζωή αύτοδ nicht besagen kann, daß sein Leben die im Tode begonnene Errettung vollendet, sondern, da es sich nach dem Zusammenhange darum handelt, daß Gott den mit ihm Bersöhnten noch viel gewisser seine Liebe beweisen wird, als den noch in Feindschaft mit ihm Stehenden, kann nur gemeint sein, daß er sie nicht nur vom Zorne erretten, sondern so erretten wird, daß sie fortan in dem Leben des erhöhten Christus stehen, an ihm theilnehmen. Das èr ist genau so prägnant mit sud-ησόμεθα verbunden, wie das ànó v. 9.

<sup>5)</sup> Es kann doch nicht ernsthaft gemeint sein, wenn Benschlag, S. 162 dagegen einwendet, auch der Hauptmann unter dem Areuz und der Schächer am Areuz hätten, ohne etwas von seiner Auferstehung zu wissen, den Eindruck eines heiligen Sterbens empfangen. Das Urtheil, das Gott durch die Auferweckung über den Tod Christisprach, greift doch wohl etwas tiefer, und die Annahme, daß der Glaube, der auf die im Tode gestistete Erlösung und Bersöhnung vertraut, von Paulus ein eitler genannt werde, weil er ohne die durch den lebendigen Christus "verwirklichte" Heilsstiftung nicht rechtsertigen könnte, entwurzelt die ganze paulinische Gnadenlehre.

jener das Mittel der Heilsbeschaffung, diese das Mittel der Heilsaneignung ist, 4, 25 aus. Christus ist (in den Tod) dahingegeben um unserer Uebertretungen willen, und auferweckt um unserer Rechtsertigung willen. Die objektive Versöhnung ist durch den Tod Christi vollbracht; aber die Aneignung derselben in der Rechtsertigung ist nur möglich, wenn wir an diese Heilsbedeutung seines Todes glauben, und zum Glauben daran können wir nur gelangen, wenn sie durch die Auferstehung versiegelt ist (vgl. Phil. 3, 10). So weist uns diese Vetrachtung von selbst auf die Lehre von der Rechtsertigung hinüber.

#### §. 82. Die Rechtfertigung aus dem Glauben.

Bgl. Lipsius, die paulinische Rechtsertigungslehre. Leipzig 1853. G. Schnedermann, de fidei notione ethica Paulina. Lipsiae 1880. Fricke, der paulinische Grundbegriff der δικαιοσύνη θεοδ. Leipzig 1888. Haußleiter, der Glaube Fesu Christi und der christliche Glaube. Leipzig 1891.

Die neue Gerechtigkeit, welche das Evangelium verkündigt, ist ein Geschenk Gottes, welcher den Menschen aus Inaden gerecht spricht, indem er ihm auf Grund der von Christo bewirkten Erlösung die Sünde nicht anrechnet. a) Als die Bedingung aber, unter welcher allein er den Sünsder für gerecht erklären kann, fordert Gott den Glauben, indem er diesen als Gerechtigkeit anrechnet, wie es in der Geschichte Abrahams bereits thpisch vorgebildet ist. d) Der Glaube, welcher die Bedingung der Rechtsfertigung ist, ist der gerade Gegensatz gegen alle vom Gesetze verlangten Werke; er ist keine menschliche Leistung, sondern vielmehr das Berzichtsleisten auf alles eigene Thun, das unbedingte Sichverlassen auf Gott, der da rechtsertigt, oder das Bertrauen auf Christum als den Heilsmittler. c) Daneben ist aber der Glaube als das spezisische Kennzeichen des Christen vielsach die zuversichtliche Ueberzeugung von der Wahrheit des Evangeliums nach seinem heilverkündenden Inhalt. d)

a) Da der Mensch auf dem bisher gewiesenen Wege die Gerechtigsteit, von der alles Heil abhängt, nicht erlangen konnte (§. 66), so mußte

<sup>6)</sup> Jeder Versuch, die Rechtsertigung direkt von der Auserstehung (im Unterschiede vom Tode, auf den sie Köm. 5, 9 ausdrücklich begründet wird) abhängig zu machen, führt zu einer Umdeutung jener, wonach dieselbe in ganz unpaulinischer Weise irgendwie auf das in der Auserstehung Christi gesetzte Prinzip eines neuen Lebens bespündet oder auf den Eintritt in einen neuen, nicht mehr durch das Fleisch bedingten Lebenszustand bezogen wird. Diese Konsequenz zieht in naiwster Weise Geß, S. 189. 192, während sie R. Schmidt, S. 75 vergeblich abzulehnen strebt. Auch Behichlag, S. 164 behauptet, daß die Rechtsertigung durch den Tod Christi nur ermöglicht, erst durch seine Auserstehung aber uns wirklich zu Theil werden kann (vgl. dazu Anm. 5). Uebrigens sehen wir auch hier, daß Baulus erst von der Gewißheit der Erhöhung Christi zur messanischen Herrscherstellung aus, welche durch die Auserstehung vermittelt war, zum Glauben an die Heilsbedeutung des Todes Christi gekommen ist und nicht umgekehrt (vgl. §. 80, a).

die Gnade Gottes, wenn sie die Menschheit retten wollte, eine neue Ordnung aufstellen, nach welcher die Gerechtigkeit erlangt wird (Rom. 9, 31: νόμος δικαιοσύνης). War nun der Weg, auf welchem die Gerechtigfeit früher erlangt werden follte, der des Erwerbens durch eigenes Thun, fo gab es nur einen anderen Beg: Die Gerechtigkeit mußte umfonft (3, 24: δωρεάν) gegeben, als Geschenk empfangen werden (5, 17; ή δωοεά της δικαιοσύνης). Dann war sie nicht mehr eine eigene, selbst= erworbene, sondern eine Berechtigfeit, Die Gottes ift, weil er allein fie ertheilt (10, 3: δικαιοσύνη Θεού). Eine folche wird jest im Evangelium vertündet (1, 17), als durch den Tod Christi vermittelt (2 Kor. 5, 21). Ram die felbsterworbene aus dem Gesetze ber, das dem Menschen den Willen Gottes tundthat, damit er ihn thue (Röm. 10, 5), so ift die Gottesgerechtigkeit ohne folche Bermittlung des Gefetes fundgethan (3, 21).1) Gott spricht nicht den Thater des Gesetzes gerecht, der an sich ichon gerecht wäre, sondern den Gottlosen, der doch in Wahrheit nicht gerecht ist (4, 5: δικαιοί τον ἀσεβη). Was also im A. T. mehrfach als Merfmal eines ungerechten Richters genannt wird, daß er den Gottlofen gerecht spricht (Jef. 5, 23. Prov. 17, 15; vgl. Ex. 23, 7), das thut Gott, aber nicht aus Parteilichkeit wie jener, sondern aus Inaden (3, 24: δικαιούμενοι τῆ αὐτοῦ χάριτι). Da nun die Sünde es ift, durch welche der Menich ungerecht wird, so kann Gott den, der an sich nicht gerecht, nur für gerecht erklären, indem er ihm die Sunde nicht anrechnet (2 Ror. 5, 19) oder ihm die Sunde vergiebt (Rom. 4, 7). Positiv ausgedrückt heißt dies, daß Gott ihm die Gerechtigkeit, die er an sich nicht hat, anrechnet, als habe er sie (Röm. 4, 11).2) Ermöglicht

<sup>1)</sup> Alle Bersuche, die den. Beob in irgend einem Sinne als eine Eigenschaft Gottes gu faffen, icheitern Rom. 1, 17 an der Schriftbegrundung, welche zeigt, daß von einer 8:x. des Menschen die Rede war, 3, 21, f. daran, daß fie dort durch Glauben vermittelt erscheint, 10, 3 an dem Gegensatz der idia din., während sie 2 Kor. 5, 21 durch das iner gerwusda von vorn herein ausgeschloffen ift (gegen Ruhl, Fride u. A.). Allerdings fommt die Gerechtigfeit in gewissem Sinne immer burch Gott gu Stande. Denn auch die auf Grund des Gesetzes erworbene erlangt für den Menschen erft ihre beilbringende Bedeutung, wenn Gott fie anerkennt und auf Grund berfelben gerechtspricht, rechtfertigt (§. 65, c). Wenn es daher zuweilen scheint, als finde das dinacobe (1 Kor. 6, 11. Röm. 8, 30, 33) oder die denaiwsis (Röm. 4, 25. 5, 18) nur bei den Christen ftatt, fo liegt dies nur baran, daß es eine felbsterworbene Berechtigfeit faktisch nicht giebt. Gabe es eine folche, fo konnte man ohne Chriftum gerechtfertigt werden; es ware die Rechtfertigung ein einfacher Uft der gottlichen Gerechtigfeit. Durch die Gunde ist aber der Dienst des Gesetzes zu einer dianovia naranpiozus (2 Kor. 3, 9) geworden; nur durch eine neue Seilsveranftaltung fonnte Gott überhaupt dazu fommen, dixaiw zu werden (Röm. 3, 26), und eine διακονία δικαιοσύνης fann nur die Berfündigung der Gnadenbotschaft sein, welche eine Gerechtigfeit verkundigt, die ohne menschliches Buthun von Gott her zu Stande tommt. - 2 Paulus findet daher eine Seligpreisung beffen, bem Gott ohne Berte, welche faftisch die Gerechtigfeit hervorbringen, Gerechtigfeit anrechnet (v. 6), in Bialm 32, 1 f., wo David feligpreift den, dem Gott bie Gunde vergiebt und nicht anrechnet (v. 7 f.). Wen Gott fo gerecht fpricht, den fann niemand mehr anklagen; benn er hat eben damit erklart, daß er bie Gunden nicht anrechnen will, um beretwillen einer verflagt werden fonnte (8, 34). Bahrend Pfleiderer, Urdriftenth., S. 247 f., Ritichl, S. 321 ff., Benfchlag, S. 181-88 biefen beklaratorifchen

aber ist dieses Nichtanrechnen der Sünde durch die von Christo in seinem Tode geleistete Sühne, die den Menschen von der Sündenschuld erlöst und mit Gott versöhnt hat (§. 80). Insosern beruht unsere Gerechtigkeit oder Rechtsertigung in Christo (Gal. 2, 17. 1 Kor. 6, 11. 2 Kor. 5, 21); er ist der Urheber derselben (1 Kor. 1, 30), durch ihn haben wir den Zugang zu der (rechtsertigenden) Gnade (Köm. 5, 2). Durch den (im Tode bewiesenen) Gehorsam des Einen sind die Vielen als Gerechte hingestellt worden (v. 19); aber freilich nicht unmittelbar, sondern indem Gott durch sein Rechtsertigungsurtheil (dixalwous v. 16) auf Frund dieser Gehorsamsthat die Rechtsertigung (dixalwous v. 18) der Menschen

vollzogen hat.

b) Da die Rechtfertigung des Sünders noch von einem besonderen Rechtfertigungsurtheil Gottes abhängt, so wird nicht jeder Gunder für gerecht erklärt. Gott behält fich vor, eine Bedingung aufzustellen, unter welcher er den Sünder gerecht spricht. Diese Bedingung ift der Glaube. Seine Gerechtigkeit wird nur offenbart für die Gläubigen (Rom. 3, 22: είς πάντας καὶ ἐπὶ πάντας τοὺς πιστεύοντας; υgl. 10, 4: τῷ πιστεύovn); jeder, der da glaubt, wird gerechtfertigt (Act. 13, 39). Sieht man also auf das, was Seitens des Menichen die Rechtfertigung ermöglicht, fo kann man fagen, er werde gerechtfertigt durch Glauben Rom. 3, 28: πίστει. v. 30: δια πίστεως), die Gottesgerechtigfeit sei vermittelt δια πίστεως (v. 22; vgl. Phil. 3, 9), wie ja auch nach v. 25 die fühnende Bedeutung des Todes Chrifti, auf der fie beruht. Genauer geredet, ift der Glaube die Borausjetzung der Rechtfertigung; die dexacooern (9, 30. 10, 6), das dexacov Gottes (Gal. 3, 8. Rom. 3, 30; val. v. 26) oder das dexacovo Jac des Menschen (5, 1. Gal. 2, 16. 3, 24) fommt aus Glauben her (ex πίστεως), wird auf Anlag von Glauben erlangt; die neue Gerechtigfeit ift eine Glaubensgerechtigfeit (Rom. 4, 11. 13: ή δικαιοσύνη της πίστεως; υβί. 10, 10: πιστεύεται είς δικαιοσύνην). Es fann hiernach der Rechtfertigungsatt auch fo beschrieben werden, daß ber Glaube von Gott als Gerechtigkeit angerechnet wird (4, 5. 24).3) Es ift das ein reiner Aft der göttlichen Gnade; denn mas der Glaube auch jei, keinenfalls ift er Gerechtigkeit im ursprünglichen Sinne (im Sinne der Gefeteserfüllung), Gott rechnet alfo aus Gnaden etwas für Gerechtigkeit an, was an fich nicht Gerechtigkeit ift, auf Grund beffen er also nicht gerecht zu sprechen brauchte. 1) Diefer göttliche Gnadenakt

Begriff der Rechtfertigung in seiner ftrengen Objektivität festhalten, wird von versschiedenen Seiten her wieder die Gerechtsprechung mit der Gerechtmachung vermischt (vgl. Biedermann, S. 277; Kübel, S. 405), und dadurch die eigenthümlichste paulinische Lehrbildung in ihrem Mittelpunkte verkannt.

<sup>3)</sup> Die Vorstellung dagegen, daß Gott dem Menschen die Gerechtigkeit Christi anrechnet (vgl. Nösgen, S. 311), ist nicht paulinisch; auch in der Stelle Köm. 5, 19 liegt sie nicht (vgl. Ritschl II, S. 326, Pfleiderer, Urchristenth., S. 249). Zu der richtigen Vorstellung von der Anrechnung des Glaubens vgl. Köm. 2, 26, wonach Gott unter Umständen die Vorhaut sür Veschneidung anrechnet, oder 9, 8, wonach er die tina knaggen allein als ansehna rechnet. 4) Das schließt natürlich nicht aus, daß, wie Paulus den Glauben saßt (not. c), dieser wirklich eine prinzipielle Richtigstellung des religiösen Verhältnisses des Menschen zu Gott involvirt, welche als solche nothwendig

vollzieht sich aber sofort, sobald die von ihm geforderte Bedingung, der Glaube, gegeben ist; er ist nicht ein allmählicher Prozes, in dem es Stusen geben könnte, sondern vollzieht sich in einem Urtheilsspruch; die Gländigen sind gerechtsertigt (1 Kor. 6, 11. Köm. 5, 1. 9.)<sup>5</sup>) Dieses Versahren Gottes bei der Rechtsertigung ist nun keineswegs ein schlechthin neues. Es wird nicht nur weissgend in der Schrift bezeugt, es hat bereits seinen thpischen Vorgang in der Geschichte Abrahams (§. 73, b. e). Daher ist Paulus überzeugt, durch seine Rechtsertigungssehre nicht eine Gottessordnung auszuheben, da die geschliche ja ohnehin nur temporäre Bedeutung hatte (§. 72, c), sondern die ursprüngliche (in der Genesis bezeugte) zur Gestung zu bringen (Köm. 3, 31). Nach Gen. 15, 6 nämlich glaubte Abraham, und es wurde ihm dies sein Glauben zur Gerechtigkeit gerechnet (Gal. 3, 6. Röm. 4, 3).<sup>6</sup>)

e) Um den pautinischen Begriff des Glaubens festzustellen, muß man davon ausgehen, daß die Gerechtigkeit aus dem Glauben den Gegensatz bitdet zur Gerechtigkeit aus dem Gesetz (Gal. 3, 11. Köm. 10, 5 f.), daß Gesetz und Glaube sich ausschließende Gegensätze sind (Gal. 3, 23. 25. 5, 4 f. Köm. 4, 13 f.). Das Gesetz kommt aber in diesem Gegensatz in Betracht, sosen es ein Thun fordert (10, 5); der eigentliche Gegensatz gegen den Glauben ist also dies vom Gesetz geforderte xocest (Gal.

auch eine Erfüllung feiner religios-fittlichen Aufgabe garantirt. Aber Baulus refleftirt hierauf jedenfalls nicht, fondern faßt die Burednung des Glaubens als reinen Gnadenaft: und er muß es thun, weil er die reale dixaioving nicht durch einen binchologiichen Prozeg aus dem Glauben fich entwickeln, fondern durch einen neuen gottlichen (Inadenaft (die Beiftesmittheilung) vermittelt fein läßt, welcher ebenfalls unmittelbar mit dem Glauben eintritt, aber biefen aud als unerlägliche Bedingung forbert val. §. 84, b). - 5) Aud Gal. 5, 5 (Elnis dinasorbung) kann der Genitiv nach dem Rujammenhange nur die bereits erlangte Glaubensgerechtigfeit bezeichnen, welcher bie gehoffte Beilsvollendung (die ben Gerechten verheißen ift) eignet, mahrend der Judaismus Diefelbe burch Gefetzeserfüllung erft zu erjagen ftrebt. - 6) Für Paulus enthielt Diefer Spruch feinem Wortlaut nach unmittelbar die Formel, welche feine Rechtfertigungs= lebre ausdrudt. Schon dem Abraham wurde etwas, das an fich nicht Gerechtigfeit war, als folche angerechnet (Rom. 4, 9. 22 f.), wie auch Jacobus fich im Grunde nicht verbergen konnte (vgl. §. 53, d). Aber mahrend biefer beshalb jenes Schriftwort als eine Beiffagung fagte, bie fich erft erfüllte, als ber Glaube Abrahams fich wirklich gur Gerechtigfeit vollendete, findet Baulus darin ben Beweis, daß die auf Grund diefer Berechtigfeit dem Abraham ertheilte Berbeißung (v. 13) nara yaper ertheilt sei (v. 16), weil ichon hier die Rechtfertigung nicht als ein Alt der göttlichen Gerechtigkeit, wie ihn Jacobus faßt, fondern als ein Gnadenatt erscheint. Go ift also in der Geschichte Abrahams die Gnadenökonomie des Chriftenthums typisch vorgebildet (v. 24). Schon biese typische Parallele zeigt übrigens deutlich, daß Baulus nicht die Gemeinde, sondern ben Einzelnen als Objekt der Rechtfertigung benkt, was Ritichl (II, S. 160. 217) gegenüber bem flaren διααιών τον έκ πίστεως 3, 26 vergeblich zu bestreiten sucht. Go gewiß die Heilswirtung bes Todes Chrifti fiberall auf die Welt im Gangen ober boch auf die Gesammtheit der Gläubigen bezogen wird (vgl. §. 80, d), so gewiß ift die Rechtfertigung eben die individuelle Aneignung biefer Beilswirfung, welche von ber jubjektiven Bedingung des Glaubens abhängt. Bgl. B. Weiffenbach, Gemeinde-Rechtfertigung ober Individual-Rechtfertigung. Friedberg 1887. Nösgen, S. 314.

3, 12), sind die Werke des Gesetzes (3, 2, 5, Röm. 9, 32).7) Wer πίστει gerechtfertigt wird, wird es χωρίς έργων νόμου (Röm. 3, 28), da der koyacouevos immer den Lohn nach Berdienst empfüngt, der Gläubige aber aus Inaden gerechtfertigt wird (4, 4).8) Damit ist aber nicht gesagt, daß Gott ftatt der vielen Werke des Gesetzes jett nur ein einzelnes Wert, den Glauben, verlangt, so daß dieser Glaube zuletzt auch wieder ein Thun ware und unter die Kategorie der koya fiele (Baur, S. 180). So würde der eigentliche Nerv der paulinischen Rechtfertigungslehre durchschnitten; benn ber Sinn jener Anthithesen, welche am schärfften die paulinische Borftellung ausprägen, ift, daß der Glaube der Gegenfat ber Gesetzeswerte als solcher ift. Aber dabei darf man wieder nicht etwa an äußere Leiftungen benfen, benen die Forderung des Glaubens als Forderung der Gesinnung gegenüberträte (vgl. §. 66, b). Glaube bildet vielmehr den Gegensatzu aller Gesetzeserfüllung, die Gott einst verlangte; und da feine Forderung im Bejet feineswegs auf äußer= liche Leiftungen, sondern ebenso auf die Gefinnung ging, so schließt der Glaube auch jede im Gesetz geforderte Gesinnung aus. Er ist eben feine Art menschlicher Leistung, durch die man irgend etwas sich beschaffen oder verdienen, irgend einen Ruhm erlangen könnte (3, 27), und eben weil er alles menschliche Rühmen ausschließt, das dem normalen Berhältniß Des Menschen zu Gott schlechthin widerspricht, ift die Rechtfertigung aus Glauben die allein dem religiöfen Bewuftfein gang genügende (v. 28). Alls der Gegensatz aller menschlichen Leistung ist der Glaube ein Berzicht= leisten auf alles eigene Thun und Erwerben, ein Sichverlaffen auf etwas Anderes, ein Bertrauen. So steht 4, 5 dem eigenen Birten behufs Erwerbung ber Gerechtigkeit gegenüber das ausschliefliche Vertrauen auf (πιστ. επί c. Acc.) den, der die Gerechtigfeit dem Gottlofen, also dem, der fie am wenigsten beanspruchen fann, zuertheilt; dem Bertrauen auf eigenes Berdienst das unbedingte Bertrauen auf die göttliche Gnade (v. 4).9)

<sup>7)</sup> Wie pringipiell und in dialettischer Scharfe Baulus diefen Gegenfat faßt, zeigt besonders Gal. 2, 16. Paulus spricht hupothetisch bei Juden, die ja nicht fraft heidnischer Abstammung Gunder waren, fondern von Geburt an ein Gefet hatten, das ihnen den Weg dazu wies (v. 15), von einem Gerechtfertigtwerden aus Gefetes werten, bas mittelft Glaubens an Chriftum zu Stande fommt, fofern diefer eine Gejepeserfitllung ermöglicht, die der natürliche Menich nicht leiften konnte. In diefem Ginne fonnte Jacobus (vgl. §. 53) wohl von einem Gerechtfertigtwerden des Gläubigen aus Geseinerfen reben. Bar aber damit zugeftanden, daß der Glaube gur Rechtfertigung nicht gu entbehren fei, und ftand dem Chriften feft, daß auch feine durch ihn vermittelte Gefeteserfüllung immer eine unvollfommene blieb, fo mußte das von felbst dabin führen, Die Rechtfertigung ausschlieflich auf den Glauben im Gegenfat zu den Gejeteswerten 311 gründen. - 8) Bohl ift auch Rom. 3, 27 von einem νόμος πίστεως die Rede, aber dies bezeichnet ähnlich wie νόμος δικαιοσύνης (9, 31, vgl. not. a) nur die Norm, nad welcher ber Glaube anstatt ber Berke, Die gerade hier wieder feinen Gegenfat bilden, zur Bedingung der Rechtfertigung gemacht wird. Sofern Gott biefe neue Beilsbedingung aufstellt, nuß er natürlich ihre Erfüllung fordern; man foll fich ber neuen Ordnung ber Gottesgerechtigkeit unterordnen (10, 3), welche nicht an die Berke, fondern an den Glauben geknüpft ift. — 9) In diesem unbedingten Bertrauen liegt auch das identische Befen des Rechtfertigungsglaubens und des Glaubens Abrahams. Abraham vertraute auf die gottliche Berheifung unter Berhaltniffen, unter benen fie

Da nun die göttliche Gnade uns durch das Berjöhnungswerk Christi er= worben ift, so tann der Glaube bezeichnet werden als ein Glaube, der auf Christus sich gründet (πιστεύειν είς Χριστόν: Röm. 10, 14), der in Christo beruht (nions er Xoiono: Gal. 3, 26), oder endlich geradezu als Bertrauen auf Christum (nionis Inoov Xoiotov: Rom. 3, 22. 26. Gal. 2, 16. 3, 22). 10) Dieses Bertrauen wird durch die Anrufung seines Namens (1 Ror. 1, 2) als des Heilsmittlers bethätigt (Röm. 10, 14), daher auch dies Anrufen als Heilsbedingung bezeichnet werden fann (v. 12 f., wo dies έπικαλείσθαι geradezu das πιστεύειν έπ' αύτω (val. 9, 33 nach Sef. 28, 16 LXX) in v. 11 aufnimmt). 11)

d) Wir sahen bereits in den Reden Jesu, wie der in moreveir liegende Grundbegriff des Bertrauens speziell bezogen werden kann auf das Bertrauen, das man einem schenft, indem man sein Wort als mahr annimmt (§. 29, c), und wie so im urapostolischen Lehrtropus πιστεύειν die vertrauensvolle Unnahme der Heilsbotschaft, die zuversichtliche Ueber=

aller menichlichen Erwartung widersprach (Röm. 4, 18: παρ' έλπίδα έπ' έλπίδι enisteusen eig to genes au auton natépa nollow eduwn), und ließ sich durch diese Berhältniffe nicht in seinem Vertrauen irre machen (v. 19 f.). Ein ebenso unbedingtes Bertrauen ift der Chriftenglaube, der darum v. 24 charafterifirt mird als ein Bertrauen auf (nist. eni c. Acc.) den, der Christum auferwedt hat (vgl. Rol. 2, 12), aber, wie v. 25 naber ertlart, infofern, als diefe Auferwedung nur bas Siegel ift auf ben Erlösungstod, in dem unsere Rechtsertigung begründet liegt (§. 81, d). Da Gal. 3, 23 der driftliche Glaube offenbar als mit der neuen Zeit des Beiles erft eintretend gedacht ift, fo bat Baulus den Glauben Abrahams feineswegs unmittelbar mit dem driftlichen identifizirt. Rur feinem formalen Befen nach, nicht feinem materiellen Objett nach ift er derselbe. - 10) Hierher gehört auch Gal. 2, 20, wo rod Beod nat Apistod zu lefen ift, alfo ber Glaube als ein auf beide fich grundendes Beilsvertrauen bezeichnet wird, weil gleich darauf von der Gnade Gottes und bem Tode Chrifti (v. 21) die Rede ift. - 11) Dem technischen Begriff der niorus, wie er fich bei Baulus im Rufammenbange feiner Rechtfertigungslehre ausgeprägt hat, liegt die Bortbedeutung: Bertrauen zu Grunde. Go fanden wir es ichon bei Betrus (g. 44, a. Unm. 2). Aber während dort das Bertrauen fich wesentlich auf die jufunftige Beilsvollendung richtete, richtet es fich bier auf das bereits gegenwärtig in Chrifto gegebene Beil; und mahrend dort ber Glaube noch gang im ATlichen Ginne ein Uft des Gehorsams gegen Gott war, hat ihn Baulus in feinem Gegenfat gegen alles menichliche Thun gefaßt und baburch jum Ausbrud feiner Enadenlehre gemacht, welche ben icharfften Gegenfatz gegen bie ATliche Beilsordnung bildet. Diefe Grundbedeutung des Wortes tritt bei Baulus auch da vielfach hervor, wo es außerhalb des Zusammenhanges der Rechtfertigungslehre vorfommt. Go fieht es 1 Ror. 13, 7 von dem Bertrauen, mit welchem die Liebe bem Nächsten allezeit das Beste gutraut, fern von Miftrauen und Argwohn. Go bezeichnet es Rom. 14, 1 f. 22 f. das Bertrauen auf den in Chrifto gegebenen Seilsbefity. Je nach der Stärfe oder Schmache des Glaubens in diefem Sinne wird man benfelben schwer oder leicht gefährdet glauben und daher wenig oder viel angstlich meiden und peinlich thun, um ihn nicht ju verlieren. Auch Rom. 12, 3. 6, wonach bas Maß bes Glaubens bie Austheilung der verschiedenen Gaben bedingt, geht wohl von demfelben Begriff des Glaubens aus, sofern das Bertrauen auf die gottliche Enade wie an Energie, fo auch an Rezeptivität verschieden ftart gedacht werden fann. Endlich ift ber Glaube 1 Kor. 12, 9. 13, 2 geradezu die Gabe des wunderwirfenden Gottvertrauens, wie §. 29, c. 40, c. Unm. 2. 52, c, und 2 for. 4, 13 die Beiftesgabe bes frohlichen Gottvertrauens, aus welchem die furchtlose Berkundigung des Evangeliums hervorgeht.

zeugung von der Wahrheit ihres Inhaltes (§. 40, c. 52, c) bezeichnete. In diesem Sinne fanden wir die nious ausschlieflich in den Theffa-Ionicherbriefen (§. 61, c). Es erhellt daraus, daß Paulus ben technischen Begriff, den der Glaube im Zusammenhange ber Rechtfertigungslehre erhalt, erft mit diefer zusammen ausgeprägt hat. Es läßt sich aber von vorn herein voraussetzen, daß darüber jene andere Bedeutung von nious nicht aufgegeben ift12); ja man fann sagen, daß dieselbe überall da die herrschende ift, wo von dem Glauben schlechthin außerhalb des Zusammenhanges der Rechtfertigungslehre geredet wird. So, wenn von dem Gläubigwerden der Chriften die Rede ift (1 Kor. 3, 5. 15, 2. 11. Röm. 13, 11, fogar Gal. 2, 16: Eniorevoauer els Xoioróv); wenn fie ale die Glaubigen bezeichnet und den Ungläubigen gegenübergestellt werden (1 Kor. 14, 22. 2 Ror. 6, 14 f.); wenn der Glaube schlechthin als das gemeint ift, was sie zu Christen macht (Gal. 1, 23. 6, 10. 1 Kor. 2, 5. 2 Kor. 1, 24. 8, 7. Röm. 1, 8. 11, 20). Ueberall da ist ber Glaube die zuversichtliche Ueberzeugung von der Wahrheit des Evangeliums nach seinem Inhalte, welche sich aber auf bas Bertrauen gründet, bas man Gott als bem Urheber biefer Botschaft schenkt. In Diesem Sinne wird der Glaube (1 Ror. 1, 21. Rom. 1, 16), gang wie in den Theffalonicher= briefen, oder das daraus folgende Befenntnig jur xvoiorns Seju zur Bebingung ber Errettung gemacht (Röm. 10, 9). Da nun Gott verlangt und verlangen fann, daß man feine Beilsbotschaft mit der zuversichtlichen Ueberzeugung von feiner Bahrheit annehme, fo fann in diefem Sinne von einer ὖπακοη πίστεως (Röm. 1, 5. 16, 26; vgl. 6, 17. 16, 19. 2 Kor. 10, 5: ὑπακοη Χριστοῦ) die Rede sein. Bgl. das ἔγγον τ. πίστεως 1 Theff. 1, 3. Der Gehorfam gegen das Evangelium (Rom. 10, 16 = πισιεύειν τῆ ἀκοῆ; vgl. Gal. 5, 7. 2 Rov. 9, 13. 2 Theff. 1, 8) besteht eben barin, daß man baffelbe vertrauensvoll annimmt und von ber Wahrheit seines Inhalts zuversichtlich überzeugt wird. 13) Den Ueber-

<sup>12)</sup> So bezeichnet necrever 1 Ror. 11, 18 zweifellos die lleberzeugung von ber Wahrheit einer (nicht religiösen) Thatsadje, Rom. 10, 16 in einem Citat aus Jes. 53, 1 die lleberzeugung von der Wahrheit der evangelischen Botschaft (τίς επίστευσεν τη ακοή ήμων; vgl. v. 14. 17: πίστις εξ άχοης), besonders, wo es mit ότι verbunden wird, wie 10, 8 f., bie zuversichtliche Ueberzeugung von der Thatsachlichkeit ber Auferstehung (vgl. 1 Theff. 4, 14) und 6, 8 von der nothwendigen Konsequenz, mit welcher das συζην Χριστώ dem αποθανείν σων Χριστώ folgt. Auch der Gegenfat des δια πίστεως zu δια είδους (2 Kor. 5, 7) ift auf diefelbe Grundbedeutung zurüdzuführen, sofern es sich hier um die zuversichtliche Ueberzeugung von dem realen Leben des uns für jetzt noch unsichtbaren Christus in seiner Erhöhung handelt. Anders ift Gal. 3, 2. 5, wo axon niorews die Bredigt vom Glauben im spezififden Sinne bezeichnet, wie ber Gegenfat ber έργα νόμου zeigt. Go gewiß beiden Bedeutungen ber Begriff bes Bertrauens gu Grunde liegt, fo unrichtig ift es doch, den Unterschied berselben zu verwischen, wie Nösgen, S. 320 thut. — 13) Nun ift freilich der Inhalt Diefer Botschaft eben bas in Chrifto gegebene Beil und die darauf fich grundende neue Ordnung der Rechtfertigung, auf die man ausschlieflich fein Bertrauen feten foll; die vertrauensvolle Unnahme des Evangeliums tann bemnad gar nicht ohne Bertrauen auf bas in ihm verkundete Beil, die zuversichtliche Ueberzeugung von seiner Wahrheit gar nicht ohne bas zuversichtliche Sichverlaffen auf biefes heil gebacht werden. Schon bei Abraham war fein Glaube zunächst ein πιστεύειν τφ θεφ (Gal. 3, 6. Rom. 4, 3. 17), ein Zutrauen zu Gott,

gang biefes Glaubensbegriffes in den der Rechtfertigungslehre eigenthumlichen zeigt am besten Röm. 1, 17, wo es heißt, daß im Evangelium Gottesgerechtigfeit offenbart wird auf Anlag von Glauben, um Glauben zu wirken (ex πίστεως είς πίστιν). Denn der Glaube, auf Anlag deffen das Evangelium die neue Gerechtigkeit offenbart, ist die zuversichtliche Neberzeugung von der göttlichen Wahrheit deffelben, ohne welche jene unenthüllt bleibt, mahrend der Glaube, der durch feine Rundmachung erzielt wird, das Heilsvertrauen ift, auf Grund beffen man gerecht wird (vgl. das gleich folgende: δίκαιος έκ πίστεως). Es hat darum für Paulus feine Schwierigfeit, wenn der eben entwickelte Begriff bes Glaubens unmittelbar mit jenem technischen Begriff wechselt (Gal. 2, 16. 1 Kor. 15, 11; vgl. v. 14. 17. Röm. 10, 6. 10. 14; vgl. v. 8 f. 14). Sa, es läßt sich oft schwer bestimmen und ift auch mohl von dem Apostel felbst nicht immer mit Bewußtsein unterschieden, ob ba, wo von bem Glauben der Chriften die Rede ift, der Begriff des Bertrauens oder der der lleberzeugung zu Grunde liegt, da auch von dieser wie von jenem ein Bachsthum, eine Stärfung und bergl. ausgesagt werden fann (1 Ror. 16, 13. 2 Ror. 10, 15. 13, 5. Röm. 1, 12). 14)

#### 8. 83. Die Rindicait.

Durch die Rechtfertigung hat Gott dem Gläubigen feine Liebe in einer Beije bewiesen, die ihn berselben für alle Zukunft gewiß macht: er ift in das Kindichafteverhältniß ju Gott getreten. a) Der Befit alles Beiles, ber damit gegeben, wirft im Gläubigen ben inneren Seelenfrieden gegenen und die Freude, welche fein Leid mehr aufheben fann. b) Die innere Gewifibeit aber biefes neuen Beilsftandes tann nur Gott felbft bem Glaubigen geben burch seinen Geift. c) Dagegen ift es ganz unpaulinisch, erft in dem Besite des Beiftes und dem durch ihn begründeten neuen Leben ber Gläubigen das Wesen der Kindschaft zu sehen. d)

a) Wenn der Mensch, nachdem er für gerecht erflärt und so ber Grund, der ihm die Feindschaft Gottes juzog, hinfällig geworden, in den Friedensstand mit Gott getreten ift (Rom. 5, 1), so fann er ber Liebe

wonach er das Wort seiner Verheißung als wahr annahm, was die volle Ueberzeugung voraussette, bag Gott es auch erfüllen tonne (Rom. 4, 21); und baraus entwickelte fich bann jenes unbedingte Bertrauen auf die gottliche Berheifung (not. b), welches ber Typus bes Rechtfertigungsglaubens ift (vgl. auch Gal. 3, 9, wo Abraham im fpezififchen Sinne πιστός genannt wird). — 14) Es muß bestimmt in Abrede gestellt werben, daß je bei Paulus nioris und nioredew eine Bedeutung hat, die fich nicht auf einen diefer Begriffe gurudfuhren ließe, wie noch Baur, G. 154, Reuß II, G. 99-106 annehmen, insbefondere etwa ben objeftiven Ginn von Glaubenslehre. Ueber eine andere Umdeutung bes Glaubensbegriffs vgl. §. 84, b. Gar nicht in Betracht fommen babei natürlich die Stellen, wo nistis Treue (Gal. 5, 22. Rom. 3, 3), nistos treu von Gott (1 Ror. 1, 9. 10, 13. 2 Kor. 1, 18; vgl. 1 Theff. 5, 24. 2 Theff. 3, 3) oder von Menschen (1 Kor. 4, 2. 17; vgl. Rol. 1, 7. 4, 7. 9. Eph. 6, 21), und nioreverdal ri: womit betraut werden (Gal. 2, 7. 1 for. 9, 17. Rom. 3, 2; vgl. 1 Theff. 2, 4) heißt.

Gottes zuversichtlich gewiß sein (v. 5). Gott, der ihm in der Hingabe feines Sohnes ben größten Beweis feiner Liebe gegeben hat zu einer Zeit, wo er noch um seiner Sunde willen ihm verfeindet mar, kann nun, wo er mit ihm verföhnt ift und ihn gerecht gesprochen hat, in alle Zufunft ihm nicht mehr zurnen (v. 6-9), sondern ihm nur immer reicher seine Liebe beweisen (v. 10); ihn kann von der Liebe Gottes nichts mehr scheiden (8, 32-39). Ms Gottgeliebter (Röm. 1, 7. 1 Thess. 1, 4, vgl. 2 Kor. 13, 13: \$\hat{\eta} ayánn 10\tilde{v} 9\tilde{v}0\tilde{v}\$) fann er, wie einst die Israeliten (Röm. 2, 17), sich seiner als seines Gottes rühmen (5, 11: καυχώμενοι εν τω θεω, vgl. 1 Ror. 6, 11. Rom. 1, 8: δ θεός μου, wie 1 Theff. 2, 2. 2 Theff. 1, 12). Dies neue Berhältniß zu Gott wird nun, wie bas Liebesverhältniß, in welchem Ierael ju Gott ftand (§. 71, a), und wie das Liebesverhältniß Chrifti zu Gott (§. 77, c), als Sohnesverhältniß bezeichnet. Baulus felbst bezieht die Beiffagung, wonach Gott der Bater feines Boltes fein will und beffen Glieder ihm Sohne und Tochter fein follen, auf die Christengemeinde (2 Kor. 6, 18; vgl. v. 16), wie auch nach Röm. 9, 26 die "Kinder Gottes" Genannten sein Bolf find. Bas Chriftus als unmittelbar mit dem Anbruche des Gottesreiches gegeben verfündet (§. 20, b; vgl. auch bei Petrus §. 45, d), erscheint bier ver= mittelt durch den Mittelpunkt der paulinischen Beilslehre. Wie in dieser das Heil erft zu Stande kommt durch den richterlichen Akt der Gerecht= sprechung (§. 82), so ist auch der neue Heilsstand, in welchen derselbe versett, als auf einem juridischen Afte beruhend gedacht, sofern der Mensch durch die Adoption (vio Isola: Eph. 1, 5) in dies seinem früheren Knechts= verhältniß (g. 70, b. 72, c) entgegengesetzte Verhältniß zu Gott gestellt wird. Wie der Mensch durch Gottes Erklärung gerecht wird, so wird er durch seine Erklärung auch zum Kinde angenommen. Das Juridische ift freilich auch hier nur die Form; materiell ift beides ein Aft göttlicher Gnade. So wenig der Mensch an sich gerecht ist, so wenig ist er an sich ein Kind Gottes; es ist eine That seiner Gnade, durch welche Gott ihn zum Kinde annimmt. Aber es ift dem Apostel doch ein rechtlich gultiges Berhaltniff, in welches ber Mensch durch diese Adoption versetzt wird, sofern es die Grundlage wird für die Gewifiheit der zufünftigen Theilnahme an den Kindesrechten, welche er daraus folgert. 1) Einen Theil dieser Kindesrechte besitzen die Gläubigen freilich schon jest. Als

<sup>1)</sup> Dbwohl daher die Aboption, wie die Rechtfertigung, unmittelbar in Folge des Glaubens eintritt (Gal. 3. 26), so erscheint sie doch Röm. 8, 23 als etwas, was die Gläubigen noch zu erwarten haben, indem nämlich, wie Chriftus selbst (1, 4 und dazu §. 77, b), sie erst nach dem irdischen Leben in die vollen Kindesrechte und damit in diezeitige Stellung eintreten, in welcher ihr Sohnesverhältniß vollkonnnen offenbar wird (8, 19). Darum wird auch die Weissgung 2 Kor. 6, 18 noch zu den Verheißungen gerechnet, welche die Christen haben (7, 1). Wenn Nösgen, S. 326 f., weil viodesofa Köm. 8, 15, wie das parallele δουλεία zeigt (vgl. auch Gal. 4, 5. Köm. 9, 4), metonumisch den Kindschaftsstand bezeichnet, bestreitet, daß Paulus überhaupt von einem Att der Aboption rede, so übersieht er, daß dieser Ausdruck dasür doch nur gewählt sein kann, weil derselbe als durch eine Kindesannahme zu Stande gesommen bezeichnet werden soll.

Söhne Gottes dürfen sie Gott mit kindlichem, alle Furcht ausschließendem Vertrauen als ihren Vater anrufen (Röm. 8, 15. Gal. 4, 6). 2)

b) Die Summe aller Güter, welche ber Gläubige durch die Gnade in dem neuen Rindschaftsverhältnisse empfängt, bezeichnet Paulus in dem stehenden Segenswuniche der Briefeingange nach gemeindristlichem Sprachgebrauch als das Seil  $(\epsilon i\varrho \dot{\eta} v\eta)$ , weshalb dasselbe auch überall von Gott unserem Bater abgeleitet wird. Digenthümlich ist dem Apostel aber der reichere Gehalt, welchen dieser Begriff im Zusammenhange seiner Beilslehre erhalt, und die Art, wie er den Begriff der eloging subjektiv mendet. Dann fteht elogin von dem inneren Gefühl diefes Wohlfeins, von dem Seelenfrieden, den diefer Beilsbefit im Gläubigen erzeugt (1 Ror. 7, 15, vgl. 1 Theff. 5, 23. 2 Theff. 3, 16). Der Friedens= stand mit Gott, Rom. 5, 1 ausdrücklich durch den Zusatz noos rov Deóv bezeichnet, ist der Grund dieses inneren Seelenfriedens, aber nicht er selbst. In diesem Sinne charafterifirt die elogien neben der dixacooun den neuen Beilsstand der Christen (Röm. 14, 17). Daneben steht hier, wie 15, 13, die Freude (xagá), die ja selbstverständlich da eintritt, wo mit jeder inneren Beunruhigung auch jeder mahre Grund zum Schmerz und zur Trauer fortfällt, und die daher auch 2 Kor. 1, 24 unmittelbar mit dem Glauben gegeben erscheint. Aeugere Trübfal fann diese Freude nicht aufheben (2 Kor. 6, 10. 8, 2; vgl. 1 Theff. 1, 6), weshalb der Apostel die Chriften wiederholt dazu auffordert (2 Kor. 13, 11. Röm. 12, 12; vgl. 1 Theff. 5, 16).

c) Die Adoption ist an sich ein ganz objektiver Borgang, eine reine That Gottes, die ihre Bedeutung für unser Bewußtsein erst empfangen

<sup>2)</sup> Uebrigens nennt Paulus Gott verhältnismäßig seltener als in den Thessalonicherbriesen (§. 61, b) unseren Vater, nämlich nur in den stehenden Segenswünschen am Eingange der Briese (Gal. 1, 4. 1 Kor. 1, 3. 2 Kor. 1, 2. Köm. 1, 7). Auch bier werden die Christen als Brüder angeredet (vgl. §. 62, b) und bezeichnet; aber wenn auch Köm. 8, 29 zeigt, daß diese Bezeichnung sich auf die Gotteskindschaft gründet, so wird sie doch meist nur gebraucht, um ihre Verpssichtung zur Liebe unter einander zu betonen (1 Kor. 6, 5 f. 8. 8, 11 ff. Köm. 14, 10. 13. 15. 21).

<sup>3)</sup> Das ATliche Ciby bezeichnet eigentlich ein von Trubfal, Kampf und Gefahr befreites, in fich befriedigtes Bohlfein. Ebenso tommt bei Paulus elphyn vor im Gegenfate zu der den Gottlofen gebrohten Bibbis (Rom. 2, 10 vgl. mit v. 9), als das, was bem v. 7 verheißenen Leben erft feinen vollen Werth giebt (vgl. 8, 6: ζωή καὶ elpήνη), im Gegensate zu außerer oder innerer Gefahr (15, 33 vgl. mit v. 31; vgl. 1 Theff. 5, 3), ober von ber Eintracht, die allen Kampf und alle Zwietracht ausschließt (1 Ror. 14, 33. 16, 11. 2 Ror. 13, 11. Röm. 14, 19. 16, 20; vgl. 1 Theff. 5, 13). Aber icon in der Beiffagung Jef. 52, 7 bezeichnet eiphyn den Inhalt der meffianischen Beilsbotichaft (Rom. 10, 15). Go fonnte ber judifche Glüdwunich (εἰρήνη όμίν: Luc. 10, 5. Marc. 5, 34. Joh. 20, 19. 21. 26. Jac. 2, 16) in hoherem Sinne auch im Christenthume beibehalten (1 Betr. 5, 14. 3 Joh. v. 15) ober, wie bei Baulus, mit der Unwünschung ber Gnade (vgl. 1 Betr. 1, 2. 2 Betr. 1, 2. Upoc. 1, 4) ober ber Barmherzigfeit (Gal. 6, 16; vgl. Jud. v. 2) oder mit beibem (1 Tim. 1, 2. 2 Tim. 1, 2. 2 Joh. v. 3) fombinirt werden. Wir haben es hier ohne Zweifel mit einer allgemein driftlichen Terminologie zu thun. Otto (Jahrb. f. beutsche Theologie 1867, 4) fucht fogar nachzuweisen, daß diese Segensformeln driftianifirte Umbildungen bes aaronitischen Segens (Num. 6, 24-26) find.

fann, wenn die innere Gewigheit davon in uns gewirft wird. Dies fann aber nur dadurch geschehen, daß Gott felbst uns ben Geift der vio θεσία giebt (Röm. 8, 15), der uns bezeugt, daß wir Gottes Kinder find (v. 16): oder daß ber Geift, den fein Sohn hatte, nun auch in uns ein Anrufen des Baters mit findlichem Bertrauen wirft (Gal. 4, 6). Durch biesen Beist ist nun die Liebe Gottes ausgegossen in unsere Bergen (Röm. 5, 5), d. h. ein Gegenstand unseres Bewuftseins geworden, und Diese Gewifiheit der Liebe Gottes ist identisch mit dem Bewuftsein der Adoption. Darum ist die Freude und der Friede, die wir als die Folge bes neuen Beilsstandes erfannten, eine Frucht des Geistes (Gal. 5. 22), und die Freude eine Freude im heiligen Geifte (Rom. 14, 17: val. 1 Theff. 1, 6). Dieser Beift, in welchem uns Gott unjere Beilegewißbeit gleichsam mit seinem Siegel versehen hat, ift selbst das Angeld aller noch zu erwartenden Heilsvollendung (2 Kor. 1, 22. 5, 5: ἀδδαβών. Röm. 8, 23: anagxy); durch ihn erwarten wir auf Anlaß Glaubens die der (uns geschenkten) Gerechtigkeit verheißene Heilsvollendung (Gal. 5, 5 und dazu §. 82, b. Anm. 5). Schon hieraus erhellt, daß die objektive Gnadenthat Gottes in der Rechtfertigung gar nicht gedacht werden fann ohne eine entsprechende, unmittelbar in das subjektive Leben des Einzelnen eingreifende, welche in der Mittheilung des Geiftes besteht, ba ja bas objektive Heil ohne die subjektive Gewißheit davon für den Einzelnen werthlos bleibt.4) Die diaxovia ths dixacooung muß zugleich eine διακονία του πνεύματος sein (2 Kor. 3, 8 f.). Un diese zweite Gnaden= that Gottes, die natürlich ebenso wie die erste objettiv durch Christum und subjettiv durch den Glauben vermittelt ist (Gal. 3, 2. 5. 14), knupft fich die andere Seite der paulinischen Beilslehre (vgl. Rap. 7).

d) Es ist von entscheidender Bedeutung für das Verständnis der paulinischen Heilslehre, die Gnadenthat Gottes, durch welche der Mensch gerechtfertigt und in das neue Kindschaftsverhältnis versetzt wird, aufs strengste zu scheiden von der zweiten Gnadenthat, welche in der Mitteilung des Geistes und seinen Heilswirfungen besteht, wenn auch die erste derselben die Vergewisserung unseres Gnadenstandes ist. So wenig wie die Sohnschaft Christi (vgl. §. 77, c. Anm. 2) wird die Kindschaft der Gläubigen wesentlich oder zugleich (Viedermann, S. 276. Kübel, S. 406) begründet durch die Mittheilung des Geistes und das durch ihn gewirkte gottähnliche Leben der Christen. Weil wir bereits wirklich Söhne Gottes sind (bem. das nachdrücklich betonte èsoxé), hat Gott den Geist seines Sohnes in unsere Herzen gesandt (Gal. 4, 6). Absichtlich wird

<sup>4)</sup> Nicht als ob die Rechtfertigung eine bloß vorgestellte bliebe, die erst durch die Wirssamseit des Geistes ein wahrhaft reelles dexacododat werde, wie Baur, S. 175 meint (vgl. auch R. Schmidt, S. 122). Die Rechtfertigung ist völlig vollendet von Seiten Gottes und wird nirgends erst von der Virssamseit des Geistes oder gar der durch ihn gewirkten faktischen dexacodorn abhängig gemacht, wodurch die ganze Rechtfertigungslehre des Apostels in ihrer eigentlichen Tendenz ausgelöst würde. Nur die subjektive Gewisheit der Rechtfertigung und ihrer Folgen wird uns durch den Geistgegeben; aber diese gehört nicht zu der Vollendung des Rechtfertigungsprozesses als solchen, wie Baur meint, sondern nur zur Vervollständigung des dem Menschen zugedachten Heiles, das mit der Rechtfertigung beginnt.

Diese zweite Gottesthat in ihrer vollen Objeftivität und selbst im Ausdruck gang analog beschrieben, wie die Sendung des Sohnes (v. 4), die unfere Adoption vermittelt hat (v. 5). Was der Sohn besaß, mußte auch den Gottessöhnen zu Theil werden. Wenn aber der Geist kommt, um die Gläubigen ihrer Adoption gewiß zu machen (v. 6), so muß dieselbe bereits vollzogen sein, sie kann nicht erft durch die Geistesmittheilung begründet werden. Auch Rom. 8, 14 besagt nach dem Zusammenhange nur, daß ber Gläubige an den Wirfungen des Geistes sein Kindschaftsverhältniß erkennt. Allerdings beruht dieses Erkennen barauf, daß, weil bas Rind bem Bater ähnlich ift, der vom Geiste Gottes Getriebene auch fein Rind fein muß, d. h. auf der metaphorischen Fassung des Rindschaftsbegriffes, die wir in den Reden Jesu fanden (S. 21, c. Unm. 1). Allein baraus folgt feineswegs, daß dieje Aehnlichkeit den Gläubigen erft zum Rinde macht, und er so erst durch die Geisteswirfung ein Rind Gottes wird. Bielmehr erhält er den Geift, der ihn Gott ähnlich macht, erft, nachdem ihn Gott jum Kinde angenommen hat, fo daß diefe Beifteswirkung neben dem von ihm gewirften Abbarufen v. 15 ausdrücklich als ein zweites Zeugniß für unsere Kindschaft bezeichnet werden fann. 5) Für Paulus ift es von entscheidender Bedeutung, daß die gnädige Rindesannahme von Seiten Gottes, die uns burch ben Beift gewiß gemacht wird, die unerläßliche Boraussetzung ift fur jede weitere erfolgreiche Birksamkeit des Beiftes in und; gerade wie in der Lehre Zesu nur die Reichsgenoffen, die Gott als ihren Bater anrufen, Rinder Gottes werden fonnen im Sinne ber sittlichen Gottähnlichkeit (§. 21, c).

<sup>5)</sup> Böllig willfürlich identifizirt Nösgen, S. 327 den Rindschaftsftand mit bem Befit des Beiffes und ftreicht damit einfach die gange in diesem Baragraphen entwidelte Lehre des Paulus. Nach Benichlag, G. 199 f. ift in dem Begriff viodesia beides gusammengefaßt, die Kindesannahme und "die Zeugung aus Gott", ein Begriff, ber bei Paulus nirgends vorkommt. Er fieht Rom. 8, 14 ftatt ber Erweisung die Konstituirung ber Bottesfindichaft und folgt Gal. 3, 26 ber alteren, bie Bedantenfolge einfach umtehrenden Auslegung. Das nvedua vioderias (Rom. 8, 15) tann icon fprachlich nicht, wie R. Schmidt, S. 122 will, ben Beift bezeichnen, ber bie vioderia mirft, fondern nur ben Beift, ber dem Kindschaftsftande eignet. Auch aus Gal. 3, 27 folgt nicht, bag bas Kindschaftsverhältniß erft burch die Einverleibung in Chriftum fonstituirt wird (R. Schmidt, S. 121); benn hier foll feineswegs erwiesen werden, baß fie in Chrifto fammtlich Gottesfohne find, fondern daß fie durch den Glauben an Chriftum Gohne Gottes geworden find, welche die Erbichaft (b. h. den vollendeten Seilsbefit) ju erwarten haben (v. 29). Da nämlich die Gläubigen (v. 26) als folche getauft und in Chriftum einverleibt find (v. 27), fo daß fie nun mit Chrifto Eins geworden (v. 28), fo gehören fie zu bem Abrahamssamen, bem nach v. 16 die Berheißung ber αληρονομία gegeben ift (v. 29). Die gangbare Digbeutung der Stelle (vgl. auch Benfchlag, S. 200) iiberfieht, daß bie Begründung von v. 26 nach dem gangen Zusammenhange, in welchem es fich überall um die Bedingung für die Erlangung ber verheißenen Beilsvollendung handelt, nicht in v. 27 allein, sondern nur in v. 27-29 liegen fann.

# Siebentes Kapitel. Das neue Leben.

#### §. 84. Die Taufe.

Bgl. Joh. Gloël, ber heilige Geist in ber Heilsverfündigung des Paulus. Halle 1888. H. Gunkel, die Wirkungen des heiligen Geistes. Göttingen 1888.

Die Taufe auf den Namen Christi, welche den Glauben an ihn voraussetzt und zur ausschließlichen Angehörigkeit an ihn verpflichtet, kann zunächst als Abwaschung der Schuldbesleckung betrachtet werden; in ihr wird aber zugleich der heilige Geist Gottes mitgetheilt, welcher im Gläubigen das Prinzip eines neuen Lebens ist. a) Durch diesen Geist, welcher der Geist Christi ist, tritt der Gläubige in eine Lebensgemeinschaft mit Christo, kraft welcher Christus in ihm und er in Christo lebt. b) In dieser Lebensgemeinschaft mit dem gestorbenen und auferstandenen Christusstirbt der Gläubige seinem alten Wesen nach und beginnt ein neues Leben. c) So vollzieht sich an ihm in der Tause eine Neuschöpfung, durch welche prinzipiell in ihm die Heiligkeit und Gerechtigkeit verwirkslicht wird. d)

a) Auch in den paulinischen Gemeinden geschah, wie in der Ur= gemeinde (Act. 8, 16), die Aufnahme in die Chriftengemeinde durch die Taufe auf den Namen Christi (1 Kor. 1, 13-16). Die Taufe fett alfo den Glauben an ihn ale an den, welchen die Chriftengemeinde mit dem Namen ihres Herrn bezeichnet, 1) voraus und verpflichtet zugleich zu einer Angehörigkeit an ihn, die jede Abhängigkeit von einem Anderen ausfcließt (v. 12, vgl. 3, 23: vuers Xoiorov), sofern er durch feine Gelbst= hingabe am Kreuz sich ein Recht darauf erworben hat (1, 13, val. 2 Kor. 5, 15. Röm. 14, 9). Zunächst fann nun die Taufe (wie bei Betrus §. 41, a. 44, b) als Abwaschung von der Schuldbefleckung betrachtet werden (1 Kor. 6, 11: ἀπελούσασθε); benn fo gewiß man in der Taufe seinen Glauben bekennt, empfängt man in ihr auch das symbolische Unterpfand ber burch ben Glauben bedingten Gundenvergebung oder ber Recht= fertigung. Allein die ursprüngliche Symbolif des Taufritus wies nach §. 21, b auf das völlige Abthun der bisherigen Gefinnung und die Erneuerung bes gefammten Sinnes und Lebens bin. Bon biefem Bunfte aus hat der Apostel seine eigenthümliche Lehre von der Taufe ausgebildet, indem er an die urapostolische Borftellung anknupft, wonach die driftliche

<sup>1)</sup> Wie dieser Glaube an Christum immer zugleich ein Vertrauen auf ihn als den Heilsmittler (v. 13: ἐσταυρώθη περί όμων) involvirt (§. 82, d), so redet der Apostel 1 Kor. 10, 2 davon, daß die Jöracliten auf Moses getauft wurden, indem sie auf Grund der Gnadenersahrung am rothen Meere auf ihn als den gottgesandten Erzetter vertrauen lernten (Ex. 14, 31).

Taufe die messianische Geistestaufe ist (vgl. §. 41, a. 44, b). 2) Die Mittheilung des Geistes, welcher den Gläubigen erst seiner Rechtfertigung gewiß macht und ichon barum mit ber Zutheilung ber Sündenvergebung in der Taufe unmittelbar gegeben sein muß (§. 83, c), erfolgt auch bei ihm in der Taufe, in der wir mit Einem Beiste (er eri arevuare nach ber ursprünglichen Form des Taufritus) getauft sind zu Einem Leibe (1 Kor. 12, 13), was gleich darauf unter einer anderen Vorstellungsform als ein Getränktwerden mit Einem Geifte bezeichnet wird. Gewöhnlich beift dieser Geist der Geist Gottes (1 Ror. 6, 11. 7, 40. 2 Ror. 3, 3. Rom. 8, 14), oder, wie 1 Kor. 12, 3 im Parallelismus, ber heilige Geift (1 Ror. 6, 19. 2 Ror. 6, 6. Röm. 9, 1. 14, 17. 15, 16). Aber gang eigenthumlich ift es unferem Apostel, daß dieser Beift nun im Christen das Prinzip eines neuen Lebens wird, wie wir es schon in den Theffalonicherbriefen (§. 62, d) fanden. 3) Die Gottestinder erkennen ihre Rindschaft daran, daß sie von dem Beiste Gottes getrieben werden (Rom. 8, 14 und dazu §. 83, d, vgl. auch Gal. 5, 18), daß der Geift das bewegende Prinzip ihres Lebens ift. Die normgebende Macht (vouos) dieses Geistes hat sie frei gemacht von der normgebenden Macht (vouos) ber Sunde (Röm. 8, 2), und der neue Lebenszuftand des Chriften ift eine Wirfung des Geistes (7, 6: καινότης πνεύματος; vgl. Gal. 5, 25: ζωμεν πνεύματι). Ueberall ist dabei der Geift als eine göttliche Rraft gedacht (vgl. 1 Kor. 2, 12), welche Gott giebt (2 Kor. 1, 22. Röm. 5, 5. 1 Theff. 4, 8); die Gläubigen empfangen und besitzen ihn (Röm. 8. 15. 1 Kor. 6, 19), wie jede göttliche Gabe. 4) Wie allem avevuatien

<sup>2)</sup> Paulus will Rom. 6 zeigen, daß feine Lehre von ber Rechtfertigung feineswegs zu einer sittlichen Larbeit führe, welche ein eniuever th auapria bulbe (v. 1), daß ber Gerechtfertigte vielmehr pringipiell ber Gunbe geftorben fei (v. 2). Um bies ju beweisen, geht er nun nicht etwa auf den Aft der Rechtfertigung felbst zurud, mas doch scheinbar durch den Zusammenhang am nächsten gelegt war, sondern auf die Taufe (v. 3). Hieraus folgt also einmal, daß bei ihm das neue Leben bes Christen fich nicht burch einen pinchologischen Brogeg aus dem Rechtfertigungsbewußtsein heraus entwidelt (vgl. die treffende Ausführung bei Ritichl II, S. 342. 356 f.), und sodann, daß es fich in der Taufe nicht bloß um eine symbolische Berficherung der Rechtfertigung handeln fann, fondern mit ihr noch etwas Underes gegeben fein muß, wodurch eine prinzipielle Erneuerung im Menschen faktisch vollzogen ift. Das ift aber nur möglich, wenn in der Taufe der Beift mitgetheilt wird, obwohl der Apostel nach der Defonomie bes Römerbriefes, auf biefes die neue Lebensgerechtigfeit positiv verwirklichende Pringip erft in Rap. 8 zu reden fommt. - 3) Ratürlich ift daneben der Beift auch, wie in ber urapostolischen Berkundigung (§. 40, a. Unm. 1; vgl. §. 62, d), das Pringip der Gnadengaben, mit benen Gott bie Blaubigen ju feinem Dienft an ber Gemeinde ausruftet (1 Kor. 12, 4). Dit der Borftellung, wonach dieser Geist die Seilsgewißheit im Gläubigen wirft, hängt es gusammen, daß niemand (auf Grund jener Beilsgewißheit) Jesum als herrn (und heilsmittler) befennen fann, εί μη έν πνεύματι άγίω (12, 3). Aber auch fonft ift Alles, mas irgent jum Beftande ober jur Forderung des Chriftenlebens gehört, eine Geisteswirfung, ein avermatinov (1 Kor. 9, 11. Rom. 1, 11, 15, 27). Alle driftlichen Tugenden find Früchte des Geistes (Gal. 5, 22 f.), die Liebe ift eine vom Geist gewirkte (Röm. 15, 30), der Geist ift ein πνευμα πραότητος (Gal. 6, 1. 1 Kor. 4, 21). — 4) Unmöglich fann bemnach ber Geift als felbstftändige Perfonlich= feit gedacht fein, wie noch Sahn, G. 118 behauptet (vgl. auch Immer, G. 298 f.,

bie δύναμις spezifisch eignet (15, 43 f.), so geht auch von dieser göttslichen Kraft eine Machtwirfung aus (2, 4, vgl. die δύναμις πνεύματος Köm. 15, 13. 19; auch 2 Kor. 6, 7. 1 Thess. 1, 5), und diese bewirft eben eine völlige Erneuerung des Sinnes und Lebens, wie sie die Symbolik des Taufritus andeutet. Gewiß ist der Empfang des Geistes durch den Glauben vermittelt (Gal. 3, 14, vgl. v. 2. 5), das schließt aber feineswegs aus, daß derselbe nach göttlicher Ordnung in der Tause, in welcher man diesen Glauben bekennt, mitgetheilt wird, so daß dieselbe nicht bloß "eine Gelegenheitsursache des vorzüglichen Innewerdens desselben" (Beyschlag, S. 254) ist.

b) Die in der Taufe begründete Angehörigkeit an Christum (not a) erkennt man nach Köm. 8, 9 an dem Besitz seines Geistes (Gal. 4, 6. 2 Kor. 3, 17, vgl. Phil. 1, 19), der nach dieser Stelle identisch ist mit dem Geiste Gottes. Da nun der erhöhte Christus ganz aresõua geworden ist (1 Kor. 15, 45), so ist Christus selbst im Menschen durch seinen Geist (Köm. 8, 9 f.). An dem Sein Christi in ihm erkennt man den wahren Christen (2 Kor. 13, 5); Paulus bekennt von sich, daß nicht mehr er lebt, sondern Christus in ihm (Gal. 2, 20). So mystisch diese Aus-

Nösgen, S. 264 f.). Benn mit rhetorischer Absichtlichkeit (vgl. §. 83, d) die Mittheilung bes Beistes als eine Sendung dargestellt wird gang analog ber bes Sohnes (Gal. 4, 6; vgl. v. 4), wenn der Geift als in uns wohnend (d. h. feine bleibende Stätte habend) bezeichnet wird (Rom. 8, 9. 11), wenn er, der uns jum Beten und Seufzen treibt und als eine gang objektiv in une wirkfame Dacht von unferem burch ihn gewirften subjektiven Beistesleben noch unterschieden werden foll, felbft als in uns Abba rufend (Gal. 4, 6) und bulfreich mit feinem Seufzen für uns eintretend erfcheint (Röm. 8, 26 f.), wie fonft Chriftus uns vertritt (v. 34): fo fann nur durch ein gang unhermeneutisches Breffen bes Ausbruckes baraus feine Berfonlichkeit gefolgert werden. Noch weniger folgt dieselbe daraus, daß ihm 1 Kor. 2, 10 ein Erforschen der Gottestiefen beigelegt wird, da dies im Folgenden ausdrücklich durch die Unalogie bes menichlichen Gelbitbemußtfeins erläutert wird, der Geift alfo geradezu als Trager des gottlichen Gelbstbewußtseins erscheint (v. 11). Soll das von ihm als folchem Gejagte tropbem auf ben uns mitgetheilten Beift Anwendung leiben, fo muß in diefer von ihm ausgebenden Rraft Gott felbft mit feinem Gelbitbewußtfein gegenwärtig und wirkfam gedacht werden, wie ja auch 3, 16 unfehlbar Gott felbst es ift, ber durch feinen Beift in uns Wohnung macht. Darum fann auch 12, 11 die Wirtfamfeit bei ber Bertheilung ber Gnadengaben auf das Bollen des Geiftes gurudgeführt werden (xabac Sooberat), obwohl v. 6 f. Gott felbst es ift, der fie in der angemeffenen Bertheilung bewirkt. Die von Gott ausgehende geistige Kraft, die auf Erkennen und Wollen bes Menschen wirken soll, kann natürlich nur erkennend und wollend gedacht werden. Aber wie 2, 11 bas gottliche Gelbstbewußtsein der Grund biefes Erkennens, fo ift bier ber aöttliche Gnadenwille der Grund dieses Bollens, nirgends jedoch ift an bas Erfennen und Bollen eines von Gott verschiedenen Subjettes gebacht. Und wenn 2 Ror. 13, 13 neben Gott und Chrifto ber beilige Geift wie ein brittes felbfiftanbiges Gubjett genannt wird, fo führt hier gerade bie Borftellung einer Untheilnahme an bemfelben (vgl. Phil. 2, 1) aufs beutlichste auf einen fachlichen Besit.

<sup>5)</sup> Zum wahren Chriftsein kommt es nicht, bis Christus im Menschen ausgestaltet ist, wie der Embryo im Mutterleibe (Gal. 4, 19). Wie in der Geschlechtsgemeinschaft Mann und Weib ein Fleisch werden (1 Kor. 6, 16), so werden in dieser innigsten Lebensgemeinschaft Christus und der Gläubige Ein Geist (v. 17), weil eben sein Geist unser Geist wird. Aus dem Wechsel der Ausdrücke in Köm. 8, 9 f. erhellt nicht nur,

fagen klingen, weil meift auf die Bermittlung des darin Ausgedrückten nicht weiter reflektirt wird, so ist boch nach bem Obigen feine Frage, daß die Lebensgemeinschaft mit Chrifto bei Paulus nicht als eine unmittelbare (also innstische im engeren Sinne), sondern als eine durch den Beist Christi vermittelte gedacht ift. Für diese Lebensgemeinschaft mit Chrifto hat nun aber Paulus auch noch eine andere Vorstellungsform ausgeprägt. Wie ber, welcher den Geift Gottes hat, nun im Lebenselement Dieses Geiftes ift (Röm. 8, 9), so ift jeder, der den Geift Chrifti oder Chriftum in sich hat, nunmehr auch in ihm; und in diefer Lebensgemeinschaft mit Chrifto entfaltet der Beift seine uns von der Macht der Gunde befreiende Wirksamfeit (v. 2).6) Für diese Borstellung bot nun dem Apostel die Form bes Taufritus noch einen ausbrucklichen Anknupfungspunkt. Die folenne Formel Bantileo Jai els Xoiotóv nimmt er 6, 3 sichtlich nicht in ihrem uriprünglichen Sinne von einem Getauftwerden auf Chriftum hin (= eis ονομα Χοιστού), jondern dem lokalen Ginne des eis gemäß von einem Eingetauchtwerben in ihn hinein, wodurch man in eine reale Lebensgemeinschaft mit ihm versett wird. Wie viele in Christum getauft sind, Die haben Christum angezogen (Gal. 3, 27). Wie der Mensch in einem Rleide, das er angezogen, ift, so ift die Folge dieses Angezogenhabens Chrifti, daß sie nun in ihm find (v. 28: πάντες ύμεῖς εἶς έστε εν Χριστῷ Ἰησοῦ). 7) Bie die Geistesmittheilung den Glauben voraussett,

daß das πνεύμα Χριστού έχειν und das Χριστός εν γμίν völlig synonym find, sondern auch, daß der den Chriften mitgetheilte Beift bald als Beift Gottes, bald als Beift Chrifti, d. h. als die beiden in gleicher Beise eignende gottliche Geiftestraft bezeichnet wird, woraus wiederum zweifellos folgt, daß, wenn man hier nicht Borftellungsweifen als Bermittlung heranziehen will, die dem Apostel gang fremdartig find, der Geift nicht als perfonlich gedacht fein fann. Bollends aber eine Jdentifizirung Chrifti und bes πνεδιμα, wie sie 2 Kor. 3, 17 (6 ωύριος τὸ πνεδιμά εστιν) vorfommt, sofern, wo er ist, eben fein Beift ift und wirft, ift gang unbentbar, wenn Baulus auf eine immanente Trinität refleftirt haben follte. - 6) Der Rachdruck liegt auf bem vor indevoliepwas ftehenden er Χριστφ Ίησου, bas an das τοις er Χρ. Ίησ. v. 1 anfnüpft. Dies Sein in Chrifto bezeichnet also nicht bloß eine außere Berbindung mit Chrifto, wie bas oi εν τφ νόμφ (Rom. 3, 19) die Stellung innerhalb des Gefetes, fondern bas mit bem Unfang des Chriftfeins gegebene Ginverleibtfein in Chriftum (1 Ror. 1, 30: bueic core εν Χριστῷ; 2 Ror. 12, 2: ἄνθρωπος εν Χρ.; Röm. 16, 7: οἶ πρὸ εμοῦ γεγόνασιν εν Xp.; vgl. v. 11). In biefer Lebensgemeinschaft mit Chrifto gelten bie Unterschiede des vorchriftlichen Lebens nichts mehr (Gal. 5, 6); in ihr find die Chriften, was fie find, reich (1 Kor. 1, 5), flug (4, 10), treu (4, 17), unter Umftanden auch ichwach (2 Kor. 13, 4), nur in ihr hat Paulus Mitarbeiter (Rom. 16, 3. 9). Benn also Baulus in eine Formel von ursprünglich allgemeinerem Sinne erft eine tiefere Bedeutung im Sinne seiner eigenthümlichen Lehranschauung hineingelegt hat (vgl. §. 62, d. Anm. 5), fo ichlägt boch jener ursprüngliche Ginn zuweilen noch wieder hindurch. In bemfelben Bufammenhange werden Chriften als bewährt und ausgezeichnet in Chrifto bezeichnet (Röm. 16, 10. 13), und 1 Kor. 4, 15. 11, 11. 15, 18 scheint vollends das ev Xpcoto gang den Christenstand als folden zu bezeichnen (vgl. 1 Theff. 4, 16), wie auch die Formel exxlyotat ex Xpisto (Gal. 1, 22; vgl. 1 Theff. 2, 14) noch vorksmint. Böllig von diefer Anwendung ber Formel auf das subjettive Sein des Chriften ift aber gu unterscheiden ihre Unwendung auf irgend ein objeftives Berhaltniß, beffen Begrundetfein in Christo sie bezeichnet; vgl. §. 75, d. — 7) Gal. 3, 29 (εὶ δὲ όμεὶς Χριστού) er-Scheint die in der Taufe begrundete Bugehörigkeit zu Christo geradezu als Wechselbegriff

fo natürlich auch die durch sie bewirfte Lebensgemeinschaft mit Christo; aber nie kann dieselbe durch ein Berhalten des Menschen zu Stande kommen, sondern nur dadurch, daß Christus durch Mittheilung seines Geistes in diese Lebensgemeinschaft mit ihm tritt. daß darin eben liegt der tiesste Kern der paulinischen Gnadenlehre, daß das neue Leben des Christen sich nicht durch einen rein psichologischen Prozes aus dem Glauben entwickelt (so wenigwie aus der Rechtsertigung, vgl. not. a. Anm. 2), womit immer irgend wie für die Entstehung desselben ein menschlicher Faktor mit in Anspruch genommen würde. Vielmehr wie die Rechtsertigung eine reine göttliche Gnadenthat ist, so ist auch die Mittheilung eines neuen Lebensprinzips eine zweite göttliche Gnadenthat, auf die uns schon die

bes Seins in Chrifto, wie Rom. 8, 9 f. als Bechfelbegriff des Seins Chrifti in uns; und 1 Kor. 15, 23 heißen alle die, welche er Xpisto find (v. 22), of too Xpistod. Wenn es 12, 13 von der Taufe heißt: er ert nrebuate hueig nartes eig er owna εβαπτίσθημεν, fo find die Chriften zu diefer Einheit des Leibes eben badurch gelangt, daß fie alle in gleicher Weise er Χριστώ find (Röm. 12, 5: οί πολλοί εν σωμά έσμεν èv Χριστώ). Wenn es 2 Kor. 1, 21 fo scheinen fann, als ob das Sein in Chrifto, welches durch das βεβαιοον είς Χριστόν dauernd gesichert wird, die Boraussetzung ber Salbung mit bem Beifte fei, fo ift hier doch nur ihre allerdings burch die Beiftesmittheilung vermittelte Amtsweihe (χρίσας) erst nachgebracht, weil sie in noch höherem Mage bie von Gott ihnen mitgetheilte Zuverlässigfeit des Xpistos im hochsten Ginne (val. §. 77, a) verbürgt. — 8) Daraus erhellt von felbit, daß die fo weit verbreitete Borftellung, als gehöre die Lebensgemeinschaft mit Chrifto zum Befen des Glaubens (vgl. 3. B. Lechler, S. 115. Megner, S. 265. Reuß II, S. 102 f. Baur, S. 176 f.), nicht paulinisch ift. Bergebens beruft man fich dem fo flar vorliegenden Zusammenhange des paulinischen Systems gegenüber für die gangbare Auffaffung auf 2 Ror. 13, 5, wo nur scheinbar das eare er τη πίστει und das 'Ιησούς Χριστός er ύμεν Synonymbegriffe find, mahrend in Bahrheit die Frage nach jenem baraus entichieden werden foll, ob biefes fich vorfindet, diefes also die nothwendige Folge von jenem ift. Auch Gal. 2, 20 steht keineswegs das Ch er epol Xpioros mit dem Ca er niorei in Parallele; vielmehr wird gerade dem neuen Leben des Apostels, welches allein der in ihm (burch seinen Beift) lebende Chriftus lebt, das entgegengesett, was noch in feinem Fleischesleben von eigenem Leben in ihm ift (o de vor ζω er rg σαρκί), was aber nun auch völlig aufgeht in das ζην εν πίστει, fo daß die πίστις gerade als das ihm Gigene im Gegensatze genannt wird zu bem, was gar nicht fein, sondern lediglich Chrifti ift. Gewöhnlich will man burch jene angeblich tiefere und reichere Faffung bes Glaubensbegriffes ben Anknüpfungspunkt gewinnen für die Entstehung des neuen Lebens, das aus der Lebensgemeinschaft mit Christo hervorgeht; man übersieht aber, daß badurch, ebenso ber paulinische Glaubensbegriff alterirt wird, dem es gerade eigen ift, daß er bas rein religiose Bertrauen auf die gottliche Gnade ift, bei dem pringipiell von jeder fittlichen Aftion abstrahirt wird, wie die Lehre von der Rechtfertigung, die dann eigentlich fein Gnadenakt mehr ift, weil sie nicht dem Thatbestand entgegen erfolgt, sondern einem von Gott erkannten, wenn auch erft im verborgensten Reim vorhandenen Thatbestand entspricht. Fir Benfchlag freilich erhellt gerade daraus, bag Gott "fich nicht felbst eine Unwahrheit (ein I für ein U) vormacht, wenn er ben Gottlosen gerecht spricht" (S. 198), und er nennt obige Darlegung ohne andere als die bort widerlegten Grunde "ein tiefgreifendes Borurtheil" (G. 180). Nosgen, G. 325 weift beibe Auffassungen ab, und redet von einem Regiprogitätsverhältniß des Glaubens und des neuen Lebens.

Lehre von der Rechtfertigung selbst als eine schlechthin nothwendige hinwies

(§. 83, c).<sup>9</sup>)

c) Für den Christen ist Christus zunächst nothwendig der gestorbene; denn als solcher ist er ihm der Heilsmittler. Fühlt fich also der Christ in einer realen Gemeinschaft mit diesem Christus, so ift er mit ihm ge= freuzigt (Gal. 2, 20; vgl. 6, 14. Röm. 6, 6. 8). 10) Die Taufe, die ihn in diese Gemeinschaft versetzt hat, ist nicht nur ein Gingetauchtwerden in ihn (Barrizso Jai els Agiocóv), sondern insbesondere ein Eingetauchtwerden in seinen Tod hinein (βάπτισμα είς τον θάνατον αὐτοῦ); und wie die Gewißheit des Todes Chrifti versiegelt ift durch sein Begräbniß (§. 78, a. Unm. 2), so ist auch das Untertauchen des Täuflings in der Symbolit des Taufritus ein Begrabenwerden, durch welches dies Geftorbensein mit Chrifto verfiegelt wird (Röm. 6, 4): bas in ihr finnbildlich versiegelte Sterben mit Chrifto ift eben ein Sterben des alten Menschen, ein Bernichtetwerden des Leibes, sofern derselbe bisher ein von der Sünde beherrichter mar (v. 6), wodurch der Mensch der Sünde ab= ftirbt (v. 2, 11), von ihrer Herrschaft befreit wird (v. 6. 18. 22), also seine ganze bisherige Gefinnung und Lebensrichtung ablegt. Aber damit ift ja die positive Erneuerung derselben, die mit zu der in der Taufe ver= finnbildeten μετάνοια (not. a) gehört, von felbst gegeben. Sind wir nämlich durch diese Aehnlichkeit seines Todes, d. h. badurch, daß dieser fein Tod in unserem inneren Leben nachgebildet ift, mit ihm verwachsen (σύμφυτοι γεγόναμεν), d. h. in eine reale Gemeinschaft mit ihm gefommen, jo muß sich dieselbe auch bewähren in Beziehung auf die Auf= erstehung (v. 5), die dem Tode Chrifti unmittelbar folgte und ohne bie er ebenfalls unser Beilsmittler nicht mare. Es fann nur Zufall fein, menn der Terminus συνεγείρεσθαι (Kol. 2, 12. 3, 1. Eph. 2, 6) in unseren Briefen nicht vortommt, und wenn die naheliegende Unalogie dieser Auferweckung mit dem Auftauchen aus dem Taufwaffer nicht durchaeführt

10) Wenn es nach Gal. 5, 24 (οί τοῦ Χριστοῦ ἐσταύρωσαν τὴν σάρκα) scheint, als vollziehe der Menich biefe Tödtung felbft, fo ift er doch felbftthatig babei nur, fofern er freiwillig zur Taufe fommt, in welcher ihm biefe Tobtung burch bie Berfetjung in die Gemeinschaft mit Christo angethan wird, wie ihm ja auch das Banrileodau felbst angethan wird, wenn auch nur mit seinem freien Willen. Der Morist weist nothwendig auf den Aft der Taufe, in welcher man ja Chrifto angehörig (200 Xpestob) wird

(1 Ror. 1, 12 f.); vgl. not. a.

<sup>9)</sup> Für die Borftellung, daß der Glaube als folder das wirkungsfraftige Pringip bes neuen Lebens fei, beweift auch nicht die einzige Stelle, die man immer wieder dafür anführt, weil in ihr von dem Glauben die Rede ift, ber durch Liebe wirkfam wird (Gal. 5, 6: πίστις δι' άγάπης ενεργουμένη). Allein wie Gal. 5, 22. Röm. 15, 30 die Liebe eine Frucht und Wirfung bes Geistes ift, fo ift auch hier diefe Wirffamteit des Glaubens durch ihn vermittelt gedacht, da nach dem Kontert hervorgehoben werden foll, daß in der durch den Geift vermittelten) Lebensgemeinschaft mit Chrifto und nicht in einer Gesetzesgerechtigfeit, die uns von Chrifto trennt (5, 4), die mahre Bottwohlgefälligfeit ju Stande fommt, fofern der Glaube, auf den es in ihr allein ankommt, ba eben der Beift Chrifti in ihr wirksam ift, nicht unthätig bleiben fann, sondern durch Liebe thatig wird. Wenn nach Benichlag, G. 181 bie Liebe ben Geift jum Bater und ben Glauben nur "zur Mutter hat", fo fagt er trot all feiner Bolemit genau daffelbe, da bie Mutter bei ber Zeugung eben nicht bas "wirfungsfräftige Pringip" ift.

wird. Der Sache nach liegt sie barin, daß auf das Mitsterben mit Christo nach logischer Nothwendigkeit das Mitleben mit ihm folgt (Röm. 6, 8) und daß der Zweck des Mitbegrabenwerdens mit Chrifto in der Taufe die Neuheit des (nach 7, 6 durch den Geift, den er in seiner Lebensgemeinschaft mittheilt, gewirkten) Lebens ist (6, 4), das fortan nicht der Sünde, der wir abgeftorben find, sondern Gotte angehört (v. 13). Dieses Leben ift aber ein Leben in ber Gemeinschaft mit Christo (v. 11: ζωντας τῷ Θεῷ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ), der auch als der Auferstandene ganz und gar Gotte lebt (v. 10). Das Beilbringende an biefem Mitsterben und Mitauferstehen in der Taufe liegt also nicht darin. wie man immer wieder einmischt (vgl. Nösgen, S. 332), daß uns bie Heilsbedeutung des Todes und der Auferstehung Chrifti dadurch angeeignet wird (was lediglich durch den Glauben geschieht), sondern darin, daß es die Lebensgemeinschaft mit dem erhöhten Chriftus realifirt, in welcher durch die Theilnahme an seinem Geiste die Bernichtung unseres natürlichfündhaften Lebens und die Entstehung eines neuen gottwohlgefälligen Lebens

zugleich gegeben ift.

d) Erlebt der Gläubige bei der Geistesmittheilung in der Taufe durch die Versetzung in die Lebensgemeinschaft mit Christo ein Sterben und Auferstehen, so ist mit ihm eine Neuschöpfung vor sich gegangen (vgl. die Wiedergeburt durch das Wort bei Petrus und Jacobus §. 46, a. 52, b). Ift jemand in Chrifto, so ift er eine neue Schöpfung; bas Alte ift vergangen, siehe, Alles ift neu geworden (2 Kor. 5, 17; vgl. das koyov rov Jeov Röm. 14, 20). Auch aus dem Zusammenhange von Gal. 6, 14 f. erhellt, daß mit dem σταυρωθήναι τῷ κόσμφ der Chrift eine neue Schöpfung geworden ift. Wie nun bei Jacobus das Ziel der Wiedergeburt die Gottgeweistheit der Christen war (§. 54, b), und wie bei Betrus die Christen durch die Taufe das heilige Eigenthumsvolf Gottes geworden find (§. 45, a. c), so find auch bei Paulus alle getauften Chriften ayeot. 11) Diefe Gottgeweihtheit ber Chriften mirb nun aber von Paulus (vgl. fchon §. 61, c), speziell auf ben heiligen Beift guruckgeführt, den sie in der Taufe empfangen haben. Unmittelbar mit dem in der Taufe vollzogenen anelovoaode verbindet sich 1 Kor. 6, 11 das ήγιάσθητε—έν πνεύματι θεού. Als solche, deren Leib Gott zum Tempel seines Geistes gemacht hat, gehören die Christen nicht sich selbst, sondern Gott, der sie losgekauft hat (v. 19 f.); als solche, in denen der Beist Gottes wohnt (3, 16), sind sie axcoc (v. 17). 12) Beil aber ber

<sup>11)</sup> Bährend die Bezeichnung in den Korintherbriefen elfmal, im Kömerbrief achtmal vorkommt, sehlt sie im Galaterbrief gänzlich (vgl. schon 1 Thes. 5, 27). Alles was im engeren Sinne von Gott herstammt (Köm. 1, 2: γραφαί άχισι, 7, 12: νόμος άχιος, 5, 5: πνεδμα άχιον; vgl. Luc. 1, 72: διαθήμη άχια, 2 Tim. 1, 9: κλήσις άχια oder, nach ATlichem Sprachgebrauch (Ex. 13, 2; vgl. Luc. 2, 23), was ihm speziell zum Sigenthum geweiht ist (Köm. 11, 16 άπαρχή, 12, 1: δυσία, 1 Kor. 3, 17: ναδς τοδ δεοδ), ist heilig. Zu unterscheiden bavon ist άχνός mit seinen Derivatis, das ausschließlich von sittlicher Keinheit und Lauterseit (2 Kor. 6, 6, 7, 11; vgl. Phil. 1, 17. 4, 8), auch speziell in geschlechtlicher Beziehung (2 Kor. 11, 2) steht. Byl. auch Jac. 3, 17. 1 Petr. 3, 2. — 12) Diese Gottgeweihtheit der Gottangehörigen ist so real gedacht, daß der nichtchristliche Ebegatte durch die Gemeinschaft mit dem christlichen,

Geift bei Paulus das Pringip eines neuen Lebens ift (not. a), wirkt er zugleich in ben Gottgeweihten diejenige sittliche Beschaffenheit, welche allein Bur Gottangehörigfeit fähig macht. 13) Die Beidengemeinden fonnen nur eine προσφορά ευπρόσδεκτος sein, weil diese ήγιασμένη εν πνεύματι αγίω ift (Rom. 15, 16); und weil der Geist die Lebensgemeinschaft mit Christo bewirkt, so besteht die gottangehörige Gemeinde (Exxlyosa rov Deov) aus solchen, die ήγιασμένοι εν Χοιστο Ιησον sind (1 Ror. 1, 2). Daher kann auch Chriftus felbst als der Urheber des ayraqués bezeichnet werden (1, 30), der natürlich auch, wie §. 62, a, als ein fortdauernder Brogef gedacht werden fann. Sofern nun die Berftellung ber mahren Gottgeweihtheit oder Heiligkeit schon im A. T. das höchste Ziel ift, das der im Gesetz offenbarte Wille Gottes intendirt (Lev. 11, 44), bildet der ayraguós den Gegensatz zur heidnischen avoula (Röm. 6, 19); es kann dazu nur kommen, wenn der Mensch von der Sunde befreit und Gott geknechtet ist (v. 22: els ázeaguóv). Diese Freiheit von der Sünde, die Paulus nach dem Zusammenhange von Röm. 6 unmittelbar mit dem Sterben des alten Menichen in der Taufe gegeben sieht, ift aber nach v. 18 identisch mit der Knechtschaft der Gerechtigkeit, in welcher der Mensch alle seine Glieder in den Dienst der dexacooung, d. h. des dem Willen Gottes entsprechenden normalen Zustandes stellt, wodurch wieder ber aziaouós verwirklicht wird (v. 19). So befindet sich also der Geheiligte auch thatsächlich im Zustande der Sixalogovy. Nach v. 7 soll von dem, deffen alter Mensch gestorben ift, gelten, mas von dem Geftorbenen überhaupt gilt, daß er von der (Herrschaft der) Sünde los und darum als gerecht erklärt ist. Die Christen sind prinzipiell azvuoc, d. h. von allem Sauerteig fündlichen Wefens gereinigt (1 Kor. 5, 7). Für die, welche in Christo sind, giebt es baber fein (bem. die nachdrucksvolle Stellung des ovder!) Berdammungsurtheil mehr (Röm. 8, 1), weil sie nicht nur im Glauben gerechtfertigt, sondern auch in der Lebensgemeinschaft mit Chrifto prinziviell von der Sunde frei geworden sind, deren Herrschaft ihnen immer aufs Neue ein Berdammungsurtheil Gottes zuziehen wurde, fo daß es nur an ihnen liegt, wenn die faktische Gerechtigkeit ober Besetzeserfüllung in ihnen nicht zu Stande fommt (v. 4). Die Gerechtigkeit bes Menichen zu beschaffen, mar bas eigentliche Ziel ber Gnabenanftalt des Chriftenthums; Gott beschafft dieselbe aber auf zweierlei Wegen, burch

das (ungetaufte) Kind durch die Gemeinschaft mit den christlichen Eltern \$7105 wird (1 Kor. 7, 14). Sie erstreckt sich nach dem Grundsat, daß das Heilige Alles heiligt, was ihm gehört (Matth. 23, 17. 19. Köm. 11, 16), selbst auf Alles, was den Christen als solchen eignet. Daher wird der christliche Liebeskuß (1 Petr. 5, 14) als ein φίλημα äγιον bezeichnet (1 Kor. 16, 20. 2 Kor. 13, 12. Köm. 16, 16. 1 Thess. 5, 26). — 13) Schon die älteste Ueberlieserung ließ Jesum durch die Geistesmittheilung in der Taufe zum Messias gesalbt oder geweiht werden (§. 18, a. 38, b; vgl. 2 Kor. 1, 21 und dazu §. 77, a), und Petrus die Heisigkeit der Mitglieder der vollendeten Theobratie durch die Geistesweihe in der Taufe vermittelt sein (§. 44 b); dort aber kommt der Geist noch nicht als Prinzip des neuen Lebens in Betracht. Dagegen ist ja bei Paulus schon mit der in der Adoption gesehren Angehörigkeit an Gott (§. 83, a) der Geist gegeben, der die Christen treibt, dem Bater ähnlich zu werden (Köm. 8, 14; vgl. §. 83, d).

bie Rechtfertigung und durch die Neuschöpfung, und darum auch in verschiedener Weise. <sup>14</sup>) Für Beides aber ist der Glaube Bedingung. So gewiß jeder Gläubige und auf Grund seines Glaubens Gerechtsertigte sich taufen läßt, so gewiß erfährt er auch die Geistestause, die ihn prinzipiell in den Stand der Hechtsertigung ein einmaliger, in sich abgeschlossener Aber mährend die Rechtsertigung ein einmaliger, in sich abgeschlossener Att ist, kann die Hechtsertigung der Natur der Sache nach nur dadurch geschehen, daß zunächst prinzipiell der Ansang eines neuen Lebens gesetzt wird, welcher ebenso entwickelungssähig als sbedürstig ist. Auf die Nothwendigkeit einer solcher Entwickelung, welche dem gottgesetzen Ansang entsprechend einer steten Unterstützung bedarf, weist schon die Art hin, wie Baulus neben die Tause, in der jener Ansang gemacht ist, das Abendsmahl stellt.

#### §. 85. Das Herrenmahl.

Wenn in der Taufe das neue Leben des Chriften erzeugt wird, so dient das Herrenmahl zur weiteren Ernährung desselben. a). Ueber die Einsetzung desselben haben wir von Paulus die älteste Ueberlieserung, für seine Aussagen über die Bedeutung desselben beruft er sich auf eine von Christo erhaltene Offenbarung. b) Durch den Genuß seines für uns gestödteten Leibes und seines für uns vergossenen Blutes nährt das Herrenmahl die Gemeinschaft mit dem für uns getödteten Christus behuss einer Stärkung des Glaubens an ihn. c) Auch die unwürdig Genießenden

<sup>14)</sup> Es ist von entscheidender Bedeutung für das Berständniß der paulinischen Lehre, jene beiden göttlichen Beitsthaten (vgl. §. 83, d) und darum auch diefe beiden Refultate derfelben nicht zu vermischen (vgl. Ritschl II, S. 370). So wenig die Recht= fertigung die Beiligteit, welche nichts Anderes ift, als die faktifch bergestellte dexacocon, voraussett, so wenig ift diese die nothwendige Folge von jener, die fich etwa auf psychologischem Wege aus ihr von selbst entwickelte (vgl. Anm. 2). Wenn 1 Kor. 1, 30 ber άγιασμός auf die δικαιοσύνη folgt, unter ber ficher nicht die aktive Gerechtigkeit zu verstehen ift, fo steht 6, 11 das ήγιάσθητε vor dem έδιχαιώθητε. Go gewiß biefe Berschiedenheit beide Dale durch den Montert bedingt ift, fo gewiß könnte fie nicht ein= treten, wenn beide Gnadenthaten Gottes in einem Raufalnerus ftunden. Es handelt fich eben in letterer Stelle darum, wie der Chrift in einen feinem fruberen fo völlig entgegengesetten Buftand gefommen ift, wogu nicht blog gehort, daß er von der Schuldbefledung gereinigt und daß er pringipiell in einen neuen gottwohlgefälligen Lebensftand versett, sondern daß er aud, mas den letten und hochsten Wegensatz bildet, von Gott positiv für gerecht erklärt ift. Wenn diese dreifache Umwandlung auf das, was ber Name des herrn Jesus Chriftus bejagt, d. h. auf das heilsmittlerthum des erhöhten Chriftus und auf den Beift unferes Bottes gurudgeführt wird, fo ift damit teineswegs gefagt, daß beides auf alle jene drei Stude ju beziehen ift, fondern die Bertheilung auf biefelben als in der Ratur der Sadje liegend vorausgesett. Damit werden die Folgerungen, bie Benfchlag, S. 197 aus diefer Stelle gieht, hinfällig, und was er S. 196 gegen bie Scheidung ber Berechtsprechung von der Gerechtmachung einwendet, beruht auf ber Bertennung ber von ihm felbst anderwarts wohl erfannten Thatfache, daß nur jene als einmalige unfre Beilsgewißheit begründen tann, mahrend diefe als ihrer Ratur nach erft allmählich fortschreitenbe baffelbe nie vermag.

empfangen Leib und Blut bes Herrn, aber sie versündigen sich daran und werden bafür gestraft. d)

a) Taufe und Abendmahl als die Gnadenmittel, welche zur Begründung und zur Ernährung des höheren Lebens im Chriften dienen, zusammenzustellen, giebt uns Paulus durch 1 Ror. 10, 1-4 eine zweifellose Berechtigung, wo er die Heilserfahrungen Israels in der Wüfte als Inven der Gnadenerfahrungen darstellt, welche die Christen gemacht haben. Wenn er den Durchgang durch das rothe Meer, der die Errettung Israels vermittelte, als eine Taufe bezeichnet (v. 1 f.) fo foll offenbar die chriftliche Taufe antitypisch angesehen werden als die grundlegende Heilserfahrung, welche die Chriften gemacht haben. Wenn v. 3 f. das Manna und die Felsenwafferspende als eine geiftliche Speife und ein geistlicher Trank bezeichnet werden, so erscheinen dieselben als Typus des driftlichen Abendmahls; und wie jene das gerettete Israel auf feiner Büftenwanderung ernährten, fo foll diefes als das geiftliche Nahrungs= mittel der Gemeinde betrachtet werden. 1) Jene Gaben waren leibliche Rahrungsmittel, die aber, weil fie, als von Gott und Chrifto gespendet, die göttliche Geistesart an fich trugen, auch eine geiftliche Wirkung hatten, indem fie den Glauben der Israeliten ftarften (vgl. auch R. Schmidt, 3. 147). Für seine Auffassung des Abendmahls ergiebt fich uns aber hieraus zunächst nur das Allgemeine, daß Paulus auch hier dem leiblichen Effen und Trinken eine pneumatische Wirkung beilegte.

b) Das Abendmahl ist ein \*vocaxov decravov, ein von dem Herrn herrührendes, von ihm gestiftetes Mahl (1 Kor. 11, 20), bei welchem der Herr selbst der Gastgeber ist, da von seinem Becher und seinem Tische geredet wird (10, 21, 11, 27). Wenn Paulus sich 11, 23 auf eine ihm persönlich von dem Herrn gewordene Mittheilung beruft, so kann sich nach dem Zusammenhange dies nur auf die im Folgenden gegebenen Andeutungen über den Zweck dieser Stiftung und die daraus sließenden Ansorderungen an die Feiernden beziehen, da nur diese den Tadel v. 22 begründen. Die Geschichte der Abendmahlseinsehung hat er mittelbar oder unmittelbar aus der Ueberlieserung der Urapostel überkommen, deren ursprünglichste Gestalt

<sup>1)</sup> Daraus ergiebt fich auch, weshalb an diefer Stelle bie Lehre vom Abendmahl der Darftellung ber paulinischen Lehre eingereiht werden tann. Wenn man fie in ber Lehre von der Gemeinde behandelt (vgl. 3. B. v. Dofterzee §. 41, 3mmer, G. 329), fo fest man poraus, daß bie Saframente eine fonstitutive Bedeutung für bas Befen derfelben haben, wofür fich boch nur eine fcmache Undeutung bei Baulus anführen läßt (vgl. §. 92, a). Gewiß hat übrigens Paulus nicht eine überkommene Borftellung der judischen Theologie vom Manna und Feljenwaffer auf das Abendmahl übertragen (Rückert, S. 215 f.), fonbern, wie es doch zweifellos bei ber Betrachtung bes Durchjuges durch bas rothe Meer als Taufe geschehen ift, in Gemäßheit feiner Borftellung von Wefen und Bebeutung des Abendmahls die typische Auffaffung jener Beilserfahrungen Jeraels ausgebildet. Ganz unmöglich fann das πνευματικόν nur bezeichnen, bag Brod, Trant und Felfen allegorifch zu faffen feien, wie Baur, G. 201 will, ba jener pneumatische Fels nach §. 79, c Christus war und nicht etwa nur nach ber Auslegung des Apostels ist; aber schwerlich soll auch dadurch jene Nahrung als iiberfinnliche (Rudert, S. 213) ober als durch eine heilsgeschichtliche, übernatürliche Wirfung Gottes hervorgebrachte (hofmann g. b. St.) bezeichnet werden.

wir hier fennen lernen. 2) Das schließt nicht aus, daß Paulus, bem es nicht auf den buchstäblichen Wortlaut, sondern auf den wesentlichen Gehalt der Ginsetzungsworte ankam, den Leib erläuternd als den (in seinem Tode) uns zum Heil gereichenden (11, 24: ro vnèg vuwv) und den durch das Blut vermittelten Bund als den neuen (v. 25) bezeichnete. Ebenso hat er die ausdrückliche Aufforderung zur Wiederholung des Brodbrechens und der Relchweihe unter Begleitung der von Chrifto gesprochenen Deutungsworte (v. 24 f.), welcher Aufforderung die ersten Theilnehmer des Mahles nicht gedachten und nicht bedurften (§ 31, b). aus der vom Herrn her ihm gegebenen Weisung über 3med und Bebeutung dieser Stiftung hinzugefügt. Ein besonderes Gewicht legt Paulus noch auf den symbolischen Alt des Brodbrechens (vgl. v. 24) und auf die Segnung des Relches (10, 16), welche jedenfalls durch Dankgebet gefchah (11, 25: ωσαύτως καὶ τὸ ποτήριον seil. ἔλαβεν εὐχαριστήσας nach v. 23 f.), das sich in der Gemeinde mahrscheinlich auf die durch das Blut Chrifti vollbrachte Verföhnung bezog. 3)

c) Die wesentliche Bedeutung des Abendmahles ist, daß dasselbe immer auß Neue in eine reale Gemeinschaft mit Christo bringt, also die in der Tause erzeugte Gemeinschaft mit ihm, welche der Grund des neuen Lebens ist, ernährt. Da die Erwähnung des Abendmahles (1 Kor. 10, 16 f.) beweisen soll, daß das heidnische Opfermahl in eine reale (natürlich besteckende) Gemeinschaft mit den Dämonen bringt (v. 20 und dazu §. 70, c), wie das jüdische in eine reale (natürlich segenbringende) Gemeinschaft mit der göttlichen Segensstätte des Altars (v. 18 und dazu §. 71, c), so kann Paulus sich die pneumatische Wirfung des Abendmahles nur als eine ebenso reale Gemeinschaft mit Christo gedacht haben. 4) In Gemäße

<sup>2)</sup> Schon bas nachbrudlich voranstebende er fchließt bie Beziehung auf bie allen Chriften zu Theil gewordene apostolische Ueberlieferung von der Geschichte der Abendmahls einsetzung aus, die ja auch nicht vom herrn herrührt, da derselbe fie nicht erzählt, sondern vollzogen hat. Auch die im Marcusevangelium (14, 22-24) aufbehaltene ift boch nur eine Biedergabe aus zweiter Sand, und eine ungleich fpatere, was Rudert, G. 209, Immer, S. 239 u. A. überschen. Die wesentlichfte Abweichung in Marc. 14, 24 ift außerbein fo offenbar burch Konformation mit den Worten bei ber Darreichung bes Brodes (v. 22) und mit ben Worten ber ATliden Bundesichliefung, auf welche Jejus anspielt (Ex. 24, 8), entstanden, daß die größere Rurge und Rlarheit nicht zu ihren Gunften enticheiden fann. - 3) Un eine consecratio (Rudert, S. 220) ift dabei nicht gebacht. Go wenig aus ber in ber handlung liegenden Symbolit folgt, bag Brod und Bein nur als Symbole Bedeutung haben, da diefelbe ja gerade bagu bient, bas Berständniß beffen zu vermitteln, was im Abendmahl genoffen wird, fo wenig folgt aus der durch die Wiederholung der Deutungsworte bezweckten ανάμνησις, daß in ihr ber gange Zwed ber Feier liege (Benfchlag, S. 239), da diefer ja bereits burch bie in jener liegende Berklindigung des Todes Jesu (v. 26) erreicht wird und dieser erft ber Benuß bes Dables folgt, ber nach not. a eine pneumatische Birfung bat.

<sup>4)</sup> Nach seiner ihm eigenthümlichen Borstellung war eine solche durch die Mittheilung des Geistes (als neuen Lebensprinzips) in der Taufe erzeugt (§. 84, b), und so hätte er an sich auch das Abendmahl als fortgehende Tränkung mit diesem Geiste (Nösgen, S. 333) auffassen sönnen. Aber diese Borstellung entspricht der auch von ihm hervorgehobenen Symbolik des Abendmahles durchaus nicht und läst die eine Hälfte derselben, die gerade 1 Kor. 10, 17. 11, 29 ganz besonders hervorgehoben wird,

heit der Deutung aber, welche Christus selbst dem Brod und dem Bein im Abendmable gegeben hatte, ift ihm die reale Gemeinschaft mit Christo. wie sie das Abendmahl spezifisch wirft, nicht, wie die in der Taufe begrundete, vermittelt durch die Antheilnahme an seinem Beiste, sondern durch die Antheilnahme (xorvovia) an seinem Leibe und an seinem Blute. welche nach v. 16 durch das gebrochene Brod und den gesegneten Relch bewirft wird. 5) Dabei kann freilich nicht mit Rückert, S. 226 und Nösgen, S. 334 an den verklärten Leib Chrifti gedacht werden, da die Symbolit des Brechens, sowie die ausdrücklich 11, 24 hinzugefügte Erläuterung ro υπέρ υμών, unzweifelhaft auf den für uns getödteten Leib Chrifti (Rom. 7, 4) führt. Ebenjowenig fann bas Blut Chrifti sein verklärtes Blut fein (val. auch Geg, S. 112 f.), was für den Apostel nach 1 Ror. 15, 50 eine contradictio in adjecto mare; es fann vielmehr nur das in dem gewaltjamen Tode, den Chriftus für uns erlitten, vergoffene fein, in welchem es ja nach 11, 25 beruht, daß der Abendmahlskelch Symbol des neuen Bundes ift, sofern dieser Bund der Gnade und Bergebung burch bas Blut Christi ermöglicht ist, wie erft ber mit Wein gefüllte Relch, ber von den Tischgenoffen getrunten wird, ihre Gemeinschaft vermittelt. Es handelt sich also im Abendmahl um eine Gemeinschaft mit dem getödteten Chriftus (mit seinem Leibe und Blute), welche uns die Beilsbedeutung feines Todes immer völliger aneignet und daher nur auf eine Ernährung und Stärfung des Glaubens an ihn als den Beilsmittler abzielen fann.

d) In Korinth waren Unordnungen eingeriffen bei der Feier der Liebesmahle, an welche man die von dem Berrn geftiftete Feier des Brodbrechens (§. 41, b) anzufnüpfen pflegte. Die Reichen sonderten sich von den Urmen ab und schwelgten in der mitgebrachten Fülle (1. Kor. 11. 21 f.), und das fo zu einem profanen Gelage entweihte Mahl machte eine mahrhafte Feier des Herrenmahles unmöglich (v. 20). Genog man das Brod oder 6) den Relch des Herrn in dieser Stimmung, so genof man es unwürdig und wurde schuldverhaftet (evoxos), d. h. gleichsam zur

völlig unberudfichtigt, fo bag die barauf hinausgebende Deutung ber Stelle 12, 13 (val. §. 84, a) undurchführbar ift. - 5) Unmöglich fann die erstere nur die Zugehörigfeit gur Gemeinde bezeichnen (Baur, G. 201. Reuf II, G. 192; vgl. Beigfader, G. 598), da bie Bereinigung ber Bielen ju einer organischen Ginheit (Ginem Leibe) v. 17 nur auf dies Gine gebrochene Brod jurudgeführt werden tann, wenn daffelbe nicht gewöhnliches Brod ift, beffen gemeinsamer Genuß ja feineswegs eine folche Ginheit bewirft, sondern ein folches, welches die Untheilnahme an einem Dritten vermittelt, das ein Band folder Einheit werden fann (vgl. Beg, G. 110 f.). Ift biefes nun nach Rom. 12, 5 Chriftus felbft, fo ift es boch bier ber im Abendmahl empfangene Leib Chrifti. Ebensowenig tann bas Blut Chrifti nur bie durch daffelbe gestiftete Berfohnung bezeichnen (Reuß II, S. 192, vgl. Benfchlag, S. 238), an ber ja ber Chrift im Glauben unmittelbar Antheil hat (Rom. 3, 25).

<sup>6)</sup> Das 7 hat gar feine Schwierigfeit, da das Brod in ben Deutungsworten bes herrn unmittelbar feinem Leibe gleichgesett wird, der Relch aber dem neuen Bunde nur insofern, als dieser auf seinem Blute beruht, bei jenem also direft, bei biesem nur indireft von einem unwürdigen Genuß die Rede fein fann. Daß übrigens bie gefonderte Erwähnung des Blutes auch ihm nur burch bie Symbolif ber Sandlung berbeigeführt und nicht Anzeichen einer zweiten Gabe neben ber bes für uns getöbteten Leibes war, erhellt hinlänglich baraus, bag er 10, 17. 11, 29 bes letteren allein gebenft.

Genuathuung verpflichtet dem (badurch profanirten) Leibe und Blute Christi (v. 27). Auch der unwürdig Genießende hat also Leib und Blut des Herrn empfangen, aber sich baran verfündigt, weil er den Leib, den er in der symbolischen Handlung mit dem Brode empfängt, nicht unterscheidet von der gemeinen Speise, die man im Brode zu sich nimmt (v. 29). Un sich könnte man sich natürlich auch an feierlichen Symbolen verfündigen. ohne daß das, worauf dieselben hinweisen, gegenwärtig ift; aber bann wurde es eben heißen, daß der unwürdig Genießende fich an dem Brode verfündigt, sofern er es nicht in seiner symbolischen Bedeutung gewürdigt hat. 7) Durch diese Verfündigung zieht sich der Mensch ein Richturtheil Gottes zu (v. 29: \*eina favio fodiei \*ai nivei), das natürlich nur als strafendes gedacht werden fann (vgl. v. 34), wie denn Paulus in zahltreichen Krantheits= und Todesfällen, die damals die Gemeinde betroffen hatten, eine göttliche Strafe für jene Profanirung des heiligen Mables fah (v. 30). Er fordert daher vor dem Genuß des Mahles ernste Selbstprüfung (v. 28), damit man nicht durch den Migbrauch dieses Gnadenmittels ichlechter, fondern durch den rechten Gebrauch beffelben besser werde (v. 17), indem man durch die persönliche Zueignung des Todes Chrifti mit feiner Segenswirtung im Glauben geftartt und gefordert wird. Wie es beffen nämlich zu einer gefunden Entwicklung des Chriftenlebens bedarf, merden wir sofort im Folgenden zu zeigen haben.

### §. 86. Der Entwidlungsprozeg des neuen Lebens.

Jemehr der in der Taufe mitgetheilte Geift die bestimmende Norm des gesammten Christensebens wird, desto mehr wird die ihm widerstrebende Macht des Fleisches und der Sünde gebrochen, die Gerechtigkeit und Heiligkeit im Menschen verwirklicht. a) So entsteht in ihm ein neues Geistesseben, das Paulus nicht bloß als eine Umbildung des natürsichen betrachtet, und das stets unter dem Einflusse des uns mitgetheilten Geistes bleiben muß. b) Ebenso muß die in der Tause begründete Lebensgemeinsschaft mit Christo sich immer allseitiger verwirklichen und insbesondere in der Theilnahme an den Leiden Christi sich bewähren, die dann mit Geduld getragen werden. c) Obwohl der Christ sür den normalen Berlauf dieses Prozesses verantwortlich ist und bleibt, so ist derselbe doch durchweg ein Werk der göttlichen Gnade, das freilich überall den Glauben voraussetzt. d)

a) Ist der in der Taufe mitgetheilte Geist, wozu er nach §. 84, a bestimmt war, die treibende Kraft eines neuen Lebens ge-worden, so ist der Christ ein xrevuanxis, ein in seinem gesammten Sein und Wesen durch den Geist bestimmter (1. Kor. 2, 15. 3, 1), der,

<sup>7)</sup> Benschlag, S. 239 erklärt dies für einen Trugschluß, weil man auch am Leibe und Blute des Herrn schuldig werden könne, indem man sich in die Unfähigkeit versetzt, sie (geistlich) zu empfangen, was aber mit der Begründung durch das μη διακρίνων schlechthin unverträglich ist.

was er thut, Er rrevuau thut (Gal. 6, 1); sein Reden und Bekennen (1. Ror. 12, 3), fein Gebet und feine Freude (Rom. 8, 15. 14, 17) beruhen im heiligen Beifte; im Beifte glühend läßt er fich durch denselben zu jeder Pflichterfüllung antreiben (12, 11). Aber obwohl dies Alles bei ber treibenden Gottestraft des Geiftes etwas gang Selbstwerftändliches scheint, fo muß bennoch immer aufs Neue ermahnt werden, feinen Bandel durch den Geift bestimmen zu laffen (Gal. 5, 16. 25). Denn wenn auch normaler Beife die, welche Chrifto angehören, die odos mit ihren Leidenschaften und Begierben gefreuzigt haben (5, 24, vgl. §. 84, c Anm. 10), so ist damit doch erst ein Anfang in ihrer Ertödtung gemacht. Thatsächlich ift das Christenleben ein beständiger Rampf dieser beiden Prinzipien, von denen jedes den Christen hindern will, dem anderen zu folgen (v. 17).1) Siegt in diesem Kampfe die odos, so mird der Gläubige doch wieder xara σάρκα περιπατείν, τὰ της σαρχός φρονείν (Röm. 8, 4 f.), die Begierden des Fleisches vollbringen (Gal. 5, 16) und so auf das Fleisch säen (6, 8), er wird wieder ein σαρχικός (1. Kor. 3,3).2) Da nun der sündhafte Gegensatz des natürlichen Menschen gegen Gott stets seinen nächsten Unknüpfungspunkt findet in der Naturbafis seiner Leiblichkeit (§. 68, b), so mird in dem Mage, in welchem das neue Pringip des Geistes in dem Innenleben des Gläubigen wirtsam wird, die Gunde mit ihrer Berrschaft pormiegend auf die äußere Sphare der finnlichen Leiblichkeit zurudgedrängt werden. Aber eben darum muffen die Chriften immer noch ermahnt werden, durch den Geift die Handlungsweisen des Leibes (soweit in

<sup>1)</sup> Es handelt fich bier feineswegs um einen theoretischen Sat über ben Wegenfat Diefer beiden Pringipien (R. Schmidt, S. 31), sondern, ba bie Ermahnung an eine Chriftengemeinde dadurch unterftunt wird, um eine Ausfage über den fonfreten Buftand des Chriftenlebens, der tropbem doch ein völlig anderer ift, als der Buftand bes natürlichen Lebens. Denn mahrend in diefem die σάρξ eine unbeftrittene und unbezwingliche Herrschaft im Menschen führte, ift jetzt ein neues Lebensprinzip in ihm, fraft deffen er die caps überwinden tann. Freilich zeigt fich hier nur aufs Neue, daß noch feineswegs mit dem Tobe Chrifti Die capt ein für allemal vernichtet (Baur, S. 161) und jeder Macht über den Gläubigen beraubt ift (vgl. §. 81, a). Dbwohl bie Chriften im Bringip acounce geworden find (§. 84, d), fo muß boch immer wieber ber alte Sauerteig des fündlichen Wefens ausgefegt werben (1 Ror. 5, 7), aber nur weil fie jenes find, tonnen fie diefes thun. Erft wenn die Macht ber Gunde pringipiell gebrochen ift, tann fich bas Bringip ber Gundenfreiheit auch fortwährend in ihnen verwirflichen (Röm. 6, 13 f.). - 2) Der Apostel bezeichnet fogar die γήπιοι έν Χριστώ, Die boch immer icon ben Beift haben, weil fie ohne ihn nicht er Xpioto fein fonnten (§. 84, b), 1 Ror. 3, 1 noch als caprivo: (oder pozinoi 2, 14), wie Rom. 7, 14 ben Menschen im natürlichen Buftande, weil die alte Natürlichkeit gleichsam noch ihr ganges Befen ausmacht, ber Beift in ihnen erft eine verschwindend fleine Birksamfeit bat. Aber auch wo allmählich ber Beift fich eine größere herrschaft errungen bat, tonnen wieder Rudgange eintreten. Bas im Beift begonnen ift, tann im Fleisch vollendet werden (Gal. 3, 3), die natürliche und nothwendige πρόνοια της σαρκός fann eine folde fein, daß die Begierden bes Gleifches baburch wieber gur Berrichaft gebracht werben (Rom. 13, 13 f.), wogu auch die driftliche Freiheit, wenn fie migbentet wird, dem Bleifche Anlaß geben tann (Gal. 5, 13). Um diefer Schwachheit des Fleisches willen (Röm. 6, 19) ftellt eben ber Apostel v. 18 diefelbe als die rechte Knechtschaft bar und erinnert daran, daß wir bem Fleische feinen Dant schuldig, also nicht jum κατά σάρκα ζην verpflichtet find (8, 12).

bemselben noch die Sünde herrscht) zu tödten (Röm. 8, 13), ja, die Sünde nicht herrschen zu lassen in ihrem Leibe, damit sie nicht seinen Begierden gehorchen (6, 12), ihre Glieder nicht der Sünde zur Versfügung zu stellen (v. 13). Nur so kann der Leib ein Gott wohlgefälliges Opfer (Röm. 12, 1), der Mensch auch dem Leibe nach dem Herrn geweiht werden (1. Kor. 7, 34). So verwirklicht sich kraft der durch den Geist vermittelten Lebensgemeinschaft mit Christo (Röm. 6, 11) die in der Tause bereits gesetzte äriotys (§ 84, c) in der fortgesetzten Heiligung (áriaσμός: v. 19. 22). In denen, die nach dem Geiste wandeln, wird die Rechtsforderung des Gesetzes verwirklicht (8, 4) und somit die Gott wohlgesällige Lebensbeschaffenheit auch thatsächlich hergestellt (δικαιοσύνη:

8, 10; vgl. 2. Ror. 6, 14. 9, 10). 3)

b) Wie die oaos, so besteht auch der vovs im Christen fort als die Sphäre der rein-menschlichen Urtheile und Ansichten (1. Kor. 1, 10. Röm. 14, 5; vgl. 2. Theff. 2, 2) im Gegensate zu der vom Geifte ae= wirften Erfenntniß und Gewifiheit in den das Beil betreffenden Dingen, ober als die Sphare bes verftändig reflettirenden Bewuftfeins im Gegenfat ju der vom Geift gewirften höheren Begeisterung (1. Kor. 14, 14-16. 19). Das durch den objektiven Gottesgeift erzeugte Geistesleben des Chriften (τὸ πνενμά μον: Röm. 1, 9. 1. Ror. 5, 4. 16, 18. 2. Ror. 2, 13. 7, 13. Gal. 6, 18), das ja seinem Inhalt wie seinen Funktionen nach ein ganz eigenartiges ift, ift also als ein wesentlich neues gedacht, neben welchem bas vom Beift gereinigte und gefräftigte naturliche Beiftesleben feine immerhin für das religiose Leben vielfach werthvolle Thätigkeit fortfest, wie z. B. in der Unterscheidung von Gut und Boje (Rom. 12, 2 und dazu §. 87, c). So ist ja auch das Gewissen, das bereits bem natürlichen Geiftesleben angehört (Röm. 2, 15), immer noch im Chriften thätig (1. Ror. 8, 7. 10. 12. 10, 25-29. 2. Ror. 1, 12. 4, 2. 5, 11. Röm. 13, 5), nur daß es feine Funktionen jett im Lebenselement bes πνευμα vollzieht (Röm. 9, 1).4) So gut nun, fo lange im empirischen

<sup>3)</sup> Gerade daraus, daß es zur fortgesetzen Heiligung nur kommt durch die Unterordnung unter die Gerechtigseit, die mit der Unterordnung unter Gott identisch ist (Röm. 6, 19. 22), erhellt, daß es sich bei dem Tödten der Handlungsweisen des Leibes (8, 13) nicht handelt um eine negative Askese, welche in der Abtödtung seiner natürlichen Bedürfnisse und Funktionen besteht (vgl. gegen Hossen, S. 443 die treffens den Ausführungen von Biedermann, S. 280, Ritschl II, S. 289), sondern um die Keinigung von aller sündhaften Besteckung, in der sich die άγιωσώνη vollendet (2 Kor. 7, 1), um ein Wandeln in göttlicher Heiligkeit (èv άγιότητι δεοδ) und Lauterskeit (1, 12).

<sup>4)</sup> Es liegt freilich nahe, den christlichen Erneuerungsprozeß so zu denken, daß nur das gottverwandte Element im natürtichen Menschen (νούς) durch den Geist erneuert oder gefräftigt wird; aber dem entsprechen die obigen Aussagen nicht. Auch so wirden die Stellen, wo Paulus von dem πνεδμά μου (ήμων) redet, keineswegs mit R. Schmidt, S. 32—34, Wendt, S. 120 ff. zum Beweise dafür gebraucht werden dürsen, daß Paulus πνεδμά in dem gewöhnlichen anthropologischen Sinne nimmt, da dann eben das auf diesem Wege erneuerte Geistesleben des Christen so dezeichnet wäre. Die Stelle 2 Kor. 4, 16 aber gehört gar nicht hierher, da dort weder an den natürslichen Menschen, noch an sittliche Erneuerung, sondern an das Innenleben überhaupt

Berlauf des Chriftenlebens die Sünde noch ihren Ginfluß geltend macht, ber rovs mit seinen rosuara wieder verberbt werden fann (2. Kor. 11, 3) und daher immer wieder unter den Gehorsam Christi gebeugt werden muß (10, 5), so gut kann auch das neue pneumatische Leben wieder durch die Gunde befleckt werden und deshalb dem Berderben verfallen. Es macht also gar feine Schwierigfeit, daß von einer Heiligung, Reinigung und Bewahrung beffelben geredet (1. Kor. 7, 34. 2. Kor. 7, 1; vgl. 1. Theff. 5. 23) und die Errettung deffelben unter Umständen noch als problematisch hingestellt wird (1. Kor. 5, 5). Aber freilich erhellt daraus, daß der objektive, dem Chriften mitgetheilte heilige Beift, von dem dies natürlich nicht gelten fann, feineswegs in dies subjettive neue Beiftesleben übergeht, vielmehr auch, nachdem er ein neues Beistesleben im Christen geschaffen, eine von diesem unterschiedene, in ihm wirfende göttliche Kraft bleibt. Könnte man auch das Rufen des Beiftes in uns (Gal. 4, 6) nach der Parallele Rom. 8, 15 als das vom Geiste in uns gewirfte oder von uns er avernare ausgehende fassen, so unterscheidet doch Baulus v. 16 ausdrücklich von unserem Beifte, d. h. von dem durch das avevua vio Jeoias gewirften neuen Geistesleben, welchem das findliche Bertrauen spezifisch eignet, den Geist selbst, der uns treibt (v. 14) und dadurch auch feinerseits von anderer Seite her uns die Gewifheit unserer Gottesfindschaft giebt (§. 83, d. 84, a). Ebenso unterscheidet er v. 26 von une, die wir nicht miffen, mas nach den gegebenen Berhältniffen zu bitten Roth thut, den Geift, der unserer Schwachheit zu Gulfe fommt und uns mit feinem unaussprechlichen Seufgen vertritt. In diefer Unterscheidung des göttlichen und menschlichen Geistes als des Gebenden und Empfangenden auch im neuen Menichen fommt nur die Bahrheit jum Ausbruck, daß alles neue Leben in uns fortdauernd und ausschließlich göttliche Gnadenwirfung ist.

c) Ist der Christ durch die Geistesmittheilung in der Taufe in eine Lebensgemeinschaft mit Christo versett (§. 84, b), so kann sich das damit prinzipiell gesetzte neue Leben nur dadurch realisiren, daß jene Lebensgesmeinschaft sich nun auch immer und überall im ferneren Leben des Menschen

gedacht ift (§. 68, d. Unm. 13), das durch die Errettungen, die er erfährt, mit ihrem Cegen ftets neu ermuthigt wird, wenn auch der außere Menich ju Grunde geht. -5) Wenn man to avedua judor Rom. 8, 16 von dem menschlichen Innenleben überhaupt im Gegeniat zum nebun vioderias verfteht (R. Schmidt, G. 35), fo muß man mit Benichlag, S. 205 einfach bas sov in συμμαρτ. für bedeutungslos erflären; wenn aber letterer paraphrafirt: "bie gottgeschenkte gottesfindliche Berfassung unseres Inneren bezeugt fich unserm Bewußtsein", so ift damit ber Bortfinn völlig verlaffen. Bollends aber in v. 26 ift boch offenbar von einem durch ben objektiven Gottesgeift gewirkten Sehnen die Rede, das uns felbst nicht zu flarem Bewußtsein fommt und das darum in unfer subjeftives Beistesleben nicht eintritt, sondern als ein Seufzen jenes Gottesgeiftes felbst in uns gedacht wird. Es genügt der Stelle nicht, wenn nach Biedermann, S. 278, was in unferm wirklicher Beift gewordenen Ich ift, auf feinen Grund angesehen, Gottes Beift, auf seine subjettive Birklichkeit angesehen, unser Geift ift, ober wenn nach Benichlag, G. 205 die dunfle Intention des neuen gottgeschenkten Ich Die rathlofe Schmache bes natürlichen vertritt. Un ein Birfen bes perfonlichen Geiftes (Rösgen, S. 264) ift felbftverftanblich an beiben Stellen nicht gedacht.

verwirklicht. Obwohl der Gläubige in der Taufe Christum angezogen hat (Gal. 3, 27), so muß er doch immer wieder ermahnt werden, Chriftum anzuziehen (Röm. 13, 14). Er ift noch ein νήπιος εν Χοιστώ (1. Kor. 3, 1), und er wird ein ausgewachsener Mann in Christo (vgl. Rol. 1, 28) nur dadurch werden konnen, daß alle feine Wege odol er Xocoro werden (1. Kor. 4, 17).6) Diese Lebensgemeinschaft mit Christo bewährt sich aber in ihrer fortgehenden Berwirklichung nicht nur durch die Ueberwindung alles alten eigenen Lebens, sondern auch dadurch, daß der Gläubige, wie er mit Christo gestorben und auferstanden ist (§. 84,c), so nun auch mit ihm leidet (Röm. 8, 17). In der steten Todesgefahr, die Paulus 1. Kor. 15, 31 ale ein stetes Sterben bezeichnet, trägt er allezeit bie Erstorbenheit Jesu (véxquois) an seinem Leibe umher (2. Kor. 4, 10), was v. 11 ausdrücklich als ein stetes eis Javarov nagadidoogat dià Inoov bezeichnet wird.7) Ein Leiden aber, das in der Gemeinschaft mit Christo erlitten wird, erkennt man an der Geduld (2. Kor. 6, 4. 12, 12. Rom. 8, 25: Επομονή; vgl. §. 62,6), mit welcher man daffelbe trägt (12, 12). Im Gläubigen wirft die Trübsal Geduld (5, 3), welche ihrer= seits wieder die Bewährung des Chriften wirft (v. 4), weil er das Leiden nur als die Konjequenz und darum als Bestätigung seiner Lebensgemein= schaft mit Christo auffaßt. Allerdings bedarf es zu folder Ueberwindung

<sup>6)</sup> Dann redet man in Christo (2 Kor. 2, 17. 12, 19. Rom. 9, 1), man arbeitet in ihm (Röm. 16, 12), man liebt einander (Röm. 16, 8. 1 Kor. 16, 24), man nimmt einander auf (Röm. 16, 2), man grußt einander (Röm. 16, 22, 1 Kor. 16, 19), man heirathet einander in Chrifto (1 Kor. 7, 39), endlich entschläft man in Chrifto (1 Kor. 15, 18). Auch barum tritt die in der urapostolischen Berkindigung fo fart betonte Borbildlichkeit Chrifti bei Paulus fo gurud (§. 78, b), weil durch die Berwirklichung diefer Lebensgemeinschaft mit ihm baffelbe in vollerem und tieferem Sinne erreicht wird, was dort burch bie Nadjahmung feines Borbildes erfrebt ward. Ueberall ift es hier der erhöhte Chriftus, mit dem wir in Gemeinschaft fteben; und nach 2 Ror. 3, 18 ift es fogar feine Berrlichfeit, die wir im Spiegel der evangelifden Berkundigung ichauen, welche uns in bas Bild biefer feiner pneumatischen Lebensgestalt verwandelt, bis er diesetbe auch ju feiner pneumatifchen Leibesgestalt vollenden fann. - 7) And ohne die Reflexion hierauf heißt es, daß Gott, von dem alle Geduld und Tröftung fommt (Rom. 15, 5), und zwar burch bie Belehrung ber beiligen Schrift (v. 14), ibn durch die Eröftung, die ihm in den Leiden, welche, wie fie Chriftum getroffen, auch ihm überreichlich zu Theil werden, nun ebenfo reichlich burch Chriftus widerfahrt, in ben Stand fett, auch Anderen eine Tröftung ju fpenden, die in Geduld wirtfam wird (2 Ror. 1, 4 ff.). Benn Baulus in den Narben, Die er aus feinen Diffhandlungen bavonträgt, die Malzeichen (στίγματα) feiner Angehörigkeit an Chriftum fieht (Gal. 6, 17), so berührt fich diese Anschauung am meisten mit der Theilnahme an den Leiden Christi, wie sie Betrus fordert (g. 46, d). Aber aud bier zeigt fich, daß, mas dort mehr als Rachfolge feines Borbildes erscheint, bier tiefer gefaßt wird als die nothwendige Konfequeng der fich bewährenden Lebensgemeinschaft mit Chrifto. Es gilt bier eben noch ein anderes tägliches Sterben und Auferstehen mit ihm, als das §. 84, c besprochene. Wie Chriftus nach seinem Tode wieder lebendig geworden ift aus Gottes Rraft (2 Kor. 13, 4), so wird in den Errettungen, die der Apostel erfährt, durch die= felbe Gottesfraft das Leben Chrifti an feinem Leibe offenbar (4, 10 f.; vgl. 1, 9 f. 6, 9). Auf die Nothwendigkeit des Leidens für das Christenleben legt Paulus ichon in den Teffalonicherbriefen ein großes Gewicht, ohne bag es bort ichon wie bier auf feinen tiefften Grund gurudgeführt mird (§. 62, b).

bes Leibens, das nun die Frende der Chriften (§. 83,b) nicht mehr ftören kann, einer steten Stärkung, die Gott zu geben im Stande ist (Röm. 16, 25), aber an der dazu nöthigen geistlichen Gabe (1, 11) kann es dem nicht fehlen, der in der Gemeinschaft Christi und seines Geistes steht.

d) Die Förderung des Christenlebens in seinem normalen Entwicklungsprozeß bezeichnet Paulus mit einem Bildwort, beffen Bildlichkeit er fich felbst faum mehr bewußt ift, als feine Erbauung. An ihr arbeitet er in allen seinen Ermahnungen (2. Kor. 12, 19) und verpflichtet die Chriften, gegenseitig baran zu arbeiten (1. Kor. 14. Röm. 14, 19. 15, 2), da fie ja im Stande find oder doch fein muffen, einander gurechtzuweisen (15, 14)8). Solches Ermahnen fest natürlich voraus, daß jener Brozek fich nicht mit Naturnothwendigfeit vollzieht, sondern ein bestimmtes Berhalten des Menschen fordert, an deffen freien Willen fich die Baranese wendet. Allein wenn dies auch in der populären Form der Ermahnung nicht überall hervortritt, jo kann doch nach den paulinischen Boraussetzungen fein Zweifel sein, daß es fich babei nie um irgend eine Leiftung bes Menschen handeln fann, durch die er sich die Bewahrung oder Förderung seines Heilsbestandes sichern soll. Das oux ex kopov all' ex niorews gilt ja feineswegs blog für den erften Gintritt in den Beilsftand: es ift fogar im Rampf mit den Judaiften zuerst zur Abwehr aller Leistungen ausgeprägt worden, welche man von den Gläubiggewordenen fordern wollte. damit sie der Heilsvollendung gewiß murden. Es gilt also in erster Linie gegen alles Selbstwirten und Selbstmachenwollen, wodurch man bie Forderung feines Beilelebens erftrebt. Darum fann zuletzt alle Baranefe doch nur darauf ausgehen, den Glauben zu ftarfen, d. h. das unbedingte Bertrauen auf die göttliche Gnade, die Alles felber im Menschen thun fann und will, weil er jo allein empfänglich wird für die Gnadenwirkung. Die Gott burch seinen Geift oder Chriftus in benen vollzieht, mit benen er durch die Geistesmittheilung in Lebensgemeinschaft getreten ift. 9) Darum fordert ber Apostel die Leser auf, sich zu prufen, ob fie im Glauben find und in Folge beffen Chriftus in ihnen wirft (2. Kor. 13, 5), bamit fie nicht unbewährt erfunden werden, oder festzustehen im Glauben (1. Ror. 16, 13; vgl. 2. Kor. 1, 24). Er macht von dem Festhalten an der evangelischen Berkundigung, die man im Glauben angenommen (1. Kor.

<sup>8)</sup> Bald gilt es dabei das zu leisten, was das Christenleben überhaupt verlangt, bald sich zu hüten vor falscher Sicherheit, daß man nicht falle (1 Kor. 10, 12), oder sich vom Schlafe, d. h. von aller sittlichen Lethargie aufzuraffen (Röm. 13, 11) und wachsam zu bleiben (1 Kor. 16, 13; vgl. schon §. 62, d); bald, wenn man in Sünde gefallen, durch die rechte Trauer darüber sich zur Sinnesänderung sühren zu lassen, die allein die Errettung ermöglicht (2 Kor. 7, 10. 12, 21). — 9) Was sie vermögen, um dem Tode zu entrinnen, in den sie das Wandeln nach dem Fleische sührt, vermögen die Christen ja nur durch den Geist, der ihnen gegeben (Köm. 8, 13), oder durch Schristum (v. 37) kraft ihrer Lebensgemeinschaft mit demselben (vgl. Phil. 4, 13). Seen darum erwartet der Christ auch die Heilsvollendung nur auf Grund seines Glaubens, und nicht auf Grund irgend welcher Werfthätigkeit, weil er weiß, daß es in der Lebensgemeinschaft mit Christo allein auf den Glauben ankommt, und daß er in ihr, aber auch nur durch sie, alles zu wirken vermag (Gal. 5, 5 s.; vgl. §. 84, b. Anm. 9), was das Geset fordert und menschliche Werkhätigkeit sich abringen möchte.

15, 2) ober von dem Verbleiben bei der Güte Gottes, die man im Glauben ergriffen hat, die definitive Errettung abhängig, indem er gegentheils mit dem Ausgeschiedenwerden von der Heilsgemeinschaft droht (Köm. 11, 20 ff.). Man hat die Gnade Gottes umsonst empfangen (2. Kor. 6, 1), ist aus ihr wieder entfallen, sobald man das Heil auf anderen Wegen sucht, als durch den Glauben (Gal. 5, 4), der darum im Abendmahle stets neu gestärft werden muß (§. 85, c). Der Christ bleibt eben im ganzen Verlaufe seines Christenlebens auf die göttliche Gnade angewiesen. Was von der apostolischen Arbeit gilt, gilt im Grunde von aller Thätigseit des Christen; nicht er thut, was er thut, sondern die Gnade Gottes thut es in wirssam-hülfreicher Gemeinschaft mit ihm (1. Kor. 15, 10). Nur in Kraft der göttlichen Gnade, die ihn dazu fähig macht, kann der Christ wandeln, wie er wandeln soll (2. Kor. 1, 12).

## §. 87. Die Freiheit bom Gefete.

Um zum Kindschaftsverhältnisse zu gelangen, sind die Christen durch Christum von der Knechtschaft des Gesetzes losgekauft, an dessen Stelle sie der Geist von innen heraus zur Erfüllung des göttlichen Willens treibt, nachdem sie mit Christo dem Gesetze abgestorben sind. a) Bon einem anderen Gesichtspunkte aus bleibt freilich die gesammte Lebensordnung des mosaischen Gesetzes für die ehemaligen Zuden ebenso verbindlich, wie sie sür die Hechtschin unverbindlich ist; aber sie wird in christlicher Freiheit erfüllt und muß unter Umständen höheren Pslichten weichen. b) Der Geist lehrt die Christen, was sie nach dem Willen Christi zu thun haben; aber Paulus sürdert die Erkenntnis desselben durch die Berweisung auf sein und der gereisteren Christen Beispiel, wie auf das Wort und Beispiel Christi, und durch seine eigenen Anordnungen.c) Vor Allem bleibt die Gottesossendarung im Alten Testament und selbst im mosaischen Gesetz, sowie die in Christo gemachte Heilserfahrung mit ihrem verpflichtenden Charafter nachgebend für die Erkenntnis des göttlichen Willens. d)

a) Der Zustand unter dem Gesetze entsprach nach §. 72,c dem unsmündigen Kindesalter der Menschheit, in welchem dieselbe noch in einer knechtischen Abhängigkeit gehalten werden unßte (Gal. 4, 1—3). Mit

<sup>10)</sup> Die Freigebigfeit der Gemeinden betrachtet Paulus 2 Kor. 8, 1. 9, 14 als eine Gnade Gottes, die er ihnen verliehen (vgl. 8, 5: διὰ δελήματος δεοδ). Für Alles, was sich Rühmenswerthes in dem Zustande seiner Gemeinden sündet, sagt er Gott Dank (1 Kor. 1, 4. Köm. 1, 8. 6, 17; vgl. 2 Kor. 8, 16) und erwartet von ihm in Segenswünschen und Gebetsworten, was er sür die gedeihliche Entwicklung berselben verlangt (2 Kor. 13, 7. 9. Köm. 15, 5. 13), wie in den Testalonicherbriefen (§. 62, c). Er heißt darum der Gott der Geduld und der Hossmung (Röm. 15, 5. 13), des Friedens (15, 33. 16, 20; vgl. 1 Thess. 5, 23. Khil. 4, 9) und der Liebe (2 Kor. 13, 11). An ihn verweist er sie mit ihrem Gebet (Köm. 12, 12, vgl. 1 Thess. 5, 17), das ja nur der Ausdruck des Glaubens ist, der die göttliche Gnadenwirkung allein empfangen will und kann.

dem Eintritt in die vollen Kindesrechte, welche Chriftus vermittelt hat (§. 83), mußte diefer Rnechtszuftand aufhören. Als die dafür von Gott festgesette Zeit gefommen war, fandte Gott feinen Gohn, ber, inbem er fich felbst freiwillig dem Gefete unterwarf, Diejenigen, welche unter dem Gefete ftanden, von diefer Knechtschaft lostaufte, um fie des Empfanges der Adoption fähig zu machen (v. 4 f.).1) So hat uns Chriftus vom Gefetze befreit (5, 1) zu der Freiheit, auf welche hin wir berufen sind (v. 13); denn während der durch die Hagar vorbedeutete alte Bund zur Knechtschaft gebiert (4, 24), find die Chriften als Rinder des oberen Jerufalem (v. 26) vorbedeutet durch den Sohn der Freien (v. 22. 31), der wie sie auf Grund der Verheiffung geboren mard (v. 23. 28). Freilich fann Chriftus die Abrogation des Gefetes für feine Gläubigen erft wirffam machen im Zustande seiner Erhöhung, in welcher er, felbst gang wrecua geworden, den Gläubigen seinen Beift mittheilt. Erft für den, der sich zu dem erhöhten Herrn befehrt, fällt die Hulle, welche bisher Die transitorische Bedeutung des Gesetzes verdecte; denn er empfängt eben damit den Geift, und wo der Geift des Herrn ift, da ift Freiheit (2. Ror. 3, 16 f.). Die vom Geift getrieben werden, find nicht mehr unter bem Gesetze (Gal. 5, 18); denn was das Gesetz mit seinen Forderungen erstrebte und doch nicht erreichen konnte (Röm. 8, 3), das erreicht der Beift wirklich, indem auf feinen Untrieb die Forderung des Gefetes (to δικαίωμα του νόμου) erfüllt wird in denen, die κατά πνευμα wandeln (v. 4). Un die Stelle des außerlich im Buchftaben firirten Gefetes (2, 29: yoauua) ist die im Innern des Menschen wirkende Macht des Beiftes getreten. Darum heißt der neue Bund ein Bund des Geiftes im Gegenjat jum Bunde des Buchftabens (2. Kor. 3, 6); bas alte Wejen des Buchstabens hat durch unjere Befreiung vom Gefete dem neuen Bejen des Geiftes Blatz gemacht (Röm. 7, 6).2) Aber obwohl

<sup>1)</sup> Es bedurfte alfo auch hier einer ähnlichen Stellvertretung, wie bei ber losfaujung vom Fluche des Gefetes (§. 80, b), wenn Paulus auch hier jo wenig wie bort auf die Frage reflettirt, wie der Gesetesgehorsam Chrifti die Birfung haben tonnte, uns von demfelben zu entbinden. Er hielt fich eben baran, bag, wenn Chriftus, ber als ber Sohn Gottes nicht unter bem Befet ftand (§. 79, b), boch in feinem irbifchen Leben (als Jude) bemielben unterworfen mar, dies nur ebenjo ftellvertretenbe Bedeutung haben fonnte, wie wenn ber Gundlose ben Tob ber Gunder ftarb. In biefem Sinne fann und muß man allerdings nach paulinischer Auffaffung von einer ftellvertretenden Gefeteserfüllung (oder obedientia activa) Chrifti reben, mas R. Schmidt, S. 78 vergeblich bestreitet. Aber biefelbe bezieht fich ausschließlich auf die Bultigfeit bes mojaifden Gefetes und zwar für Juben und Beiden, ba bas Israel zunächst gegebene Gefetz als Ausbrud bes göttlichen Willens auch für alle Beiben verbindlich gewesen ware, wenn feine Abrogation durch Chriftum nicht eingetreten mare, weshalb er dieselbe auch den heidenchriftlichen Römern und Galatern gegenüber erweift. Die Stelle Rom. 10, 4 barf freilich bier nicht herangezogen werben, weil in ihr nur bavon bie Rede ift, daß mit Chrifto das Gefet aufgehört hat, Mittel gur Erlangung ber Gerechtigfeit und bes lebens zu fein. - 2) Die Freiheit vom Gefet ift also nicht eine Licens jum Gundigen (Rom. 6, 15); nicht um bem Fleische bie Berrichaft zu überlaffen, find wir vom Gefete befreit (Gal. 5, 13), fondern um fortan Gott zu leben (Gal. 2, 19. Rom. 7, 4) und feinen Billen zu erfüllen, nur nicht mehr auf Grund ber äußeren Befetesforderung, fondern auf ben inneren Untrieb des Beiftes. Materiell

fo der im Geset geoffenbarte Bille Gottes feineswegs abrogirt wird, fondern erft wirklich die Garantie seiner Erfüllung erlangt, wirft sich der Apostel doch die Frage auf, wie die Lossprechung des Einzelnen vom Gefet rechtlich zu rechtfertigen fei. Er geht bavon aus, daß der Tod das Band jeder gesetzlichen Berpflichtung löft (v. 1), wie er es an dem Che= bande beispielsweise darlegt (v. 2 f.). Stand also auch der Mensch in seinem vorchriftlichen Zustande unter der Herrschaft des Gesetzes, so ift ja ber alte Mensch nach S. 84,c mit Chrifto gestorben, das driftliche 3ch ift ein ganz neues Subjeft, bas an feine Berpflichtungen bes alten 3ch mehr gebunden ift, vielmehr fich einen neuen Beren mablen fann. Diefer aber wird felbstverftändlich tein anderer sein als Christus, durch deffen Tod er, nachdem er mit ihm in reale Lebensgemeinschaft getreten, dem Gefetz getödtet ift (v. 4). Alle folche, die dem alten Wefen abgeftorben find, find wir losgekommen von dem Gefet (v. 6); und da bies Sterben durch die Lebensgemeinschaft mit ihm vermittelt ist, so haben wir die Freiheit vom Gefetz er Xocoro Inoor (Gal. 2, 4). Ebenjo ift es nach 2, 20 die Folge des Mitgefreuzigtseins mit Chrifto, daß ber Chrift burch bas Gefetz bem Gefetze geftorben ift, um hinfort Gott zu leben (v. 19), nur daß hier der Tod jenes alten 3ch als ein folcher dargestellt ift, gu welchem es durch das Gefetz felbst verurtheilt mar.

b) Die Lehre von der christlichen Freiheit hatte für Paulus das besondere Interesse, zu verhindern, daß nicht die extrem judaistische Partei die von ihm gegründeten Heidengemeinden zwang, sich beschneiden zu lassen (Gal. 2, 3 f.) und die gesammte jüdische Lebensordnung anzunehmen (2, 14: lovdaisev), wobei sich immer wieder der Hintergedanke einschlich, daß das Heil durch solche Gesetzeserfüllung erworden werde. Dagegen hält auch Paulus daran fest, daß jeder, der einmal beschnitten wird, auch verpssichtet sei, daß ganze Gesetz zu erfüllen (Gal. 5, 3), und nur von diesem Gesichtspunkte aus konnte es für ihn ein Interesse haben, anzuordnen, daß der Beschnittene seine Beschneidung nicht rückgängig machen (1. Kor. 7, 18), sondern als Beschnittener, d. h. in der mit der Beschneidung gegebenen Lebensordnung den Willen Gottes erfüllen solle (v. 19). So wenig freilich diese Gesetzeserfüllung ihm der Grund seines Heiles ist,

foll durch diesen nichts Anderes erzielt werden als durch jene, denn die Liebe, welche ber Geift wirkt (§. 84, a), ift die Erfüllung des Gesches (Gal. 5, 13 f. Röm. 13, 8—10). Es zeigt sich aber auch hier, wie die faktische Gerechtigkeit nicht weniger wie die Gerechtsprechung in der Inadenanstalt des Christenthums auf einem ganz neuen, dem ATlichen entgegengesetzten Wege zu Stande kommt.

<sup>3)</sup> Diese Freiheit der Heidengemeinden hatten die Urapostel nach §. 43, c ausbrücklich anerkannt, und die von ihnen aus Mücklicht auf die Diasporajuden hinzugefügte Klausel hatte keine prinzipielle Bedeutung und war, wie wir sahen, dem Paulus für seine selbstständige Heidenmissionswirksamkeit keineswegs auferlegt. Es ist aber eine, obwohl ganz gangbare, dennoch irrige Auskassiung, als ob Paulus dar in von den Uraposteln differirte, daß, während diese die Judenchristen noch an die Lebensordnung des mosaischen Gesetzes gebunden glaubten (§. 43, d), Paulus auch diese davon lossprach; er mußte diese Verpstichtung nur unter der Boraussetzung der prinzipiellen Aushebung des Gesetzes (not. a), welche die Urapostel allerdings nicht anerkannten, anders des gründen als sie.

so wenig ift sie für ihn durch das Gesetz als solches gefordert, das für alle Chriften seine verbindliche Kraft verloren hat. Es beruht die Ber= pflichtung dazu vielmehr lediglich auf dem allgemeinen driftlichen Grund= fate, daß jeder in dem Stande bleiben foll, in welchem ihn die Berufung getroffen hat (v. 17. 20). An sich waren auch die Judenchriften vom Bejet frei, aber ber Beift Gottes trieb fie, fich in die Lebensordnung su fügen, die ihr Beschnittensein mit fich brachte, und die ihre Bergangenheit sie als die spezielle Forderung Gottes an ihren Wandel erkennen ließ.4) Freilich wird Paulus in gemischten Gemeinden gefordert haben, daß die Judenchriften den Beidenchriften uneingeschränkte Tischgemeinschaft gewährten (Gal. 2, 11 ff.), daß alfo, wo die väterliche Sitte mit ber driftlichen Bruderpflicht in Konflitt gerieth, jene unbedingt diefer weichen muffe; und hier machte ihm feine pringipielle Stellung jum Gefetz ein Schwanten unmöglich, wie wir es §. 43,d bei Betrus fanden, und löfte mit einem Schlage die Schwierigfeiten, über welche die Urgemeinde fo ichwer hinaustam. Beruhte die Gefetesbefolgung der Judendriften nicht mehr auf der Berbindlichfeit des Gefetzes an fich, fondern auf dem für alle natürlichen Lebensverhältniffe gultigen Grundfate, daß man fich ben Pflichten nicht willfürlich entziehen durfe, welche dieselben nach der auch in ihnen waltenden göttlichen Ordnung auferlegen: so versteht es fich von felbit, daß biefer Grundfat feine Schrante fand an den höheren Pflichten des driftlichen Gemeinschaftslebens, zu denen in erster Linie jene Brudergemeinschaft gehörte. Satte außerdem jene Ordnung, wonach feiner bas jogiale Band mit feiner früheren Religionsgemeinschaft willfürlich zerreißen follte (v. 18), doch offenbar den Zweck, ihn zur Wirksamkeit unter seinen Religionsgenoffen zu befähigen (val. §. 42,c), fo mußte es umgefehrt für den Apostel, der, obwohl Jude, unter den Beiden wirfen follte, Pflicht jein, um der Beiden willen ws avouos zu leben (1. Ror. 9, 21; vgl. Gal. 4, 12). Wo er aber mit Juden zu verfehren hatte, ba mußte er, obwohl pringiviell wie alle Chriften nicht mehr unter dem Gefetze ftehend, fich bennoch verpflichtet fühlen, de lovdatos zu leben um ber Juden millen (1. Ror. 9, 20).5) Richt ber Buchftabe des Gefetes als folder

<sup>4)</sup> Benn nach Bfleiberer, Paulinismus, G. 298 fich biefe Regel nur auf bie verschiedenen Lebensstellungen in der Gefellichaft bezieht und nicht auf bie jubifch gefetsliche Lebensordnung, fo zeigt eben die Thatfache, daß Baulus bas Berbot, feine Beschneidung rudgangig zu maden, als erftes Beispiel für biefelbe anführt (v. 18), bas Gegentheil und beweift außerdem, daß jenes Berbot nicht bloß den Grund hat, daß bies Beichen "völlig gleichgültig fei", weil dann auch daffelbe febr unnöthig war. Wenn aber Baulus felbst nach Uct. 20, 6. 24, 11 jubifche Feftfeiern mitmacht und nach 18, 18. 21, 26 jubifche Gelübbe auf fich nimmt, fo hat ja Bfleiberer felbft, unbefangener als die meiften Kritifer, Die Geschichtlichfeit biefer Thatsachen zugeftanben (G. 508 f.); und in der That konnte Baulus nach dem obigen febr wohl es als eine Berleumdung gurudweisen, bag er bie Diasporajuden lehre, ihre Kinder nicht zu beschneiben und nicht nach den Gesetzen Mosis zu mandeln (21, 21), was boch, freilich mit anderer Begründung, auch Pfleiderer, S. 510 zugiebt. — 5) Wenn er darum nach Act. 16, 3 um der Juden willen den Sohn einer judischen Mutter beschneidet, so widerspricht das feinen Grundfagen nicht (vgl. felbft Pfleiberer a. a. D., G. 508); und Gal. 5, 11 tann nur eine Anspielung auf ein foldes Berhalten involviren, wonach er bie Be-

also, sondern die Erwägung bessen, was seine Berufspflicht in den konfreten Berhältniffen, unter welchen er zu wirken hatte, forderte, war maßgebend für die Art, wie er jenem allgemeinen christlichen Grundsatze folgte.

c) Wenn der Geift anftatt des Gefetzes die Chriften jum Thun des Guten antreibt, fo muß er auch dafür forgen, dag diefelben wiffen, was aut fei. Es bedarf dazu aber feiner befonderen Erleuchtung, da ja auch ber natürliche Menfch in feinem voog ein Sittenbewufifein hat (68, c), und derfelbe daher, weil er burch die Sunde verderbt ift (Röm. 1, 28), nur (durch den Geift) erneuert werden darf, um wieder in jedem Fall priifen ju fonnen, welches der Bille Gottes fei (12, 2). Go rechnete der Apoftel auf die Bildung einer driftlichen Sitte, auf die er immer wieder (1. Kor. 11, 16. 14, 33) ausdrücklich verweift, weil diefelbe maggebend fein muß für die Einzelnen, deren fittliches Bewußtsein noch nicht geläutert und durchgebildet genug ift. Im gleichen Interesse beruft er sich auf sein eigenes Beispiel (Gal. 4, 12. 1. Kor. 4, 16 f. 11, 1), nicht als wolle er fich damit eine schlechthinige Muftergultigfeit feines Lebens vindiziren. fonbern weil in jedem bereits gereifteren Chriftenleben fich anschaulich barftellt, welches die Lebensgeftalt fei, die der Beift fordert und wirft. Da= her geht er auch 1. Kor. 11, 1 von feinem Borbilde auf bas absolute Borbild Chrifti zurud, durch beffen Nachbildung erst das seine normativ wird; boch fahen wir §. 78, b. 86, c. Anm. 7, aus welchen Grunden basselbe im Ganzen bei ihm gurudtritt. Wie nun Römer 8, 2 von einem νόμος τοῦ πνεύματος die Rede ift, sofern der Geist im Christenleben die normgebende Macht ift, fann dies Gefets auch als der vouos Xoiorov gedacht werden, fofern ja jener Beift der Beift Chrifti ift und alfo feinen Willen, dem der Chrift verpflichtet ift (Röm. 12, 11. 16, 18. 2. Kor. 5, 9. vgl. auch §. 76, b), fundthut, und in diesem Sinne nennt sich Paulus 1. Kor. 9, 21 einen evvouos Xocorov. Möglich, daß Gal. 6, 2, wo es sich um das Liebesgebot handelt, Paulus zugleich an die ihm aus der Ueberlieferung ficher befannten dabin einschlagenden Aussprüche Chrifti denkt (5, 14. Nom. 13, 8 f.; vgl. §. 25); doch beruft er fich nur 1. Kor. 7, 10. 9, 14 ausbrücklich auf Anordnungen Chrifti, und zwar mehr in Betreff äußerer Lebensverhältniffe. Als fein Apostel aber legt er fich, wie in ben Theffalonicherbriefen (§. 62, a), das Recht bei, im Namen Christi (5, 4) Anordnungen zu treffen; und wiederholt beruft er fich auf seine Borichriften, die er ben Gemeinden gegeben hat (7, 17: ούτως εν ταις εχχλησίαις πάσαις διατάσσομαι; υβί. 11, 34. 16, 1. 11, 2: καθώς παρέδωκα ύμιν τὰς παραδόσεις).

schneidung, die er bei den Gläubigen aus den Heiden aus prinzipiellen Gründen nicht zugesteht (Gal. 2, 3 f.), doch unter gewissen Umftänden (vgl. Act. 21, 21 und dazu Anm. 4) selbst forderte. Dagegen hat Paulus die von dem Apostelsonzil geforderten Enthaltungen, natürlich mit Ausnahme der Enthaltung von der πορνεία (§. 43, c), in seinen selbstständig begründeten Heidengemeinden nicht eingesührt, weil er nicht mehr auf eine Gesammtbekehrung Fraels (vor dem Eingang der Heidenfülle) hoffte, also keinen Grund mehr hatte, die Freiheit der Peidenchristen mit Kücksicht auf die doch im Großen und Ganzen verstockte Spnagoge zu beschränken. Wenn er um der schwächeren Mitchristen willen gewisse Kücksichten beim Genuß des Götzenopfersteisches, sowie anderer Abiaphora, verlangt (vgl. §. 93), so ist das etwas ganz Anderes.

d) Ohne Zweifel wurde auch in den gottesdienstlichen Bersammlungen der heidenchriftlichen Gemeinden das A. T. gelesen. 6) Dies war um so mehr nothwendig, als ja nach §. 73,a Alles in der Schrift zur Belehrung und Zurechtweisung ber Chriften geschrieben war (1. Kor. 10, 11. Röm. 15, 4), insbesondere, wo fie die Chriften über den Willen Gottes belehrt. 7) Allein dadurch wird nun nicht wieder die Schrift, die ja nach einer Seite hin durchweg gesetzlichen Charafter hat, als Gefetz geltend gemacht, sondern eine Mahnung, die dem driftlichen Bewußtsein an fich feststeht, wird badurch unterstütt, daß auch aus der Schrift erhellt, wie fie mit dem dort offenbarten Willen Gottes übereinstimme (vgl. 1 Ror. 14, 34: \*ados \*ai o vouos légei); und dies gilt natürlich besonders ba, wo sogar bas Geset im engeren Sinne in ähnlicher Weise gebraucht wird. 8) Stünde nun freilich der Chrift von vorn herein unter der ausichließlichen Herrschaft bes Geiftes, so bedürfte es solcher Hinweisungen auf die Offenbarung des göttlichen Willens in der ATlichen Schrift so wenig, wie der apostolischen Paranese überhaupt; der Beift murde ihn über das, mas Gottes Wille ift, ebenso hinreichend erleuchten, wie zur Erfüllung dieses Willens antreiben. Da aber in ber empirischen Wirklichfeit des Christenlebens der Einfluß des Beiftes auf den Einzelnen keines= wegs ein überall gleicher und unbehinderter ift, fo muß ihm auf diesen Wegen vielfach erft das Bewußtsein darüber, mas der Bille Gottes fei, vermittelt werden. Dazu bedarf es freilich weniger einer speziellen Pflichtenlehre, als vielmehr einer Sinweisung auf den Gesammtcharafter des christlich-sittlichen Lebens, und dieser ergiebt fich am flarsten aus der Offenbarung Gottes in Chrifto felbft. Daber find die Motive, beren

<sup>6)</sup> Zwar beruft sich ber Apostel in den Briefen an die rein beidenchriftlichen Gemeinden nur da auf die Schrift, wo, wie in Galatien, durch die judenchriftliche Agitation biefelbe in einer Beije geltend gemacht war, welche bie Darlegung ihres rechten Berftandniffes nothwendig machte (Gal. 4, 21). Doch zeigt die Art, wie jene Agitatoren an die Schrift als eine auch fur diese Gemeinden gultige Autoritat anfnüpften, daß diefelbe auch in ben Beidengemeinden als folche galt. Dann aber mußte felbstverftandlich ihnen auch eine Kenntnig ber Schrift vermittelt werben. - 7) Go erhellt ichon aus dem geschichtlichen Theil der Thora (Gen. 3, 16), daß Gott die Unterordnung bes Beibes unter ben Mann verlangt (1 Kor. 14, 34), fo fann gelegentlich eine Ermahnung zur Milbthätigfeit (2 for. 9, 9; vgl. Pfalm 112, 9) ober eine Warnung vor Selbstruhm (1 Kor. 1, 31. 2 Kor. 10, 17; vgl. Jer. 9, 23) burch Musfpriiche der Pfalmen und Propheten unterftut werden, insbesondere wenn diefelben direkt auf die messianische Zeit geben (2 Kor. 6, 2, vgl. Jes. 49, 8). - 8) Das gefchieht nämlich nicht bloß, wo mittelft allegorifcher Deutung einer Gesetzesbestimmung eine ausdrückliche Beziehung auf die Berhaltniffe der meffianischen Zeit vindizirt wird (1 Kor. 9, 9 f.), ober wo von ber Borausjetzung eines typischen Charafters ber AElichen Institutionen aus geltend gemacht wird, daß auch die Chriften Gott ein Opfer darbringen (Röm. 12, 1), daß auch fie nach dem Ritus des Baffahfeftes den Sauerteig wegschaffen und èv àζόμοις leben müffen (1 Kor. 5, 7 f.), oder daß die Ordnungen des Priestergesetzes eine Anwendung auf die christlichen Gemeindeverhältniffe erleiden (9, 13). Bielmehr wird auch Gal. 5, 14 die Forderung ber Chriftenliebe (v. 13) badurch unterftut, daß gejagt wird, in bem Gebot ber Rachstenliebe (Lev. 19, 18) werbe das ganze Gefet erfüllt, und Röm. 13, 8-10 wird dies ausbrücklich unter Aufzählung einzelner Gebote des Dekalog nachgewiesen (v. 9).

sich Paulus bei seinen Ermahnungen bedient, vielsach unmittelbar aus seiner Heilsehre entnommen. <sup>9</sup>) Dabei ist dann freilich vorausgesetzt, daß der Ehrift sich im Heilsstande befindet und die Gnadenthaten Gottes an sich erfahren habe, auf welche der Apostel provozirt, wie er ja auch nur dann des Gnadenbeistandes Gottes gewiß sein kann, der ihn befähigt, zu volldringen, wozu jene Heilsersahrungen ihn verpslichten. Diese Gewißheit aber gründet sich auf das Bewußtsein seiner göttlichen Erwählung und Berusung.

## Achtes Kapitel.

# Die Prädestinationslehre.

Bgl. Weiß, die Prädestinationslehre des Apostels Paulus, in den Jahrb. f. deutsche Theologie 1857, 1. B. Benschlag, die paulinische Theodicee. Berlin 1868. E. Menegoz, la prédestination dans la théologie paulinienne. Paris 1884. R. Müller, die götte liche Zuvorersehung und Erwählung nach dem Evang. des Paulus. Halle 1892.

## §. 88. Die Erwählung und Berufung.

Die Heilsgewißheit des Einzelnen beruht auf seiner Berufung zur Mitgliedschaft der Christengemeinde, durch welche sich der göttliche Er-wählungsrathschluß an ihm zu verwirklichen beginnt. a) An sich hat Gott das absolute Recht, die Menschen von vorn herein zum Heil oder zum Berderben zu bereiten; aber er hat sich in Betreff des christlichen Heiles dieses Rechtes nur insofern bedient, als er unabhängig von allem menschlichen Thun und Berdienen die Bedingung festsetzt, an welche er seine Gnade knüpsen will. d) Die Bedingung, an welche er seine Erwählung gebunden hat, ist die Willigkeit, durch seine Gnade die Liebe zu ihm in sich wirken zu lassen, die er an den empfänglichen Seelen vorhererkennt. c) Die Er-wählten aber werden berusen, indem Gott durch das Evangelium in ihnen den Glauben wirkt. d)

a) Ist der Entwicklungsgang des Christenlebens so mancherlei Störungen ausgesetzt, die den Christen an der Erreichung seines Zieles

<sup>9)</sup> Mit dem Hinweis auf das Erbarmen Gottes, das unseren Dank erheischt, geht Paulus Röm. 12, 1 von der lebrhaften Darlegung des in Christo gegebenen Heiles zur praktischen Ermahnung über. Wie er das Verpflichtende des Liebesdeweises Christi in seinem Tode hervorhebt, sahen wir §. 81, b; Röm. 15, 30. 1 Kor. 1, 10 ist der gemeinsame Herr und der gemeinsam angerusene Namen desselben das Motiv seiner Ermahnung. Wenn er vor der Hurerei warnt, so verweist er auf Gott, den wir sür unsere Loskaufung verherrlichen sollen (1 Kor. 6, 20), auf den Geist, zu dessen Tempel er unseren Leib gemacht hat (v. 19), und auf die Lebensgemeinschaft mit Christo (v. 15—17), mit der die buhlerische Lebensgemeinschaft unverträglich ist.

hindern können, und vermag Gott allein den, der in Versuchung ift, so zu ftarken, daß er fteben bleibt (Röm. 14, 4. 16, 25), fo muß ber Chrift Die Gewifiheit haben, daß Gott dies auch thun wird. Diese Gewifiheit gründet sich aber auf die Treue Gottes, welche die Bersuchung nicht zu schwer werden läßt (1 Kor. 10, 13; vgl. Marc. 13, 20) oder den Wankenden festigt, jo daß er untadelig bleibt bis an das Ende (1 Ror. 1, 8). Das jest voraus, daß Gott dem Menschen fich gleichsam verpflichtet hat, und das hat er nach v. 9 gethan durch feine Berufung (vgl. 1 Theff. 5, 24). Wie die Berufung Israels eine Bestimmung zu dem ihm zugedachten Seilsgut ift (Rom. 11, 29), so ift fie auch bier Bestimmung zu der jenseitigen Herrlichkeit (els nouvwrlav του νέου αυτού: 1. Kor. 1, 9; vgl. 2. Theis. 2, 14). Darin liegt aber nothwendig auch, wie schon bei Petrus (§. 45), die Bestimmung zur Heiligkeit (κλητολ άγιοι: 1. Kor. 1, 2. Röm. 1, 7), die Gott in ihnen wirken, bewahren und vollenden muß, wenn fie jenes Ziel erreichen follen. Erft in unferen Briefen ift der Begriff der Berufung gang bestimmt ausgeprägt gur Bezeichnung eines einmaligen sichtbaren Uttes, in dem Gott gleichsam bem Menichen die Zusicherung gegeben hat, daß er ihn auf diesem Wege zur Beilsvollendung führen wolle, und diefer Aft ift feine Bergurufung gur Christengemeinde. 1) In diesem Alt tritt nämlich flar zu Tage ber gottliche Borfat, den Einzelnen zu dem Seile zu führen, wie es in der Wegenwart bereits verwirklicht ift und in seiner Bollenbung noch bevorsteht (Röm. 8, 28: of nara πρόθεσεν αλητοί); und dieser Borsatz ist Seitens des Berufenden auswahlmäßig gefaßt (9, 11: ή κατ εκλογήν πρόθεσις έκ του καλουντος), d. h. jo, daß aus der Maffe der Menschen diejenigen ausdrücklich auserlejen find, welchen er das Beil zu Theil werden laffen will (11, 28). Dieser innergöttliche unsichtbare Erwählungsrathschluß tritt also sichtbar in die Erscheinung in der Berufung zu der Gemeinde (1. Rov. 1, 26-28: βλέπετε την κλησιν ύμων — ὅτι — ἔξελέξατο ο θεός; vgl. 1. Theff. 1, 4 f.). Indem in ihr Gott ben erften Schritt thut, um den Borjat auszuführen, den er zum Seile des einzelnen Menschen gefaßt hat (Röm. 8, 30: ους προωρισεν, τούτους και έκάλεσεν; val. 9, 23 f.), giebt er bemfelben die Zuficherung, daß er es auch an allen folgenden nicht werde fehlen laffen.2)

<sup>1)</sup> Dies erhellt besonders aus 1 Kor. 7, 20 wo der Alt der ulffois je nach der Lebensstellung, in welcher einer in die Gemeinde eingeführt wird, als ein verschiedener gedacht wird (vgl. v. 17: έκαστον ώς κέκληκεν) weil die Aufgabe, die ihm in der Berufung gegeben, fich banach modifizirt, und er barum aufgeforbert wird, in ihr, b. f. in ber damit gegebenen Aufgabe ju verbleiben (vgl. v. 18. 21). Sofern die Glieder der Christengemeinde Christo angehören, find fie ubntot Aptoto (Rom. 1, 6); sofern fie in der Lebensgemeinschaft mit Christo steben, sind fie αλητοί εν αυρίω (1 Ror. 7, 22); fofern fie vom Gefete frei find, find fie en' edendepia berufen (Gal. 5, 13). Wenn 1 Kor. 10, 27 nader von der Einladung ju einem Gastmahl fteht, fo hat dies naturlich mit ber technischen Bedeutung des Wortes gar nichts zu thun. — 2) Wie hofmann icheint auch Rösigen, G. 250 ju bestreiten, daß im Begriffe der Ermahlung ein Gegensatz gegen folde liegt, die nicht erwählt find, was doch im Begriff des Wortes und in Stellen, wie Rom. 11, 7, unzweifelhaft vorliegt. Much handelt es fich bei der Erwählung nicht bloß um die Bestimmung des Zeitpuntts, in welchem die Gnade heilsträftig an den

b) Es liegt im Begriffe der Auswahl, daß sie eine freie ift. Das Erbarmen Gottes, auf welchem dieselbe beruht, fann von nichts Anderem abhängig fein, als von dem fich erbarmenden Gotte felbst (Rom. 9, 15 f.); daher heißt es v. 18: ov Jelei, eleet. Bildet hierzu das ov Jelei, σκληούνει den Gegenfat, fo icheint es, daß Gott von vorn herein die Ginen zum Beile, die Anderen zum Berderben bereitet habe, indem er die Ginen empfänglich machte und die Anderen verhärtete. In der That vindizirt ber Apostel Gott als dem Schöpfer das absolute Recht, dies zu thun, wie der Töpfer im Gleichniß das absolute Recht hat, aus derselben Thonmasse Gefäße zu edlem und unedlem Gebrauch zu bilden (v. 20 f.).3) Dagegen fett er bas faktische Berfahren Gottes in der Gegenwart, mo es fich um die Erlangung des chriftlichen Beiles handelt, ausdrücklich mit de in einen Gegensatz zu jenem in abstracto Gott vindizirten Rechte (v. 22). Die σκεύη όργης κατηρτισμένα είς απώλειαν find feineswegs Menschen, die er bereitet hat, um seinen Zorn und seine Macht (zu perberben) an ihnen zu offenbaren; es sind vielmehr die Juden, welche ihres Unglaubens wegen dem Zorne Gottes verfallen und somit zum Berderben reif maren, welche er aber, die Beweisung seines Bornes und feiner ftrafenden Macht aufschiebend, trottem bis dahin noch mit großer Lang=

Einzelnen herangebracht wird (vgl. Benschlag, S. 109), so daß dadurch ein universeller Ermahlungsrathidluß nicht ausgeschloffen ware. Die Stelle Rom. 5, 18 fagt nur, daß das dixaiwua Chrifti eine universelle Bedeutung für das gange Menschengeschlecht bat, wie das παράπτωμα Adams, während v. 19 sofort ausdrücklich nur of πολλοί als solche bezeichnet werden, die dadurch faftisch gerecht (und felig) werden; und Rom. 11, 32 jagt nach bem Zusammenhange nur, daß Gott fich schließlich der Juden wie ber Beiden erbarme, da das artifulirte πάντας auf die bueic und abroi (v. 30 f.), d. h. auf die bekehrten Beiden und auf Israel (als Bolt) geht. Diese Beziehung verlangt fein αμφοτέρους, da es fich nicht darum handelt, daß von diefen beiden Rategorien feine ausgeschloffen ift, während die Beziehung auf alle Einzelnen überhaupt nothwendig das artikellose πάντας verlangen würde. Köm. 16, 13 steht exdextos natürlich nicht im technischen Sinne ber Erwählungslehre, sondern heißt: auserlesen, ausgezeichnet, wie §. 30, d. Im Uebrigen ist der Begriff der Erwählung durchaus nicht anders gefaßt, wie bei Petrus und Jacobus (§. 44. 54), nur daß es fich hier natürlich nicht um eine engere Auswahl aus bem erwählten Bolfe handelt, sondern aus der Menschheit überhaupt. Immer aber handelt es fich bei Paulus (vgl. §. 61, c) auch in unferen Briefen, wie bei der Erwählung Feraels, um einen geschichtlichen Aft Gottes und nicht um einen vorzeitlichen, da 1 Stor. 2, 7 von dem ewigen Beilerathichtuß und nicht von der Erwählung redet.

<sup>3)</sup> Baulus scheint sogar angenommen zu haben, daß Gott sich in einzelnen Fällen dieses Rechtes bedient habe, um die Unbeschränktheit desselben zu beweisen. In diesem Sinne deutet er Aussprüche der Schrift über Jakob und Ssau (Mal. 1, 2 f.; vgl. Köm. 9, 13) einerseits und über Pharao andrerseits (Er. 9, 16; vgl. Köm. 9, 17), wobei man freilich erwägen muß, daß er auf die geschichtliche Wirtlichkeit in ihnen garnicht restettirt, sondern nur die lehrhafte Bedeutung dessen, was von ihnen geschrieben sieht, im Auge hat (vgl. §. 73, a). Wag man sich dogmatisch vorbehalten, daß auch an die, welche in dem Gauge der reichsgeschichtlichen Entwicklung vom Heile ausgeschlossen erscheinen, Gottes Erbarmen noch irgendwo und wie das Heil herandringen kann; aber sür Paulus ist zunächst jedensalls Sjau durch seine Ausschließung von der theofratischen Erbsolge vom Heil ausgeschlossen und ebenso Pharao, wenn Gott ihn verstockt, um an ihm seine Wacht zu erweisen (in dem Gericht, das ihm den Untergang brachte).

muth getragen hat, um sie zur Buße zu führen (2, 4) und für die Berusung der Barmherzigkeitsgefäße Raum zu schaffen, welche ja durch den früheren Eintritt des Jorngerichts abgeschuitten wäre. 4) Wenn Paulus v. 18 in einer an den Prädestinatianismus der Willsür streisenden Weise den undeschränkten Willen Gottes dei seinem Erbarmen geltend macht, so geschieht es den Juden gegenüber, welche meinten, durch ihr unleugbares Gerechtigkeitsstreden (9, 31. 10, 2) einen Anspruch auf das Heil vor den Heiches in der Erwählung liegt, nicht von dem Wollen und Laufen des Menschen abhängig sei (9, 16). 5) Daraus solgt aber keineswegs, daß Gott nun nach reiner Willsür in jedem einzelnen Falle bestimmen muß, wessen er sich durch die Erwählung erbarmen will, sondern nur, daß es lediglich von ihm abhängt, an welche Vedingung er seine Erwählung zur Heilserlangung knüpsen oder welche Kategorien von Menschen er erwählen will.

c) Die Stelle Köm. 8, 28—30 spricht es aufs Deutlichste aus, worauf die Heilsgewißheit der Prädestinirten ruht. Die, welche Gott einmal zum Heile vorherbestimmt hat (v. 29), führt er auch vom ersten Beginn ihres Christenlebens mit sicherer Hand der Vollendung zu (v. 30), so daß in Allem, was auf diesem Wege ihnen begegnet, Gott zu ihrem Heile mitwirkt (v. 28). Hier wird nun v. 29 ausdrücklich gesagt, daß

<sup>4)</sup> Die hier erwähnten Bornesgefäße konnen nicht mit ben v. 21 nur hupothetisch gesetzten oneby eig aripiar identisch sein, da ja Gott nicht gurnen kann über bas, mas er felbst gemacht bat. Gerade daß Baulus das dem & προητοίμασον genau entsprechende a naripreser absichtlich vermeidet, zeigt deutlich, daß er daffelbe abjeftivisch gefaßt haben will, was feineswegs wortwidrig ift (vgl. 1 Kor. 1, 10). Uber felbft wenn man bei der partizipialen Bedeutung ftehen bleiben wollte, fonnte narnpricuéva nur auf die selbstvericuldete Berftodung der Juden geben. Sicher dagegen geht bas προητοίμασεν 9, 23 nicht auf die Erichaffung ju Barmbergigfeitsgefäßen, fondern nur auf ihre Bereitung dazu durch die vorlaufende Gnade, die ja in der padagogischen Leitung des Beidenthums, wie des Judenthums waltete (vgl. §. 70. 72). Schon ber Begriff ber Erwählung, b. h. einer Muswahl aus ber Gefammtzahl menichlicher Individuen, ichließt eine Erichaffung zweier Menichenklaffen mit verschiedener Bestimmung aus und ebenfo Alles, was Baulus über die Uebertretung Abams und ihre Folgen lehrt (§. 67); benn von den von vorn herein jum Berderben geschaffenen Menichen fonnte jedenfalls nur in febr anderer Beife, als von den jum Beil beftimmten, gefagt fein, baß fie burch bie Uebertretung Abams unter die herrichaft ber Gunde und bes Tobes gefommen feien. -5) Die κατ' εκλογην πρόθεσις darf nicht abhängig sein eξ έργων (Nöm. 9, 11), weil Die exdorf als letter Grund bes driftlichen Beiles, bem burchgängigen Charafter bes letteren entsprechend, ein Gnadenalt, eine εκλογή χάριτος sein muß (11, 5). Da das χάριτι und es έργων unvereinbare Gegenfate find (v. 6; vgl. §. 75, b), weil alles menschliche Thun ein Verdienst mit sich bringt (4, 4), so wurde eine εκλογή εξ έργων nicht mehr ein Gnadenaft fein. Es genügt allerdings nicht, ju fagen, Die Tendeng Diefer Auseinandersetzung des Apostels fei, ben Juden zu zeigen, daß fie nichts dawider einwenden fonnen, wenn Gott nicht bas Bertverdienft, fondern den Glauben gur Bebingung ber Heilserlangung mache; benn es handelt fich hier noch gar nicht um bie Bedingung der Rechtfertigung mit ihrem odu et έργων, αλλ' èn πίστεως, sondern um bie Bedingung der Erwählung, welche nach not. d die Bewirfung bes Glaubens im Berufungsaft zur Folge hat. 23\*

er diejenigen vorherbeftimmt, welche er vorhererkannt hat. Diefes Vorher= erkennen kann sich aber nur auf diejenige Beschaffenheit beziehen, von welcher Gott die Erwählung abhängig zu machen nach feinem freien Willen beschloffen hat; und welche das sei, liegt in dem Zusammenhange von v. 28 und 29 deutlich ausgedrückt. Wenn diejenigen, benen dieje felige Gewißheit zu Theil wird, einmal als die Gott Liebenden und fodann als die nach dem Borfat Berufenen bezeichnet werden (v. 28), fo loft der begründend eingeführte v. 29 den scheinbaren Widerspruch dieses objektiven und jenes subjektiven Merkmales dabin, daß Gott eben bie jum Beil beftimmt und also ber Borherbestimmung gemäß berufen hat (v. 30), welche ber Herzenskundiger vorher, d. h. ehe er fie berief, erkannt hat, nämlich als solche, in denen seine Gnade diese Liebe wirken wird. 6) Auch nach 1 Ror. 2, 9 hat Gott denen, die ihn lieben, alles Beil bereitet und erkennt fie als solche (8, 3) stets unmittelbar. Wenn aber hier von bem Erfennen der bereits in ihnen gewirften Liebe die Rede ift, fo geht bas γνωσθέντες ύπὶ θεοῦ Gal. 4, 9, ganz in Analogie mit Röm. 8, 29, barauf, daß er sie als solche erfennt, die er seiner Berufung fähig er= achtet, und die burch dieselbe ju seiner vollen Erfenntnig gelangen. Zwar muß auch diese Empfänglichkeit für das Heil als durch die göttliche Lebens= führung in ihnen gewirft angesehen werden (Röm. 9, 23: προητοίμασεν; val. not. b); aber eben in der Art, wie Ginzelne durch bie dem Menfchen entgegenkommende Gnade fich haben bereiten laffen, erkennt Gott fie als folde, die für die entscheidende Gnadenwirfung empfänglich find. Gbenbarum find auch die Beifen, Mächtigen und Edlen der Belt meiftens nicht erwählt (1 Ror. 1, 26), weil diese im Stolz auf ihre Besitzthumer und in bem Befriedigtfein mit benfelben bas Bedürfnig nach etwas Höherem nicht fühlen, das allein für die göttliche Gnade empfänglich macht. 7)

d) Sollen die Erwählten von Gott berufen, d. h. zur Chriftensgemeinde herzugeführt werden, so muß in ihnen der Glaube gewirkt werden; ja die Berufung ist nichts Anderes, als die göttliche

<sup>6)</sup> Die gangbare Beziehung des προγινώσκειν auf das Boransersehen ift sprachlich nicht nachzuweisen, ba es Rom. 11, 2 (vgl. §. 91, a), wie 1 Petr. 1, 20 (vgl. §. 48, a) nur "vorhererkennen" heißen fann, und widerspricht bem Montert. Gollte wirflich das οθς προέγνω nur die Personen, das καί προώρισεν nur die Bestimmung bes Ausersehens = Auswählens bezeichnen, fo wirde dies eben durch die Biederholung deffelben Bortes angedeutet fein. Den bon hofmann u. A. gang willfürlich angenommenen fogenannten "biblifden" Begriff bes Ertennens, welcher baffelbe immer irgendwie mit Anerkennen, Lieben, Sichaneignen vermengt, trägt wieder Rösgen, S. 350 mit aller Raivität vor, und felbit Benfchlag, G. 109 neigt dazu. Da die Liebe ju Gott. erft durch die Erfahrung ber göttlichen Liebe in bem Beilsftande, in ben bie Berufung versett, gewirft werden fann, und unmöglich von ihr als einer menschlichen Leiftung, die Erwählung zum Beil abhängig gemacht sein könnte, so verfteht es fich von felbit, baß nur an bas Borhererkennen bes heilsbedürftigen Berlangens nach Gott gedacht fein fann, welches Gott die volle Empfänglichfeit für fein Gnadenwirken garantirt. -7) Schon bei Jacobus fanden wir die Liebe zu Gott zur Bedingung ber Erwählung gemacht (§. 54, a); und während nach ihm diefe Liebe Gottes bei den πτωχοί gefunden wurde (2, 5), so find es auch hier die vor der Welt Thörichten, Schwachen und Berachteten, welche Gott erwählt hat (1 Ror. 1, 27 f.; vgl. §. 29, d).

Gnadenwirkung, welche den Glauben erzeugt und so, da der Gläubige von selbst sich getrieben fühlt, sich taufen zu laffen und Mitglied der Gemeinde zu werden, ihn in einer innerlich nöthigenden Beije zu der Gemeinde herzuruft. Da aber der Glaube aus der auf Befehl Christi er= gehenden Botschaft (von dem in ihm erschienenen Beil) hervorgeht (Röm. 10, 17; vgl. 1 Ror. 15, 11), so vollzieht sich die Berufung durch Berfündigung des Evangeliums.8) Rach 1 Kor. 2, 5 soll der Glaube der Chriften nicht beruhen auf Menschenweisheit, sondern auf Gottestraft, d. h. nach dem Zusammenhange mit v. 4 auf der göttlichen Machtwirkung, die von dem im Evangelium wirfenden Gottesgeifte ausgeht. Ausdrücklich wird Gal. 3, 2. 5 nicht der Glaube den Gesetzeswerfen gegenüber gestellt, als ob derfelbe eine (nur andersartige) Leistung märe, sondern die Runde vom Glauben, die diesen Glauben nicht nur verkundigt, fondern felbft wirft. Darum ift der Glaube eine Gnadenwirfung (vgl. 2. Theff. 3, 2), für welche der Apostel Gott Dank sagt (Röm. 1, 8; vgl. 2 Theff. 1, 3), welche aber nicht bei Allen eintritt, an die das Evangelium gelangt, sondern nur bei den Erwählten. 9) Freilich erscheint der Unglaube ge= legentlich ebenso als selbstverschuldeter Ungehorsam gegen das Evangelium (Rom. 10, 16), wie der Glaube als felbitthätiges Unnehmen der Gnade (2 Kor. 6, 1), die im Evangelium dargeboten wird (vgl. 1 Theff. 1, 6). In diesem Sinne ift offenbar 1 Ror. 1, 21. Rom. 1, 16 bas Glauben nicht die Wirfung des Evangeliums, sondern die (vom Menschen felbst abhängige) Bedingung, unter welcher bas Evangelium die Errettung wirft (§. 82, d). Diejer icheinbare Widerspruch löst fich nur dadurch, daß die

<sup>8)</sup> Bgl. schon 2 Theff. 2, 14. Nach Gal. 1, 6 beruht die Berufung in bem Sulderweis, den uns Chriftus durch feinen Berfohnungstod gegeben; denn ohne biefen gabe es feine erlofte Gemeinde und also auch feine Berufung ju ihrer Mitgliedichaft. Wenn aber das perarides dat — eig Erepov edaggehior zugleich ein Abfall ift and rod nalissantos opas, so erhellt daraus, daß die Berufung vermittelt war durch das wahre Evangelium von jener Erlöfung (vgl. Gal. 3, 2. 5, wonach fie ben Beift und feine Baben empfangen haben auf Unlag einer Botichaft vom Glauben, durch die felbit ber Glaube gewirft wird). Deshalb fann auch 5, 8 die menichliche lleberredung zur judaiftischen Freiehre ber gottlichen Gnadenwirfung ber Berufung entgegengesett werden, welche demnach ein Bewegen zum Gehoriam gegen die Bahrheit (v. 7: ry almeia neidesdat) und alfo burch bas Evangelium vermittelt ift, deffen Inhalt die Bahrheit bildet (Gal. 2, 5. 14: άλήθεια του εδαγγελίου; 2 Ror. 6, 7: λόγος άληθείας). Sofern nun der Apostel die Blieder der Gemeinde jum Glauben befehrt hat, fann bie durch ihn vermittelte Berufung bezeichnet werben als eine Zeugung burch bas Evangelium (1 Ror. 4, 15). Daß die Bewirfung des Glaubens in ber Berufung nothwendig gesett ift, folgt auch baraus, daß Rom. 8, 30 bie denaiwois ebenfo als unmittelbare Folge ber Berufung genannt wirb, wie fie fonft an die Bedingung bes Glaubens gefnupft erscheint. - 9) Richt für Alle ift das Evangelium eine Gottesfraft, sondern für die, welche (nach göttlichem Rathichluß) errettet werben (1 Kor. 1, 18), b. h. nach v. 24 für Die Berufenen oder Ermählten (v. 27 f.). Für Die aber, welche nicht erwählt find und baher bem Berberben verfallen, ift das Evangelium nicht nur eine Thorheit (v. 18. 23), fofern es in feiner mahren heilbringenden Bedeutung ihnen verhüllt bleibt (2. Kor. 4, 3), fondern ein Geruch jum Tobe (2 for. 2, 15 f.), fofern ber Unglaube gegen bas Bort Gottes fie nicht nur bes einzigen Beilsmittels beraubt, fondern als ftrafbarer Ungehorfam ihnen ficheres Berberben bringt (2 Theff. 1, 8).

Erwählung, in Folge berer ber Glaube gewirft wird, fich felbft an eine bestimmte, vorhererkannte Beschaffenheit des Menschen gebunden hat, aus welcher mit innerer Nothwendigkeit das freie Unnehmen des den Glauben wirkenden Wortes, die Erfüllung der Forderung des Gehorfams, den es beansprucht und bewirfen will, hervorgeht. 10) So wenig Paulus bemnach eine unwiderstehliche Gnadenwirfung lehrt, die bei dem Menschen keines Anknupfungspunktes bedürfte, fo fern liegt ihm der Gedanke an eine Unwiderruflichkeit derfelben. Gerade Gal. 4, 9, mo das yvwo9evres auf den tiefsten Grund ihrer Erwählung hinweift, redet er von dem drohenden Abfall, und die Möglichkeit eines solchen bildet die Grundvoraussetzung aller seiner Ermahnungen (vgl. z. B. Gal. 5, 1 ff. 2 Ror. 6, 1. Rom. 11, 20 ff.) Die ganze Erwählungslehre hat eben nur die Tendenz, den Gläubigen beffen gewiß zu machen, daß Gottes Gnade, die ihn berufen hat, ihn auch zu dem damit ihm in Aussicht geftellten Ziele führen tann und will. Sie wird also ihrerseits es an nichts fehlen laffen, um den Glauben, den fie gewirft und der die Bedingung aller Bewährung ift und bleibt, auch zu bewahren und zu vollenden, jo daß jedem Beile= verlangenden, so lange er nach bem Beil verlangt, der Beg jum Beile bereitet ist.

## §. 39. Das Evangelium und der Apoftolat.

Bgl. W. Seufert, der Ursprung und die Bedeutung des Apostolats in der christlichen Kirche. Lenden 1887.

Das Evangesium kann in der Berufung den Glauben nur wirken, weil es ein zwar von Menschen verkündigtes, aber doch durch Gottes Geist mit Gotteskraft wirkendes Gotteswort ist. a) Zu seiner Verkündigung sind die Apostel von Gott erwählt und durch Christum ausgesandt, nachsem ihnen dasselbe unmittelbar durch Christum und seinen Geist offensbart ist. b) Das einzige spezisische Kennzeichen dieser apostolischen Be-

<sup>10)</sup> Es ware banach zu unterscheiden zwischen dem gehorfamen Annehmen bes Wortes Seitens bes Menichen, welches aus empfänglidem Beilsverlangen hervorgeht, und zwischen ber in Folge beffen burch bas Wort im Menschen gewirften lleberzeugung von der Bahrheit des Bortes, welche dann wieder den rechtfertigenden Beilsglauben im fpezififchen Ginne gur Folge hat. Allein es muß zugeftanden werden, bag Paulus hier fo wenig wie in ben Theffaloniderbriefen Beides begrifflich geschieden hat. Wie das δέχεσθαι τον λόγον (1 Theff. 2, 13) Gott verdankt wird, so erscheint auch die ύπακοή εθνών (Röm. 15, 18; vgl. 1, 5. 16, 26: ύπακοή πίστεως) als eine Gotteswirfung, und in bem Begriff ber nioric geht vollends Beibes unmittelbar zusammen. Der Apostel hat eben einer gebankenmäßigen Bermittlung auf biesem Bunkte noch nicht bedurft; ihm ift das Seil ebenfo gewiß von feinem erften Anfange an eine göttliche Gnadenwirfung, wie es ihm felbstverftändlich ift, daß der Menfch dafür verantwortlich ift, ob diese Unadenwirfung bei ihm eintritt ober nicht. Seine Lehre von dem göttlichen Borhererkennen (welches freilich nicht ein Borhererkennen des Glaubens ift, ben er ja felbft wirft, aber der Empfänglichfeit, bei der er allein den Glauben wirken fann und will), deutet eine foldhe Bermittlung bereits an, ohne daß fie bei ihm durchgreifend vollzogen ist.

rufung ift der von Gott gegebene Erfolg ihrer gemeindegründenden Wirkssamfeit.c) Im Unterschiede von den Zwölfen ist Paulus sich bewußt, zum Apostel der Heiden berufen zu sein. a.)

a) Soll das Evangelium in der Berufung mit Gottesmacht ben Glauben wirten, fo muß es eine Gottesfraft in fich tragen, und bas ift junachit ichon barum ber Fall, weil es eine von Gott fommende frohe Botjchaft ist (εὐαγγέλιον θεοῦ: 2 Kor. 11, 7. Köm. 1, 1. 15, 16; ugl. 1 Theff. 2, 2. 8 f.), in der also Gott selbst redet und den Menschen das von ihm in Christo bereitete Seil offenbart wird (αποκαλύπτεται: Röm. 1, 17; garegoirai: 3, 21).1) Sofern nun Gott zur Ausrichtung Diejer Botichaft fich menichlicher Organe bedienen muß, wird fein Evangelium verfündigt (xporover: Gal. 2, 2. 1 Theff. 2, 9), es ift ein ziovyua, das von dem Apostel als seinem Berfündiger ausgeht (1 Ror. 2, 4. 15, 14).2) Soll aber durch diese nothwendige menschliche Bermittlung der göttliche Inhalt der Botschaft nicht seiner ihm eigenthumlichen Kraft und Birffamleit beraubt werden, jo muß diefelbe ohne menfch= liche Redemeisheit (1 Kor. 1, 17), d. h. ohne rhetorische und philosophische Runft (2, 1), vom Standpunkte der menschlichen Beisheit aus als thörichte Predigt (1, 21) verfündigt, geschweige benn burch menschliche Buthaten verfälscht werden (2 Kor. 2, 17. 4, 2: καπηλεύειν, δολοῦν). Das Evangelium muß rein durch sich selbst wirken, nicht durch über-redende Weisheitsworte (was nach Gal. 5, 8 nur eine neiseworg bewirfen fonnte), jondern durch den Beweis, welchen ber in diesem Gottesworte wirtende Gottesgeist und die von ihm ausgehende Machtwirfung führt (1 Ror. 2, 4; vgl. 2 Ror. 6, 7: έν λόγφ άληθείας, έν δυνάμει 9:00). Inhalt und Form des Berfündigten muß von biefem Geifte den Verfündigern gegeben sein (1 Kor. 2, 12 f.), so daß es ein doyos ev δυτάμει πνεύματος ist (Röm. 15, 19; vgl. 1 Theff. 1, 5). So mird

<sup>1)</sup> Bu bemerten ift, daß to εδαγγέλιον nicht blog bie Botichaft ihrem Inhalte nach, bas Berfündere, bezeichnet, sondern auch ben Uft ber Berfündigung (Röm. 1, 9. 1 Ror. 9, 18), und ber Genitiv dabei nicht bloß ben Inhalt (εδαγγέλιον Χριστού, evangelium de Christo: Gal. 1, 7. 1 Theff. 3, 2; vgl. Gal. 1, 16: εδαγγελίζεσθαι τον νέον του θεου), sondern auch denjenigen, der die Botschaft verfündigt (2 Ror. 4, 3. 1 Theff. 1, 5). Ebenso bezeichnet o dogos nicht nur bas Wort ber Berfundigung seinem Inhalte nach (Gal. 6, 6; 1 Theff. 1, 6), sondern auch den Aft ber Berkundigung (δ λόγος ήμων: 2 Kor. 1, 18; 2 Theff. 3, 14), namentlich mo die Art diefer Berfündigung näher bestimmt wird (1 Ror. 2, 4). Als eine von Gott herrührende Botichaft fteht es, wie bei Betrus (§. 46, a), auf einer Stufe mit dem ATlichen Offenbarungswort (Röm. 3, 2. 4. 9, 6: ὁ λόγος τοῦ θεοῦ; vgl. 1 Kor. 15, 54: ὁ λόγος ο γεγραμμένος), und Paulus überträgt, wie Betrus, ohne weiteres Stellen, die von diesem έγμα handeln, auf jenes (Rom. 10, 8. 18); er nennt es 6 λόγος του θεού (1 Kor. 14, 36; vgl. 2 Theff. 3, 1 und dazu S. 61, b) und verfichert, daß es in Bahrheit Gottes Wort sei (1 Theff. 2, 13). — 2) Der Inhalt des unpopua ist Christus (Röm. 16, 25: κήρυγμα του Χριστου; vgl. 1 Kor. 15, 12. 2 Kor. 1, 19), den der Apostel verfündigt (4, 5) und zwar als gefreuzigten (1 Kor. 1, 23; vgl. v. 18: 6 doros τού σταυρού), oder bie durch ihn gestiftete Berföhnung (2 Kor. 5, 19), bie göttliche herrlichfeit bes erhöhten Chriftus (4, 4) ober ber Glaube an ihn, welcher als bie Beilsbedingung verkündigt wird (Gal. 1, 23).

also die gottesmächtige Wirkung des Evangeliums, das nicht, wie in der urapostolischen Lehrsorm (§. 40, b. 46, a. 52, b), das neue Leben, sondern den Glauben erzeugt, auf den in den Berkündigern wirksamen Gottesseist zurückgeführt. Und zwar giebt ihnen diese Inspiration nicht bloß die Erleuchtung, durch die sie die Wahrheit des Evangeliums erkennen, sondern auch die Befähigung, dasselbe gotteskräftig und darum glaubenswirkend zu verkündigen.

b) Zur glaubenweckenden Berkundigung des Evangeliums muffen besondere Organe bevollmächtigt und ausgerüstet werden. Wie sollen sie glauben, wo fie nicht gehört haben, wie follen fie horen ohne einen Berfündiger, wie sollen fie verfündigen, wenn fie nicht ausgesandt find? (Rom. 10, 14 f.). In diesem Sinne find die Apostel Gefandte, welche mit der Berkundigung des Evangeliums beauftragt find (Gal. 2, 7. 1 Theff. 2, 4), Botschafter in der Sache Chrifti, durch welche Gott felbst redet (2 Kor. 5, 20). Sie find, als Diener des neuen Bundes (3, 6), ausschließlich gefandt, das Evangelium zu verkündigen (1 Kor. 1, 17),4) und zwar, um badurch den Glauben zu bewirken (1 Kor. 3, 5: διάκονοι δί ων επιστεύσατε, vgl. Röm. 1, 5: εἰς ύπαχοὴν πίστεως). Erfolgt fo die Berufung zur Chriftengemeinde durch Bermittlung des Apostolats, so muß es für biesen eine besondere Berufung geben, die wieder nach §. 88, a auf eine besondere Erwählung zurückweift. Gott hat den Apostel als sein σχενος έχλογης (Act. 9, 15) von Mutterleibe an ausgesondert und berufen durch seine Gnade (Gal. 1, 15), er ist ein κλητός απόστολος διὰ θελήματος θεοῦ (1 Ror. 1, 1. 2 Ror. 1, 1), αφωρισμένος els evappéliov Jeov (Röm. 1, 1).5) Da nun die allgemeine Christen-

<sup>3)</sup> Schon Chriftus verhieß seinen Jüngern, daß bei ihrer Zeugenschaft vor Bericht ber Beift ihnen geben werde, was und wie fie reden follen (Matth. 10, 19), und auch bei Betrus reben die Berfündiger des Evangeliums durch ben beiligen Beift (1 Petr. 1, 12). Damit ift natürlich nicht eine medjanische Ginflößung bestimmter Worte gemeint, da das Lehren des Weiftes 1 Stor. 2, 13 den Gegenjag bildet jum Lehren menfchlicher Beisheit, die auch nicht einzelne Borte einflogt, fondern die rechten Worte zu finden befähigt. Der Beift ericheint dabei vielmehr als Pringip ber Gnadengaben, mit benen Gott (ober Chriftus) feine Diener gu ihrem Dienft ausruftet (vgl. \$. 84, a. Ann. 3). Daher eben ift jebe Gnadengabe, die Paulus durch feine Berfündigung mittheilen will, eine vom Beift gewirfte (Rom. 1, 11); und wenn er mit ber Fulle des Segens tommt, fo ift diefer Segen doch ein von Chrifto ausgebender, (15, 29), der ihn durch seinen Beift, mit dem er feinen Apostel ausruftet, gewirft hat. Die Gemeinde, welche Baulus durch feine Predigt gefammelt, ift ein Brief, von Chrifto mittelft des Weiftes des lebendigen Gottes in die Menschenzen geschrieben (mo diefer (Beift den Glauben erwedt hat), welcher aber durch die Dienftleiftung des Apostels ju Stande gekommen ift (2 Ror. 3, 3).

<sup>4)</sup> Dies will Paulus so streng genommen wissen, daß er nur gelegentlich sich dem Geschäft des Taufens unterzog (1 Kor. 1, 14—16), das er für gewöhnlich Anderen siberließ, wie übrigens auch Petrus gethan zu haben scheint (Act. 10, 48). — 5) Auch diese auswahlmäßige Berufung beruht auf einem göttlichen Borhererkennen (vgl. 8. 88, c); denn Gott, welcher die Herzen prüft, hat den Apostel tüchtig befunden, mit dem Evangesium betraut zu werden (1 Thess. 2, 4), was hier natürlich so wenig wie bei der allgemeinen Christenberufung ausschließt, daß Gott ihn zu diesem Dienste tüchtig gemacht hat (2 ktor. 3, 6). Die göttliche Gnade, die alle Erwählten zu Mitgliedern

berufung durch die Verkündigung von Christo vermittelt ist, so muß die Berufung der Apostel, welche dies Evangelium allen Anderen verfündigen follen, durch Bermittlung Christi erfolgt sein (Röm. 1, 5: δι' ον ελάβομεν χάριν καὶ ἀποστολήν), der sie ausgejandt hat (1 Ror. 1, 17: ἀπέστειλέν με Χριστός; daher ἀπόστολος Ἰησοῦ Χριστοῦ 1, 1. 2 Rox. 1, 1; 1 Theff. 2, 6, wie 2 Kor. 8, 23: ἀπόστολος ἐκκλησίας, vgl. Phil. 2, 25).6) Un die Stelle der Kundmachung der Wahrheit durch die apostolische Verfündigung tritt aber bei ihnen die unmittelbare Offenbarung. Es gefiel Gott, der den Apostel erwählt und berufen hat, seinen Sohn in ihm zu offenbaren, damit er ihn verfündigen könne (Gal. 1, 16), indem er ihm die Bedeutung der ihm auf dem Wege nach Damaskus zu Theil gewordenen Christuserscheinung erschloß, wie weiterhin Christus ihn durch Gesichte und Offenbarungen (2 Kor. 12, 1) immer tiefer in die Erfenntniß der Wahrheit einführte durch seinen Geift.7) Die Geistes= begabung, welche dieser Offenbarungshergang voraussett, ift nach §. 84 natürlich nichts, was dem Apostel ausschließlich eigen ware. Spezifisch ift ihm nur dies, daß er die Erfenntniß der Heilswahrheit, die alle Anderen durch apostolische Verfündigung empfangen, unmittelbar von Gott durch

ber Christengemeinde beruft, hat ihn, indem fie ihn jum Chriften berief, zugleich speziell jum Apostel berufen (i yapie i dodeisa uoi: Gal. 2, 9, 1 Kor. 3, 10. Rom. 1, 5. 12, 3, 15, 15 und bagu §. 75, c). - 6) Mit großem Nachdruck hebt Paulus hervor, δαβ er ἀπόστολος fei οὐκ ἀπ' ἀνθρώπων, οὐοὲ δι' ἀνθρώπου, ἀλλὰ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ nai θεού πατρός (Gal. 1, 1). Diefe Bermittlung seiner Berufung oder seine Ausfendung durch Chriftum ift aber damals erfolgt, als er den herrn gefehen hat (auf bem Wege nach Damastus); daher gebort dies Ereigniß wesentlich ju ben Boraussetzungen seiner apostolischen Burde (1 gor. 9, 1. 15, 8 f.). Dadurch, daß Chriftus ihn in Bollziehung des väterlichen Willens ausgesandt hat, fteht er aber in einem ahnlichen Dienstwerhaltniß zu Chrifto, wie zu Gott. Er ift Gottes Diener (διάκονος: 2 Ror. 6, 4; vgl. 3, 7-9. Rom. 11, 13), fein Mitarbeiter (συνεργός: 1 Ror. 3, 9), der ολχονόμος über seine μυστήρια (1 Ror. 4, 1 f. und dazu §. 75, a; vgl. 9, 17); er ift aber zugleich Christi Diener (διάκονος: 2 Kor. 11, 23; δκηρέτης: 1 Kor. 4, 1; λειτουργός: Röm. 15, 16) und Anecht (δούλος: Gal. 1, 10. Röm. 1, 1). - 7) Richt bon Menichen hat alfo Baulus das Evangelium empfangen und gelernt, fondern durch die ihm von Christo zu Theil gewordene Offenbarung (δι' αποκαλύψεως Ίησου Χριστού: Gal. 1, 12). Er beweist dies dadurch, daß ichon fein Bertehr mit den alteren Aposteln gar nicht der Art war, um von ihnen das Evangelium zu lernen (v. 13-24), daß vielmehr fein Evangelium von ihnen als ein eigenthumliches anerkannt (2, 1-10) und von ihm felber erforderlichen Falles ihnen gegenüber geltend gemacht ift (v. 11-21). Aber auch hier ichließt ber offenbarungsmäßige Ursprung feines Evangeliums teineswegs aus, daß Baulus bie geschichtlichen Clemente feiner Bredigt aus ber Ueberlieferung aufgenommen (§. 78, a) und fich vielfach an die hervorgebrachten Lehrformen angeschloffen bat (§. 58, d); benn in biesem Allen liegt bas eigentlich Wirkungsfräftige feiner Berfundigung nicht. Sein Evangelium ift ja nicht eine Mittheilung gefchichtlicher Thatsachen als folder ober ein eigenthumliches Lehrinftem, sondern zunächst nichts Underes als die Kundmachung des Geheimniffes des göttlichen Beilsrathichluffes (Rom. 16, 25: ἀποκάλυψις μυστηρίου), deffen Inhalt Gott den Aposteln durch seinen Geist offenbart hat (1 Kor. 2, 7. 10. 12). Darum fann auch ihre Berklindigung ein Zeugniß von Selbsterfahrenem (2 Thess. 1, 10) oder von Christo (1 Kor. 1, 6; vgl. 2, 1: τὸ μαρτύριον τοῦ θεοῦ) genannt werden.

Chriftum ober burch seinen Beist empfangen hat und so jum Diener bes

neuen Bundes befähigt ift (2 Kor. 3, 5 f.).8)

c) Die Berkundigung des Evangeliums ift keineswegs an den Avostolat gebunden, selbst nicht die berufsmäßige (1 Ror. 9, 14), welche das Recht begründet, sich durch die Gemeinde verpflegen zu lassen (v. 7-13). Baulus nennt eine lange Reihe von Mitarbeitern (Röm. 16, 3. 9. 21), die, wie Timotheus (1 Theff. 3, 2), mit ihm in der evangelischen Ber= fündigung mitarbeiteten und so wie er das Werk Gottes trieben (1 Kor. 16, 10). War auch die gewöhnliche Aufgabe diefer Mitarbeiter mehr die Pflege und Förderung der Gemeinden, fo konnte doch auch ihre Wirkjamkeit gelegentlich eine glaubenweckende sein, da er sich und den Apollos gemeinsam bezeichnet als διάκονοι, δι' ων έπιστεύσατε (3, 5). Dennoch bleibt dieser Erfolg ber evangelischen Bertundigung das spezifische Zeichen der Apostelwürde; und da durch die glaubenerweckende Predigt die Ginzelnen zur Mitgliedschaft ber Chriftengemeinde berufen werden, jo fann bas Merkmal, woran die apostolische Begabung als solche erkannt wird, auch bezeichnet werden als die Gemeindegründung (1 Kor. 3, 10: \*arà riv χάριν την δοθεῖσάν μοι — θεμέλιον τέθεικα; vgl. v. 6 ff.: ἐφύτενσα).9) Christus wirst freilich burch den Apostel nicht nur doyo, sondern auch έργω (Röm. 15, 18); der δύναμις πνεύματος, die in seiner Berkündigung wirft, steht zur Seite die δύναμις σημείων καὶ τεράτων v. 19, vgl.

<sup>8)</sup> Paulus meint nur, auch den Geist Gottes zu haben (1 Kor. 7, 40), und legt darum seiner in diesem Geiste abgegebenen γνώμη über Dinge, welche die Heilswahrheit nicht betressen, keine bindende Autorität bei (7, 26. 35; vgl. 2 Kor. 8, 8. 10), wenn er auch sich bewußt ist, kraft der Barmherzigkeit, die er vom Herrn empfangen hat, indem er zum Apostel berusen ist, glaubwürdig (1 Kor. 7, 25: πιστός) zu sein und so seine γνώμη als beachtenswerth geltend machen zu können. Aber mit seinem speziellen Berus hängt es zusammen, daß er in Kraft seiner Sendung die Vollmacht hat, im Namen Christi Anordnungen in den Gemeinden zu tressen (1 Kor. 14, 37: ½ γράφω δμίν — κυρίου έστιν έντολή; vgl. §. 62, a. 87, c), wosür er den Gehorsam der Gemeinden beansprucht (2 Kor. 2, 9. 7, 15. 10, 6), obwohl er von diesen seinen Anordnungen im Namen Christi immer noch die unmittelbaren Anordnungen Christischlit unterscheidet (1 Kor. 7, 10. 9, 14). Dahin gehören namentlich auch die im Namen Christi außgesprochenen Strasversügungen (5, 4), hinsichtlich derer er nicht zweiselt, daß der Ersolg bewähren werde, wie Christus in ihm und durch ihn geredet hat (2 Kor. 13, 3 f.). Doch darf diese Vollmacht, die ihm der Horr gegeben hat, immer nur zur olkodown und nicht zur καθαίρεσες der Gemeinde dienen (10, 8, 13, 10).

<sup>9)</sup> Daher ist es der Grundsat des Apostels, das Evangelium nur da zu verstündigen, wo der Name Christi noch nicht bekannt wird (Röm. 15, 20), damit so sein spezissische, wo der Name Christi noch nicht bekannt wird (Röm. 15, 20), damit so sein spezissische, die er die er bekehrt hat, seine (geistlichen) Kinder nennt (1 Kor. 4, 17; vgl. Philm. v. 10), so ist er auch der Bater der Gemeinden, die er gezeugt hat (1 Kor. 4, 15. Gal. 4, 19), ist ihr Apostel im engeren Sinne (1 Kor. 9, 2). Sie sind das Siegel seines Apostolats (9, 2), sein Smpschlungsbrief (2 Kor. 3, 2). Daß Paulus mit dem Evangelium betraut ist (Gal. 2, 7), erkennen die Urapostel daran, daß Gott wirksam gewesen ist, um ihm diesen Ersolg zu geben (v. 8). Wie die Erwählung zum Heil überhaupt daran erkannt wird, daß das Evangelium an dem Einzelnen wirksam wird (1 Thess. 1, 4 f.), so wird die Erwählung zum Apostolat daran erkannt, daß diese Wirkung von der Predigt des Apostels ausgeht (1 Kor. 9, 1).

Act. 15, 22), die aber auch nur dazu dient, jene σημεΐα τοῦ ἀποστόλου (2 Kor. 12, 12), d. h. die glaubenerweckenden Erfolge seiner Predigt zu wirken. 10)

d) Was Paulus über den Apostolat lehrt, ift sichtlich abstrahirt aus feinem eigenen apostolischen Bewußtsein und seiner Lebenserfahrung. Es leidet darum auch theilweise nur eine modifizirte Anwendung auf die Urapostel, die er aber als solche anerfennt (Gal. 1, 17: of προ εμού άπόστολοι). Er nennt sich den Geringsten unter den Aposteln, der nicht werth fei, den Apostelnamen ju führen, weil er die Bemeinde Gottes verfolgt habe (1 Kor. 15, 9); aber er spricht es auch mit Dank gegen die göttliche Gnade freimuthig aus, daß er mehr als alle gearbeitetet habe (v. 10).11) Seinen Apostolat hatten die Urapostel in Jerusalem nicht nur überhaupt anerkannt, sie hatten sich auch speziell überzeugt, daß er nach der ihm gegebenen Gnade mit dem εὐαγγέλιον της άκροβυστίας betraut sei, wie Petrus mit dem εὐαγγέλιον ιης περιτομης (Gal. 2, 7-9). Er jelbst war sich bewußt, daß der Zweck seiner anooroly war, den Gehorjam des Glaubens zu wirfen unter allen Bölfern (Röm. 1, 5; vgl. v. 14), daß er der λειτουργός Χριστού είς τὰ έθνη (15, 16), der απόστολος εθνών fei (11, 13). Als folcher hatte er den Heiden das

<sup>10)</sup> Rach der ersten Stelle ift es flar, daß darunter unmöglich bloß Machtwirfungen auf geiftigem Gebiete verstanden werden tonnen. Belcher Art aber sonft diese Bunder waren, wiffen wir nicht. Gelegentlich hören wir, daß Paulus die Bundergabe des Bungenredens in besonders hohem Grade besaß (1 Ror. 14, 18), und daß er fich die Bollmacht zutraut, mit Sulfe der divauis Xpiorod (vgl. auch 2 Kor. 12, 9) einen bem Satan ju übergeben jum Berderben des Fleisches (1 Ror. 5, 4 f.), b. h. eine forperliche Krantheit über ihn zu verhängen, die ber Satan herbeiführen follte (vgl. Act. 13, 9-11). Wenn er fich 2 Ror. 12, 1-7 feiner Gefichte und Offenbarungen rühmt, so wurden folche auch Anderen in der Gemeinde zu Theil (1 Kor. 14, 6, 26), ber es an Bundergaben manderlei Urt überhaupt nicht fehlte (1 Ror. 12, 9 f. 29 f.). Auch die Erscheinung Christi, die ihm zu Theil geworden war, ist an fich nicht ein spezifischer Beweis feines Apostolats. Ohne fie hatte er fein Apostol fein fonnen (9, 1), aber Chriftus mar auch mehr als fünfhundert Brudern erichienen, ohne daß diese darum Apostel wurden (15, 6). Wenn er bei dieser Erscheinung zum Apostel berufen zu sein behauptete, fo blieb doch das einzige entscheidende Kriterium für bie Bahrheit biefer Ausjage ber Erfolg feiner gemeindegrundenden Birtfamkeit.

<sup>11)</sup> Db Paulus den Kreis der Apostel auf sich und die Urapostel beschränkt gedacht habe, ist nicht ganz klar. Wenn er 1 Thess. 2, 6 auch Silvanus und Timotheus als Apostel Christi zu bezeichnen scheint, die mit dem Evangelium betraut sind (v. 4), so kann hier zweiselhaft bleiben, ob der Psural nicht bloß durch die communicative Rederweise herbeigesührt ist, zumal Timotheus, so oft er auch sonst genannt wird, überall nur als sein Mitarbeiter erscheint. Weder 1 Kor. 15, 7, noch Gal. 1, 19 wird Jasodus den Aposteln unmittelbar gleichgestellt; aber vielleicht dachte ihn Paulus dei der ihm zu Theil gewordenen Erscheinung Christi zu apostolischer Birksamteit berusen. Den Barnabas (vgl. 1 Kor. 9, 6), der Act. 14, 4. 14 geradezu ἀπόστολος heißt, scheint er allerdings Gal. 2, 9 ganz mit sich auf eine Linie zu stellen. Die ὁπερλίαν ἀπόστολο, die dem Apostel in Korinth entgegentraten (2 Kor. 11, 5. 12, 11), weist er mit ihrem Anspruch auf apostolische Bürde nicht einsach ab, sondern er sucht aus anderen Gründen darzuthun, daß sie Φενδαπόστολοι seien (11, 13). An sich muß er es also für möglich gehalten haben, daß auch Andere außer ihm und den Zwölsen zu apostolischer Wirtsamskeit berusen werden konnten.

Evangelium zu verkündigen und sie dadurch zur Mitgliedschaft der Gemeinde zu berusen. Damit war schon gegeben, daß die Heiden als solche und nicht erst nach Annahme der Beschneidung und des Gesetzes (wodurch sie ja Iuden wurden) zur Theilnahme an dem christlichen Heil berusen waren. Das sührt uns aber nach der Eigenthümlichteit unseres Apostels (vgl. §. 69, a) auch hier von der mehr dogmatischen Betrachtung der Erwählung und Berusung zu der Frage, wie dieselbe sich geschichtlich, d. h. also insbesondere im Verhältniß zu den beiden großen Theilen der vorchristlichen Menschheit, Heiden und Juden, verwirklicht habe.

#### §. 90. Die Berufung der Beiden.

Die Universalität des christlichen Heiles ist ebenso begründet in dem allgemein menschlichen Heilsbedürsniß, wie in seiner völligen Neuheit, in der Einheit Gottes, wie in der Allherrschaft Christi. a) Hatte sich Gott auch den Heiden gegenüber nicht durch eine Verheißung gebunden, so war doch die Ausdehnung der Verufung auch auf sie vielsach in der Schrift geweissagt worden. b) Die Prärogative Israels, wonach es zuerst das Heil erlangen sollte, war auch durch die Heidenmission des Apostels nicht verleugnet, sosern die von ihm bekehrten Heiden nur in die Heilszgemeinschaft Israels aufgenommen wurden. c) Daß aber dazu nicht der Durchgang durch das Proselhtenthum gehöre, beweist Paulus daraus, daß die Rechtsertigung, auf der die Verheißung ruht, dem Abraham, als er noch unbeschnitten war, lediglich auf Grund des Glaubens ertheilt, und badurch das Heil auch den geistlichen Kindern Abrahams zugänglich gesmacht sei. d)

a) Die Universalität bes driftlichen Seiles mar bem Apostel mit feiner gangen Auffaffung beffelben von vorn herein gegeben (vgl. §. 58, c). Ging er von dem allgemein menschlichen Bedürfniß der dixacooung aus, so war barin kein Unterschied zwischen Juden und Heiden; fie entbehrten beibe ber Gerechtigfeit (Rom. 3, 22 f.), weil fie beide unter ber Gundenherrschaft standen (v. 9), die als solche von dem Unterschied der vor= driftlichen Religionen gang unabhängig war und in der allen Menichen gemeinsamen Abkunft von Abam ihren letten Ursprung hatte. bennach, wenn es zum Seile kommen foll, Gott felbft ohne ihr Zuthun und aus freier Gnade den Menschen die Rechtfertigung ertheilen, ba fie durch sich selbst die Gerechtigkeit nicht haben und nicht erlangen konnen, fo wird ber Weg, auf bem er dies thut, nur Giner fein konnen, wie er selbst nur Einer ist (v. 30). Als der Gine ift Gott nicht nur der Juden, fondern auch der Heiden Gott (v. 29), deffen allein durch ihn felbst be= bingtes handeln in der Rechtfertigung bei beiden nur bas gleiche fein fann. Fast man von der anderen Seite bas neue Leben ins Auge, bas durch die Gnade im Menschen hergestellt werden foll, so ift dies eine Meuschöpfung, der gegenüber der Unterschied der vorchriftlichen Religionen ebenfalls etwas burchaus Gleichgültiges ift (Gal. 6, 15). Diefe Reuschöpfung kommt in Allen in gleicher Weise durch die Lebensgemeinschaft mit Christo zu Stande, in welcher die Unterschiede des vorchristlichen Lebens verschwinden (Gal. 3, 28. 1 Kor. 12, 13) und nur noch der Glaube etwas gilt, der die Bedingung derselben ist (Gal. 5, 6). Der erhöhte Herr endlich, dem der Apostel seine Errettung verdankte, war nicht bloß der Weisias der Juden; er war der Allherrscher, und es hieße seine xvoidings beschwänken, wenn man nicht zugeben wollte, daß er reich genug ist, Alle ohne Unterschied, Heiden wie Juden, zu erretten, wenn sie ihn im Glauben anrusen (Köm. 10, 12; vgl. v. 14).

b) Ift aber auch das chriftliche Heil ein universelles, so ist doch die Stellung der Juden und Beiden zu demselben nicht gang gleich. Die Berheifung dieses Seiles mar ben Juden aus Gnaden geschenkt (Gal. 3, 18); aber nachdem Gott einmal diese Berheifung gegeben, hatte er fich ihnen auch zu ihrer Erfüllung verpflichtet (Röm. 15, 8). Den Beiden gegenüber hatte er sich nicht durch eine ahnliche Verheiffung gebunden: sie mußten rein die Barmherzigkeit Gottes preisen, wenn er sich ihrer Noth erbarmte (v. 9), wenn er den gangen Reichthum feiner Herrlichfeit dadurch bewies, daß er nicht nur aus den Juden, sondern auch aus den Beiden sich etliche zu Gefäßen seiner Barmherzigkeit berief (9, 23 f.). Allein auch von diefer Seite ber scheint die Berufung ber Beiden feiner besonderen Rechtfertigung zu bedürfen, da fie ja nur eine reichere Beweisung seiner Barmbergigfeit ift, die ihrem Wesen nach eine freie und unbedingte ist (v. 15). Um wenigsten konnten die Juden daran Anstoß nehmen; denn wenn Gott auch den Beiden felbst feine Berheißung gegeben hatte, so hatte boch die Weiffagung der Schrift, die fie kannten und anerkannten, vielfältig die Berufung der Beiden in Ausficht genommen (val. §. 73, b).

c) Bei der Weissagung von der Berufung der Heiden war freilich überall die Boraussetzung, daß Israel zuerst an dem messianischen Seil Antheil erlangen und daß baffelbe burch feine Bermittlung zu den Beiden fommen sollte. In dieser Boraussetzung stimmt Paulus mit den Ur= aposteln (§. 43, a) überein, wenn auch nach ihm bas Seil zuerft ben Juden bestimmt ift (Rom. 1, 16). Go lange nun die Befehrung von Beiden etwas Bereinzeltes blieb und der Grundftod der Gemeinde ein judenchriftlicher mar, blieb diese Prärogative Israels unangetaftet. aber durch die Beidenmiffion des Apostels die Beiden in Menge zur Bemeinde geführt wurden, und ber gange Charafter derfelben ein überwiegend heidenchriftlicher murde, mußte die Frage entstehen, wie die Berufung der Beiden mit der Ermählung Ieraels auszugleichen fei, die auch für Paulus den unverlierbaren Vorzug des Judenthums bilbete (§. 72, d). Wenn auch Baulus durch die Art, wie er nach der Apostelgeschichte überall zuerst bei den Juden anknüpfte, prinzipiell diese Prarogative Israels wahrte, so war damit faktisch doch wenig geandert; seine ihm speziell ge= gebene Aufgabe mar doch die Beidenmiffion als solche, und ihr, ohnehin ben aller anderen Apostel weit überragender, Erfolg die Bilbung einer Beidenfirche, welche vor Israel und an der Stelle Israels des meffianischen Beiles theilhaftig mard. Dies war auch für bas Bewußtfein bes Beibenapostels nur so zu rechtfertigen, daß die Beiden, obwohl sie nicht leibliche Nachkommen Abrahams waren, doch in die Heilsgemeinschaft Israels aufgenommen wurden. Durch einen Akt der göttlichen Allmacht und Güte waren die Zweige des wilden Delbaums eingepfropft in den edlen Delbaum, dessen Burzel die Erzväter sind (Röm. 11, 16—24, besonders v. 17, 22. 24); und so war es doch das von ihnen stammende Israel, das die Berheißung erlangt hatte, wenn auch in der neuen Gestalt, die es durch die Einverleibung der gläubigen Heiden gewonnen hatte. In ihm vollendete sich erst das Ideal der Theokratie (vgl. §. 44 f.), dessen Repräsentant nun nicht mehr das irdische Zerusalem mit seinen Kindern ist, sondern das obere Zerusalem, das die Mutter der Christen genannt

wird (Gal. 4, 25 f.). 1)

d) Der Gedanke, daß auch folche, die nicht leibliche Nachkommen Abrahams waren, in die Beilsgemeinschaft Israels eintreten könnten, war bem Judenthum keineswegs fremd (vgl. §. 44, d). Alle Profelyten traten ja auf diesem Wege in die Gemeinschaft der abrahamitischen Segnungen ein, aber vollständig freilich nur, wenn fie die Beschneidung und das Gefetz annahmen. Es war darum eine scheinbar febr nabe liegende Forderung Seitens der Judaisten, wenn sie das Gleiche von den Heiden verlangten, die an dem messianischen Seil Antheil erlangen wollten. Die Urapostel hatten nach S. 43, c diese Forderung abgelehnt, und Paulus konnte fie vollends nicht gewähren, weil ja dann die Beiben nicht als folche, sondern erft, nachdem fie Juden geworden, zur Chriftengemeinde berufen maren. Er sucht darum nachzuweisen, daß die den Beiden ge= mährte Theilnahme an den abrahamitischen Berheifungen nicht durch die Beschneidung bedingt sein könne. Er zeigt, daß Abraham, als er die Rechtfertigung aus dem Glauben erlangte, die nach Rom. 4, 13 die Bebingung für die Erlangung alles ihm verheißenen Beiles ift, noch unbeschnitten war (v. 9 f.). Bielmehr empfing er die Beschneidung erft als Siegel der Rechtfertigung aus dem Glauben, die ihm in der Borhaut ju Theil ward; und darin fieht Paulus die ausdrückliche Absicht Gottes, anzuzeigen, daß die Rechtfertigung (und damit die Beilverlangung) nicht von der Beschneidung abhänge, sondern nur davon, daß einer im Glauben bem Abraham ähnlich und insofern sein geiftliches Rind sei, moge er nun beschnitten sein ober nicht (v. 11 f.). Go follte die Berheißung bem gangen Samen Abrahams zu Theil werden, nicht nur dem, welcher es auf Grund des Gesetzes fraft leiblicher Abstammung und Beschneidung ift, sondern auch bem, welcher es in jenem metaphorischen Sinne (ugl. §. 21, c. Unm. 1. §. 83, d) fraft ber Wefensähnlichkeit mit Abraham

<sup>1)</sup> Es war aber dennoch nicht jenes uns so geläusige, dem israelitischen Bewußtsein aber ganz undenkbare Quidproquo, mittelst dessen man an die Stelle des leiblichen Samens Abrahams ohne weiteres die geistlichen Kinder Abrahams setzt, wodurch sich Paulus über jene Schwierigkeit hinweghalf. Vielmehr deutet er Gal. 3, 16 die abrahamitische Verheißung auf Christus, der wirklich auch leiblich σπέρμα Αβραάμ war. Wenn nun auch solche, die leiblich nicht Same Abrahams sind, die diesem Samen gesgebene Verheißung erlangt haben, so ist es nur geschen, weil sie durch ihre Lebenssemeinschaft mit Christo in eine Verbindung mit ihm getreten sind, kraft welcher sie dem kindesrecht des Erbtheils, das dieser Same im ursprünglichen Sinne erlangt hat, nicht ausgeschlossen sein können (v. 28 f. und dazu §. 83, d. Anm. 5).

burch den Glauben ist (v. 16).2) In ähnlicher Weise zeigt er Gal. 3, daß die Heidendriften auf Grund des Glaubens die Geistesmittheilung enwfangen haben, wie Abraham die Rechtfertigung, daß alfo auf Grund Glaubens man ein Sohn Abrahams im metaphorischen Sinne und doch zugleich im Sinne des Anspruchs auf die Theilnahme an seinen Gutern fein kann (v. 5 ff.), sofern ja die Geistesmittheilung die unmittelbare Folge der Rechtfertigung ift, die fie, wie er, auf Grund Glaubens erlangt haben. Wenn er nun aber die Theilnahme der Heiden an dem vollen Segen Abrahams begründen will, so beruft er sich nicht ohne weiteres auf ein etwa mit diesem metaphorischen Kindschaftsverhältniß gegebenes Kindes- und Erbrecht, sondern darauf, daß Gen. 12, 3 allen Bölfern in und mit Abraham der Segen verheißen fei, und alfo, da diefe Berheißung bem gläubigen Abraham gegeben sei, auch die Beiden, die ja sonst keine Gemeinschaft mit Abraham haben, nur insofern in ihm gesegnet werden können, als sie mit ihm Gläubige und im Glauben ihm wesensähnlich find (v. 8 f.).

### §. 91. Die Berftodung und Befehrung Israels.

Die mit der Berufung der Heiden Hand in Hand gehende Verwerfung Israels schien der augenfälligste Widerspruch zu sein mit der diesem Bolke unwiderruftich gegebenen Verheißung. a) Allein das Versahren Gottes in der Urgeschichte des Bolkes zeigt, daß mit der dem Bolke als solchem gegebenen Verheißung nicht allen Einzelnen, die leiblich von den Vätern stammen, die Theilnahme an derselben gewährleistet ist. d) Die vom Heile Ausgeschlossenen sind in Folge des Anstoßes, den sie an Christo genommen, und wegen ihres unentschuldbaren Widerstandes gegen die neue Heilsordnung durch eigene Schuld dem Verstadungsgerichte verfallen, welches nach Gottes Heilsplan dazu dienen mußte, das ihnen entzogene Heil den Heilden zuzuwenden. c) Aber doch ist noch ein Rest übrig, der das Heil erlangt hat, und selbst jene zeitweilige Vevorzugung der Heiden hat doch zuletzt den Zweck, die Inden zur Nacheiserung zu reizen und so durch Gottes Varmherzigkeit das ganze Volke zum Heile zu führen. d)

a) Was die Berufung der Heiben am bedenklichsten erscheinen lassen konnte, war der Umstand, daß Hand in Hand mit ihr die Verwerfung Israels, wenigstens dem größten Theile nach, ging. Dem Einpfropfen der

<sup>2)</sup> Paulus deutet also auch hier, wo er das σπέρμα der abrahamitischen Berbeißung kollektiv saßt (v. 13), keineswegs den leiblichen Samen ohne weiteres in einen geistlichen um, sondern er zeigt, daß die bedingungslose Aufnahme der Abrahamskinder, die es lediglich im metaphorischen Sinne sind, in die Theilnahme an den Kindesrechten begründet sei durch jene bedeutungsvolle Anordnung Gottes in Betreff des Zeitvunktes der Rechtsertigung Abrahams sowie durch die Bedingung, woran dieselbe geknüpft ist, und daß die Verheißung Gen. 17, 5 auf eine Vaterschaft Abrahams in diesem weiteren Sinne hinweise, weil leiblich Abraham der Vater vieler Völker nicht geworden ist (v. 17).

wilden Zweige war das Ausbrechen der natürlichen Zweige vorausgegangen (Röm. 11, 19). Wenn sich die christliche Mission in ihrem erfolgreichsten Arbeiter den Seiden zuwandte, so wurde ihr Segen dem Bolfe Israel entzogen. Ausdrücklich verfündigt es Paulus den Juden als ein Gottesgericht, daß die evangelische Berkundigung, durch welche die Berufung bewirft werden foll, fich von den Juden zu den Beiden wendet (Act. 13, 46. 28, 28), und die Apostelgeschichte weist geflissentlich nach, wie in feiner Miffionsthätigfeit dies zum Bollzuge gefommen fei. Mit der Entziehung der evangelischen Berkündigung war aber der Weg zum Seile den Juden verschloffen, fie waren, obwohl zara groev zlador (Rom. 11, 24), bennoch ausgeschlossen von der Wurzel und der Fettigfeit des Delbaumes (v. 17), d. h. von dem den Bätern verheißenen Beil, an welchem die Beiden durch ihre Einpfropfung Antheil erlangt hatten. Und doch war die von den Bätern überkommene Berheißung das unverlierbare Besitthum Israels, das immer noch um der Bater willen das gottgeliebte Bolk war (v. 28). Unmöglich fonnte Gott fein Bolk, etwa weil es sich nicht verhielt, wie es sich verhalten sollte, verstoßen haben, da er es ja vorher gefannt, ehe er es zu seinem Bolke erwählte (v. 2). War es also zur Erlangung des Heiles untüchtig, so hätte Gott in Voraussicht dieser seiner Untauglichkeit es nicht zu seinem Bolke ermählt; hatte er es aber einmal ermählt, fo fonnte feine Untreue deffelben die Treue Gottes gegen feine Berheißung aufheben (3, 3), Gott konnte die ihm verliehenen Gnadengaben und insbefondere feine Berufung nicht zurudnehmen (11, 29).1) Diese Frage, welche Paulus Rom. 9-11 so eingehend verhandelt, war auch von seinen Prämissen aus ein schwer zu lösendes Broblem, das fein von patriotischem Schmerze um feine Bolksgenoffen tief bewegtes Herz (9, 1-3. 10, 1) viel beschäftigte.

b) Daß Biele, welche leiblich von Abraham abstammten und darum Anspruch auf das dem Samen Abrahams verheißene Heil zu haben schienen, dasselbe doch nicht erlangten, war eine unzweiselhafte Thatsache. Allein Paulus behauptet, daß nicht Alle, die von dem Stammvater der Nation abstammen (rávres of éx Iogash), das Israel bilden, dem die Berheißung gegeben ist (Nöm. 9, 6), daß nicht alle, die leiblich Abrahams Same sind, das Kindesrecht haben, das ihnen den Antheil an der abrahamitischen Verheißung zusichert (v. 7). Paulus begründet dies

<sup>1)</sup> Bgl. §. 72, d. Ann. 5. Gewiß ist das göttliche Erbarmen ein schlechthin freies (Röm. 9, 15); aber gegen wen Gott sich einmal durch ein Versprechen gebunden, dem muß er dasselbe auch halten. Paulus führt die Sendung Christi an Jsrael ausbrücklich auf die Bahrhaftigkeit Gottes zurück, nach der er seine den Vätern gegebene Verheißung zu halten verpstichtet war (15, 8). Wenn dei der Erwählung der Einzelnen eine solche Unwiderrusslichkeit nicht stattsindet (§. 88, d), so liegt das eben daran, daß das freie Verhalten des Einzelnen ein schlechthin underechendares und nicht durch die geschichtlich erkannte Veschaffenheit desselben sür alle Zukunst bedingt ist. Sben darum werden wir sehen, wie auch die Erwählung Israels keineswegs allen einzelnen Gliedern des Volkes die Gelangung zum Ziele der Erwählung gewährleistet.

<sup>2)</sup> Damit soll keineswegs gesagt sein, daß der Same Abrahams, dem die Bersheißung gegeben ist, nicht im eigentlichen Sinne zu nehmen sei, sondern nur, daß die dem Bolke als solchem gegebene Berheißung sich nicht ohne weiteres auf jedes einzelne

durch zwei Beispiele aus der Urgeschichte des Volkes. Abraham hatte zwei leibliche Gohne, und boch wurde nur der verheißungsmäßig geborene als onequa gerechnet und empfing die Rechte der Gottestindschaft (v. 7 ff.). Und wenn man hier noch fagen fonnte, Isaak allein sei boch ber Sohn der rechtmäßigen Gemahlin, Ismael aber nicht ebenbürtig und schon durch fein Verhalten vom Erbe ausgeschlossen gewesen, so waren Esau und Safob Zwillingsfinder Gines Baters und Giner Mutter; und boch beftimmte Gott schon vor ihrer Geburt, ehe fie also irgend etwas gethan hatten, daß der Erstgeborene dem Nachgeborenen dienen und so dieser allein das volle Kindesrecht erlangen folle (v. 10 ff.). Wenn also auch jest nicht Alle, die leiblich von Abraham ftammen, das Beil erlangen, menn Gott auch jest sich vorbehält, zu bestimmen, welche von den leiblichen Nachkommen der Erzväter Kindesrecht erhalten follen; und wenn er bei dieser Bestimmung gar nicht nach ihren Werten fragt, sondern nur in Einzelnen aus Israel den Glauben wirft und fie fo das Seil erlangen läßt: jo thut er nur, was er ichon in der Urgeschichte des Bolfes gethan, wo er vor der Geburt der Kinder und ohne jede Rücksicht auf ihr Thun (v. 11) die Beftimmung über ihr Schicffal traf. Sofern nun bas frühere Berfahren Gottes der beste Ansleger für den Sinn ift, in welchem er bem Samen Abrahams die Verheißung gegeben hat, so kann Paulus mit Recht behaupten, daß mit der Ausschließung vieler einzelnen Individuen vom Beile die Berheißung nicht hinfällig geworden fei (v. 6).

c) Es könnte ungerecht erscheinen, wenn Gott ohne jede Rücksicht auf das unbestreitbare Gerechtigkeitsstreben (Röm. 9, 31. 10, 2) der leiblichen Nachkommen Abrahams, das sie vor den Heiden auszeichnet, ihnen die zum Heile führende Gnadenwirkung in der Berufung versagt und an ihrer Statt die Heiden beruft, die garnicht einmal nach der Gerechtigkeit strebten (9, 30). Aber darin bestand ja gerade ihre Schuld, daß sie

Individuum bezieht, das frast der seibsichen Abkunst von den Erzvätern dazu gehört, daß immerhin Einzelne seer ausgehen können, wenn nur das Bolk als solches die Berheißung erlangt. Daß dies ganz im Sinne der ATsichen Berheißung gedacht ist, erhellt daraus, daß die Propheten stets an der Verwirklichung des Heiles sür das Bolk seisherten, wie vielen Einzelnen sie auch in den der messianischen Zeit vorhergehenden Gottesgerichten den Untergang drohen (vgl. §. 42, c. 44, c). Wenn Schenkel, S. 273 behauptet, die Verheißung gehe nach Paulus auf das geistliche (aus Juden und Heiden gemischte) Israel, so ist das doch nur wieder jenes Quidproquo, das dem Apostel alse die §. 90, c. d dargelegten Deduktionen erspart haben würde, wenn es ihm so nahe gelegen hätte, wie uns. Auch Köm. 2, 25 sagt nicht, daß, wenn der Beschnittene das Gesetz nicht halte, die Beschneidung jede Bedeutung versoren habe (vgl. dagegen 3, 1 f.), sondern nur, daß dann die Rechtsertigung im Gericht von ihm so wenig wie von den Heiden erlangt werden könne (v. 11 ss.). Köm. 11, 17 ist die ideale Theokratie, in welche die Heiden ausgenommen sind, doch immer die aus der Wurzel der Erzväter erwachsene, also mit deutlicher Beziehung auf ihre nationale Grundlage gedacht.

<sup>3)</sup> Diesen Gedanken schlug Paulus freilich nach §. 88, b zunächst damit nieder, daß er auf das absolute Recht provozirt, das der Schöpfer über sein Geschöpf hat (9, 20 f.); aber schon dort wies er darauf hin, wie gerade die Juden am wenigsten Anlaß zu solchem Habern mit Gott haben, sofern er sich ihnen gegenüber keineswegs jenes absoluten Rechtes bedient, sondern sie, trotzdem sie als Zornesgefäße zum Berderben reif waren, dennoch mit vieler Langmuth getragen habe (v. 22), um sie dadurch

immer nur nach einer Norm der Rechtfertigung suchten, welche dieselbe an Wertverdienst band (v. 31 f.), und so eine eigene Gerechtigkeit aufrichten wollten, ftatt sich der neuen Ordnung der Rechtfertigung unterzuordnen (10, 3), nachdem doch mit Chriftus das Ende des Gesetzes gefommen (v. 4) und an die Stelle der Werkgerechtigkeit die Glaubens= gerechtigkeit getreten war (v. 5-13). Sie können sich nicht damit ent= schuldigen, daß fie die Botschaft (von diefer neuen Gerechtigfeit) nicht gehört haben, denn dieselbe ift in alle Welt ergangen (v. 18); auch nicht bamit, daß fie dieselbe nicht verstanden haben, denn die unverständigen Beiden haben fie gar wohl verstanden (v. 19 f.). Bielmehr find fie ungehorfam gewesen dem Evangelium, das feine Annahme und den Glauben an das in ihm dargebotene Heil verlangte (v. 16), weil sie sich an dem gefreuzigten Meffias, den daffelbe verkundigte, stießen (9, 32, vgl. 1 Ror. 1, 23). Das war aber nur die Folge davon, daß sie, wie schon der Prophet sie geschilbert (Jes. 65, 2), von jeher ein ungehorsames und miderspenstiges Bolf find (Röm. 10, 21; vgl. 15, 31: οδ άπειθουντες); und fo ist der Fehltritt, den fie mit der Berwerfung des Evangeliums begingen, (11, 11), doch zuletzt die Folge eines Berstockungsgerichts, wie es die Bropheten schon geschildert haben (v. 7-10), und wie es Paulus vorgebildet fieht in der Dede Mosis, die dem Bolfe bas Berschwinden des Glanzes auf dem Angesichte Mosis, d. h. die Bergänglichkeit der Herrlichkeit bes Gesetzesbundes verhüllte (2 Ror. 3, 13-15). Run ift bas im Gesetzesdienst befangene, das Christenthum verfolgende Israel aus ber Beilsgemeinschaft ausgestoßen (Gal. 4, 25-31). Aber dieje Berftockung und die damit gesetzte Ausschließung vom Beil ist ihnen widerfahren durch eigene Schuld: vý ánioría Eşexlás Jysav (Röm. 11, 20).4) Freilich fann bei diesem Berftodungsgericht die letzte Absicht Gottes nach not, a

jur Buffe angutreiben (2, 4). Damit war ichon bort angedeutet, bag bie Juden eine fdwere Schuld auf fich geladen haben, durch welche fie dem Borne Gottes und dem Berberben verfallen find. Die gangbare Anichauung, daß Baulus 9, 30 ff. fich plotslich auf einen gang anderen Standpunkt ftelle, und jo bei ihm eine objektiv-theologische und subjettiv anthropologische Betrachtungsweise unvermittelt nebeneinander berlaufen, bestätigt sich also nicht. Bielmehr geht er nun dazu über, zu zeigen, welches benn die Schuld gewesen sei, um beretwillen Gott die Mehrzahl der leiblichen Abrahamsfinder vom Beile ausgeschloffen habe, und da bewährt fich denn aufs Mene, daß diefelbe nicht etwa in einem Mangel an Berkverdienft bestand, ba die Beiden zugestandenermaßen ein foldges gar nicht einmal zu erringen versucht hatten. - 4) Gang fo lehrt Petrus, daß die ungläubig bleibenden Jeraeliten wegen ihres Ungehorfams aus bem erwählten Bolfe ausgerottet werden, nachdem ihnen der Melfias jum Stein des Anftoges und Strauchelus geworden (§. 44, c). Allerdings wirft auch in den Gläubigwerbenden Gott felbst den Glauben, aber boch nur, fofern er an ihnen nach §. 88 die für folche Buademvirtung geeignete Beschaffenheit vorherertannt und fie auf Grund deffen erwählt hat. Go bleibt ber Unglaube, auch wo er durch das Berftodungsgericht hervorgerufen ift, doch ein felbstverfculdeter, fofern diefes über die Berkehrtheit der damaligen judifchen Denfart eben barum erging, weil biefelbe das Bolf für die gottliche Gnadenwirfung unempfänglich machte. Gott ftraft eben Gunde mit Gunde (vgl. §. 70, d), indem in bem Bolte, das nach feiner gangen jeweiligen Befchaffenheit fich bem Willen Gottes nicht fügen wollte, die Darbietung des Evangeliums nicht nur nicht Glaubenswillig= feit, sondern Widerwillen wirfte, so daß es zulett nicht nicht glauben konnte.

unmöglich der definitive Fall, d. h. das Verderben des Volkes gewesen sein, vielmehr hat Gott sich der menichlichen Sünde nur bedient, um seine Heilsabsichten an den Heiden hinauszuführen; das von den Juden verworsene Evangelium ist den Heiden gebracht und damit diesen die Errettung ermöglicht (v. 11: 16 actur ragantoman f owrygla role Evestry).

d) Die somit in der Gegenwart eingetretene Verstockung Ikraels ist dem Volke noch immer nur theilweise widersahren (Köm. 11, 25: åxò µégovs). Auch wenn die große Mehrzahl des Volkes verstockt wird (v. 7), bleibt doch immer noch ein Kest üdrig; und daß unter Umständen nur ein Rest Ikraels gerettet wird, das hat ja schon Iesajas geweissagt (9, 27—29). Uder dabei bleidt freilich die Hossenung des Apostels für sein Volk nicht stehen. Die Verusung der Heiden, welche durch die Verwersung Ikraels ermöglicht ist, zielt in letzter Instanz darauf ab, die Juden zur Nacheiserung zu reizen (11, 11: είς τὸ παραζηλώσαι αὐτούς) und so auf einem Umwege die ursprüngliche Heilsabssicht Gottes au seinem erwählten Volke dennoch zu erreichen. Es erhellt daraus, daß selhst das Verstockungsgericht über die für jetzt verworsenen Glieder des Volkes kein desinitives ist und sie keineswegs schon an sich dem Verderben überweist, vielmehr ihnen noch Kaum zur Buße läßt, die in Folge der neuen wunderdaren Gottessührungen sehr wohl noch eintreten kann.

<sup>5)</sup> Um der Einvfronfung der Zweige des wilden Delbaumes Raum zu machen, find die natürlichen Zweige ausgebrochen (v. 19); um der Heiden willen find die Gottsgeliebten Feinde Gottes geworden (v. 28); durch ihren Ungehorsam ist es geschehen, daß sich die Barmherzigseit Gottes den Heiden zugewandt hat (v. 30). So ist die Nebertretung der Juden oder vielmehr das Gottesgericht, das sich in derselben über Israel vollzog, ein Reichthum für die Völkerwelt, der Verlust, den jene durch die Ausfaltießung vom Heil erlitten, ein Reichthum für die Heiden geworden (v. 12); die Verschule der Verlusten geworden von der Verlusten geword

werfung jener hat diesen die Berjöhnung gebracht (v. 15).

<sup>6)</sup> In der Beichichte des Elias ift es vorgebildet, daß felbst zu einer Zeit, wo Alles verloren ichien, fich Gott doch noch einen Reft erhalten hatte von 7000, die ihre Anice dem Baal nicht gebeugt (11, 2-4). Und wenn es nur er, ber Beibenapostel felbit, mare, diefer Fraelite vom reinften Geblüte (v. 1), der diefen Reft bilbete, fo läge der Beweis vor Augen, daß Gott das Bolt als foldjes nicht verstoßen hat (v. 2). Es ift aber auch jett noch ein Reft vorhanden, den feine Gnade fich auserwählt hat, und bei deffen Auswahl ebensowenig Wertverdienst berückfichtigt ift, wie bei ber Berstockung der Uebrigen (not. c); und diefer Rest hat das heil erlangt (v. 5 ff.). Er ist es alfo, ber nach not. b bestimmt ift zu demjenigen Theile des leiblichen σπέρμα, ber bas volle Kindesrecht empfangen foll, wie Isaat unter Abrahams, Jatob unter Isaats leiblichen Cohnen; er ift das Jerael Gottes (Gal. 6, 16) im Gegenfate ju bem Jerael nach bem Fleische (1 for. 10, 18). - 7) Bei allem Gifer, mit welchem ber Beibenapostel der Erfüllung feines eigentlichen Berufes obliegt, behalt er es bennoch als lettes Biel im Auge, durch die Berwirklichung bes Beiles an den bekehrten Beiden feine Bolfsgenoffen, beren Errettung feiner Seele beißefter Bunfch und fein ftetes Bebet ift (10, 1; vgl. 9, 3), zur Racheiferung ju reigen und fo etliche von ihnen zu erretten (11, 13 f.). Reineswegs aber barf man aus bem, was Baulus über die mögliche, ja gewiffe Befehrung des jett verstodten Israel erbrtert, allgemeine bogmatische Gate fiber das Befen der Erwählung ableiten, da daffelbe fich auf die durchaus einzigartige Erwählung Fraels als Bolf grundet. Freilich findet dabei auch fein Biderfpruch gegen die sonstige paulinische Erwählungslehre ftatt. Die endliche Befehrung Jsraels erfolgt fo wenig, wie irgendwo bie Befehrung, ohne Gottes Gnadenwirfung, Die fich 24\*

Sobald fie fich zum herrn bekehren, wird die Decke ber Berblendung. die jetzt auf ihren Herzen liegt, von ihnen genommen (2 Ror. 3, 16), und bann werden fie Erbarmung finden durch diefelbe Barmberzigkeit Gottes. die jetzt die Beiden erlangt haben (Röm. 11, 31). Sobald fie aufhören ungläubig zu sein, werden fie, die ausgebrochenen Zweige, wieder ein= gepfropft werden. Ja, es ift jedenfalls relativ leichter, die natürlichen Zweige wieder einzupfropfen, als es die Ginpfropfung der Zweige des wilden in den edlen Delbaum war; und der, welcher diefes zu thun vermocht hat, wird jenes um so mehr können (v. 23 f.). Diese endliche Errettung Israels ift aber nicht nur möglich, fie ift dem Apostel auf Grund ber göttlichen Berheißung (v. 26 f.) gewiß, so gewiß als die Ermuhlung bes Boltes als folden, das von den Erzvätern ftammt, und die barin liegende Berufung zum Seile nicht rückgängig gemacht werden kann (v. 28 f.).8) Wenn die Bollzahl ber Beiden eingegangen fein mird in die Gemeinde des Beile, dann wird gang Ierael gerettet werden (v. 25 f.). So wenig freilich jenes Gingehen des Beidenpleroma ausschließt, daß Einzelne im Unglauben zurückbleiben oder im Abfall fich die Strafe der Wiederausschließung zuziehen (v. 20-22), so wenig schließt die Errettung bes gangen Israel aus, daß Einzelne feiner Glieder unbefehrt bleiben und dem Berderben verfallen. Aber es wird dann nicht mehr, wie jett, ein fleiner Reft Geretteter dem seiner Mehrzahl nach verworfenen Israel gegenüberstehen (v. 7), sondern Brael als Bolt wird, der Berheifjung entsprechend, befehrt und gerettet fein.9)

hier burch bie wunderbaren Gottesführungen vollzieht, in welchen er nach feiner Berheißungstreue den Gliedern bes erwählten Bolfes, die jest verftoct find, jo lange nach= gebt, bis es ihm gelingt, in dem Bolle die jett fehlende Empfänglichfeit zu wirken, auf Grund beren es endlich zum Glauben tommt. Daß dies aber endlich gelingen muß, liegt barin, baß Gott bas erwählte Bolf als ein foldes vorhererfannt hat (11, 2), bas trot hartnädigen Wiederstrebens doch endlich als foldes gewonnen werben fann. -8) In der Zeit der größten Spannung zwischen ihm und seinem Bolfe, in welcher Paulus nur den definitiven Abfall des Judenthums und das Rommen des Untidrift aus demfelben erwartete (g. 63, b. c), hat er biefe hoffnung nicht ju faffen gewagt; und wir haben gesehen, daß er es mit der Beiffagung ju vereinbaren mußte, wenn auch nur ein Reft Fraels, fo tlein er immer fein mochte, gerettet wurde. Jest aber ift er zu ber urapoftolifchen Soffnung einer Gefammtbefehrung Jeraels (§. 42) gurudgefehrt. Freilich nicht fo, daß nach der ursprünglich intendirten Ordnung Gottes, für beren Durchführung noch die Urapostel arbeiteten, Jerael zuerft betehrt werden follte, bamit bann von ihm bas Beil zu ben Beiden tame. Durch feine Schuld ift eine theilweise und zeitweise Berwerfung Jeracle bazwischen getreten, in Folge beren bas Beil schon jest und zuerst zu den heiden gekommen ift. - 9) Baulus preift die Bundertvege ber göttlichen Weisheit (Röm. 11, 33-36), die es ermöglicht hat, bag bie Gunde ber Menfchen, die ihren Seilsplan zu durchfreugen ichien, gerade bagu bienen mußte, ihn in umfaffenderer Beise zu verwirklichen, indem die Berufung der Beiden ichon jest in benfelben aufgenommen wurde. Die zeitweife Berftorfung Jeraels hat es herbeigeführt, bag nun bereits bas Beil von ben Juden ju ben Beiden gefommen ift, und boch muß bies zulett nur dagu bienen, baß das Beil von den Beiden gu ben Juben gurudfehrt und fo die Berheifiung des auserwählten Bolles fich volltommen erfüllt. Ja, ichließlich muß diese Urt ber Erfüllung nur dazu beitragen, das göttliche Erbarmen herrlicher fundzuthun. Bare Israel gleich gläubig geworben, fo hatte as bas Beil empfangen,

# Reuntes Kapitel.

# Die Lehre von der Gemeinde.

### §. 92. Die Gemeinde und die Gnadengaben.

Aus den berufenen Juden und Heiden bildet sich eine neue Gemeinsschaft, die Gemeinde Gottes, in welcher Gott durch seinen Geist Wohnung macht und welche traft ihrer realen Lebensgemeinschaft mit Christo dessen Leib bildet.a) Behuss der weiteren Erbauung der Gemeinde ist der Organismus derselben mit einer mannigfaltigen Vielheit von Gliedern auszgestattet durch die verschiedenen Gnadengaben, unter welchen die Prophetie für diesen Zweck die wichtigste ist. d) Daneben nennt Paulus die Lehrzgabe in ihren verschiedenen Gestalten, die einsache Paraslese, das Zungenzeden mit der Gabe der Auslegung und die Gabe des wunderwirkenden Glaubens.c) Wenn Paulus auch die Gabe der Diasonie und der Gemeindeleitung erwähnt, so schließt das nicht aus, daß die Träger derselben mit ihrer Ausübung auch amtlich beauftragt wurden; doch scheint das Verzschren des Apostels in Beziehung auf die Organisation der Gemeinden nicht überall ein gleiches gewesen zu sein.d)

a) Haben in der Lebensgemeinschaft mit Christo die Unterschiede der vorchristlichen Religionsgemeinschaften ausgehört (§. 90, a), so bildet sich aus den Christen jenen Gemeinschaften gegenüber eine neue Gemeinsschaft, die 1 Kor. 10, 32 ausdrücklich neben Juden und Hellenen als die Exxdysia vov Jeoù bezeichnet wird. Diese Gemeinschaft gehört also

weil Gott nach seiner Treue verpstichtet war, ihm seine Berheifzung zu halten (15, 8). Nun es aber durch seinen Ungehorsam sich den chemaligen Heiden gleichgestellt und die Frsüllung der Berheifzung vericherzt hat, bleibt es ihnen gegenüber sein reines Ersbarmen, das an Juden wie an Heiden trot ihres Ungehorsams das Heil verwirklicht (11, 30—32; vgl. 9, 23 f.), wenn auch er selbst dasselbe auf Grund seiner Berheißungsstreue übt (v. 28 f.).

<sup>1)</sup> Obwohl in den LXX die israelitische Volksgemeinde als die έχαλησία schlechthin bezeichnet wird (Act. 7, 38) und hiernach in den Reden Jesu (§. 31, b) die geschlossene Gemeinschaft der Jünger Jesu, so hängt doch dieser Name dei Paulus schwerlich damit zusammen, daß er in der Christengemeinde das wahre Jörael sah (§. 90, c). Der Ausdruck exaknzia bezeichnet nämlich dei ihm zunächst nicht die Gesammtgemeinde, sondern, entsprechend dem klassischen Gebrauche sir die Volksversammtung (Act. 19, 32. 39. 41), die Versammtung der Gemeindeglieder (1 Kor. 11, 18. 14, 28. 35), wie sie sich an einem bestimmten Orte zusammensindet (ή nat einer dexaknzia: 1 Kor. 16, 19. Köm. 16, 5; vgl. Kol. 4, 15. Khilem. v. 2). Weiter heißt dann exaknzia die Einzelgemeinde, wie Jac. 5, 14, d. h. die Gesammtheit der Christen in einer bestimmten Stadt (ή èxaknzia ή odza èv Kopivou: 1 Kor. 1, 2. 2 Kor. 1, 1. Köm. 16, 1; vgl. ή èxaknzia Θεσσαλουκέων: 1 Thess. 1, 1. 2 Thess. 1, 1. Kol. 4, 16) oder einer Landschaft (αὶ èxaknziat της Γαλατίας, τ. Ἰουδαίας,

Gott im spezifischen Sinne an; denn sie ift ja badurch zu Stande ge= fommen, daß Gott die Einzelnen fich erwählt und durch die glaubenwirkende Kraft, die er der Berkundigung des Evangeliums unter ihnen mittheilte. berufen, d. h. zum Eintritt in diefelbe veranlagt hat,2) und besteht aus lauter folden, welche durch die Geiftesmittheilung in der Taufe ihm ge= weiht ober areor geworden find. Indem aber der Beift Gottes in allen Bliebern der Gemeinde wohnt und mit ihm Gott felbft, weiht er nicht nur den Leib jedes Einzelnen (1 Kor. 6, 19), sondern auch die Gemeinde felbst zu seinem Tempel, der als solcher schon heilig ist (3, 16 f.).3) Durch die Beiftesmittheilung find aber alle einzelnen Glieder ber Be= meinde in eine reale Lebensgemeinschaft mit Chrifto versett (1 Kor. 1, 2: ή έχχλησία του θεου, ήγιασμένοι έν Χοιστῷ Ίησου), durch welche sie alle in gleicher Beife mit einem lebendigen Mittelpunkte verbunden und dadurch ein Organismus (σωμα) geworden sind, in welchem jedes Glied mit dem andern in lebendiger Gemeinschaft fteht, jedes Glied bem Gangen und somit allen Einzelnen dienstbar ist (Röm. 12, 5: of moddol Er σωμά έσμεν έν Χριστώ, ὁ δὲ καθ' είς άλλήλων μέλη).4) Indem aber

r. Mansdovius, r. 'Asias; Gal. 1, 2. 22. 1 Kor. 16, 19. 2 Kor. 8, 1; vgl. 1 Theff. 2, 14: ev eg loudaia). Doch fommt der Ausdrud auch bereits von ber Gefammtgemeinde der Christen vor (1 Kor. 12, 28). In dem Ausdruck Exxlyvia liegt hiernach noch nichts, was die driftliche Gemeinschaft als folche bezeichnet. Dies geschicht erft burch den Zusatz roo deoo, der bald die Einzelgemeinde (1 Ror. 1, 2. 11, 16. 22. 2 Mor. 1, 1; vgl. 1 Theff. 2, 14, 2 Theff. 1, 4), bald die Gefammtgemeinde (Gal. 1, 13, 1 Ror. 10, 32, 15, 9) als ein Gott angehöriges Gemeinwesen charafterifirt. -2) Ratürlich betrachtet daber Paulus alle Glieder der Gemeinde als Erwählte und Berufene, was nach §. 88, d feineswegs ausschließt, daß fie noch abfallen fonnen. hat fich ein Gemeindemitglied grober Gunden oder beharrlichen Ungehorfams gegen die apostolischen Anordnungen schuldig gemacht, so wird jede gesellige Gemeinschaft mit ibm abgebrochen (1 Ror. 5, 11; vgl. 2 Theff. 3, 14), ohne daß damit die Bemühungen, es zur Umtehr zu bewegen, aufhören (2 Theff. 3, 15). Dabin gehört namentlich auch Die von Paulus gegen den Blutschänder intendirte disziplinarische Magregel (1 Ror. 5, 5). Eventuell wird ber Unbuffertige formlich aus der Gemeinde ausgeschloffen (v. 2. 13), bis er Buge thut (2 Nor. 2, 6-8). - 3) Auch für Paulus, wie für Betrus (§. 45, a), erfillt fid fo die Beiffagung von dem Bohnen Gottes inmitten feines Bolfes (vgl. Lev. 26, 11 f.) erft volltommen in der Christengemeinde (2 Ror. 6, 16). Allein er hat diese urapoftolische Borftellung fich ausdrücklich vermittelt durch die Reflexion auf den Beiftesbesitz der Chriften und fie fo mit feiner Beilelehre in nabere Beziehung gefett. - 4) Durch die Taufe, welche den Weift mittheilt, find Alle, Juden und Beiden, zu Ginem Leibe getauft (1 Kor. 12, 13), obwohl Mosgen, G. 362 trot biefes er ert nreduct beftreitet, baf bie Bilbung der Gemeinde auf die Beiftesmittheilung gurudgeführt werbe. Freilich find fie eben badurch in bie Lebensgemeinichaft mit Chrifto verfest, haben Chriftum angezogen, und darauf beruht es nach Gal. 3, 27 f., baß fie alle unterscheidenden Merkmale der vordriftlichen Religionsgemeinschaften aufgegeben haben und eins geworden find (vgl. 6, 15). In anderer Beife vermittelt bas Brod im Abendmable, bas in die Gemeinschaft mit Chrifto (naber mit bem für uns dahingegebenen Leibe Christi) verfett, die organische Ginheit der Bielen (10, 17; vgl. §. 85, c. Anm. 5), und von biefer Seite ber fann man fagen, bag Baulus im Abendmahl ebenso ein fonstitutives Moment für das mahre Befen ber Gemeinde fieht, wie in der Taufe. Aber diefer Gesichtspunkt wird von dem Apostel nirgends fonft naher verfolgt, und es ift baber nicht angemeffen, die Lehre von den Saframenten der Lehre von der Gemeinde einzureihen (vgl. §. 85, a. Unm. 1).

Christus in dieser Lebensgemeinschaft jeden Einzelnen durch seinen Geist regiert und sich so der σωματα derselden zur Ausrichtung seiner Zwecke bedient, können auch diese l Kor. 6, 15 als seine Glieder bezeichnet werden. Wie nun der natürtiche Leid eine Einheit ist und doch viele Glieder hat, alle einzelnen Glieder aber, obwohl sie viele sind, doch nur einen einsheitlichen Leid bischen, so verhält es sich auch mit Christo (12, 12). Auch er hat viele Glieder, aber diese vielen Glieder bischen doch nur Sinen Leid; und insossen kann die organische Einheit der Gemeinde als der Leid Christi bezeichnet werden, dessen Glieder die einzelnen Christen sind

(v. 27).5

b) 3m Wejen der driftlichen Gemeinde liegt es, daß fie fich beftandig nach außen bin weiter ausbreiten muß, und daß in jedem einzelnen Mitgliede derfelben das neue, bei der Aufnahme in fie, d. h. bei der Taufe erzeugte Leben fich nach allen Seiten bin immer mehr verwirklichen muß. In diejer Beziehung ift fie ein Gott angehöriges Aderfeld, auf welchem Paulus und feine Mitarbeiter unausgesetzt arbeiten, ein ihm gehöriges Bauwert, an welchem fie beständig fortzubauen haben (1 Ror. 3, 9). Der Grundftein zu diejem Gebäude ift ein für allemal von Gott gelegt (v. 11), indem er Zejum jum Deiffias und bamit jum Goftein der vollendeten Theofratie gemacht hat (vgl. ichon & 38, c. 50, a), wird aber burch bie glaubenweckende und gemeindegrundende Berkundigung von Chrifto immer aufs Rene gelegt als Fundament jeder Ginzelgemeinde (v. 10. Rom. 15, 20). Bede Forderung der Gemeinde in ihrer Ausbreitung wie in ihrer Lebensentwicklung ift, diesem Bilbe entsprechend, eine Erbauung (olnodoun: 1 Kor. 14, 12. 26; oixodoue ?v: 14, 4).6) Wie nun die Gründung der Gemeinde nur badurch ju Ctande tommit, daß Gott durch feinen Beift in den Aposteln die Gnadengabe der glaubenwedenden Berfündigung des Evangeliums wirft, fo fann auch ihre Erbauung nur zu Stande tommen durch eine gleiche Gotteswirfung, welche in gleicher Weife von bem Geifte ausgeht, den die einzelnen Glieder ber Gemeinde haben, und ber fich barin fundgiebt, daß er jedem Ginzelnen eine Gabe verleiht zum Ruten Der Gemeinde (12, 7). Dieje Inadengaben (χαρίσματα: v. 4), d. h. bie Fähigfeiten, melde der Gine Geift giebt (v. 11), werden aber, der Ratur

6) Dieser bildliche Ausdruck ist dem Apostel so geläusig geworden, daß er ihn, ohne seines Ursprunges zu gedenken, auch auf die Förderung des christlichen Lebens im Einzelnen überträgt (1 Kor. 8, 10. 14, 4. 17. 2 Kor. 12, 19. Köm. 14, 19. 15, 2,

vgl. Eph. 4, 29).

<sup>5)</sup> Als das Haupt dieses Leibes ift Christus in unseren Briefen noch nicht ausdrücklich bezeichnet. Denn wenn er nach 1 Kor. 11, 3 das Haupt jedes Mannes ist, so bezeichnet dies nur, wie unser "Oberhaupt", seine Herrscherstellung überhaupt. Diese ist aber die Folge seiner appeorze, die er durch seinen Tod erworben hat. Doch wird dieselbe nicht ausdrücklich zum Wesen der Gemeinde als solcher in Beziehung gesett. Daß aber im Gegensatz zu den späteren Briefen hier Christus als der den Leib bezeielende Geist vorgestellt werde (Psseiderer, S. 380), läßt sich durchaus nicht nachweisen. Dagegen sindet sich Z Kor. 11, 2 bereits die Borstellung angedeutet, wonach die Gemeinde die Braut Christi ist, die ihm als eine keusche Jungsrau darzustellen (behufs der ehelichen Verdindung mit ihr bei der Parusie) die Aufgabe des Apostels ist (vgl. Köm. 7, 4: elz rd zeesskat has siehe keilenden der darzustellen hahr bei der Parusie)

bes Organismus  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  entsprechend, sehr mannigsaltige sein. Denn zu einem Organismus gehört nicht bloß die einheitliche Verbundenheit mit einem lebendigen Wittelpunkt, sondern auch eine lebensvolle Vielheit von Gliedern (v. 14. 19 f.), von denen jedes sein eigenthümliches Geschäft hat (Köm. 12, 4). Der einheitliche Zweck aller dieser Gaben mit Ausnahme des Apostolats ist aber die Erbanung der Gemeinde (1 Kor. 14, 26). Insbesondere ist dies der Zweck der apospyteia (v. 3 f.), die 12, 28 und Köm. 12, 6 als die höchste unter allen Gaben neben der des Apostolats erscheint (vgl. 1 Thess. 5, 20).

c) Neben den Propheten stehen 1 Kor. 12, 28 die Lehrer, welche also ohne besondere theopneustische Erregung zur Belehrung der Gemeinde besähigt waren (14, 26: διδαχή, Köm. 12, 7: διδασκαλία). Ihre Rede war nach 1 Kor. 12, 8 theils ein λόγος σοφίας, welcher neue Geheimenisse der göttlichen Heilsrathschlüsse, vor Allem über die Zufunst enthüllte, dheils ein λόγος γνώσεως, welcher eine mehr verstandesmäßige Entwicklung und Begründung der Glaubenswahrheit gegeben zu haben scheint (vgl. 14, 6, wo διδαχή auf die Form und γνώσις auf den Zuhalt geht, wie προφητεία und ἀποκάλνψις). Ebenso erscheint Köm. 12, 8 neben der Prophetie noch die Paraklese, die also auch ein an sich der prophetischen Rede eignendes Moment enthält (1 Kor. 14, 3. 31),

<sup>7)</sup> Der lette Urheber aller Gaben ift natürlich Gott felbit, ber einem jeden gegeben hat (1 Kor. 3, 5) je nach dem Mage des Glaubens (Rom. 12, 3) und nun die verschiedenen Wunderfrafte in dem Einzelnen wirft (Bal. 3, 5: dovaueic, 1 Ror. 12, 6: Eveppiquara), durch welche Chrifto als dem Einen Herrn, deffen nächftes Intereffe die Erbanung ber Gemeinde ift, gedient wird (v. 5: διακονίαι). Ginen Unterichied von natürlichen Gaben und Bundergaben im engeren Ginne giebt es nicht. Alle biefe Gaben find ichlechthin boberen Urfprungs, wenn auch bei ihrer Bertheilung an Die Ginzelnen überall die natürliche Unlage und Empfänglichkeit berfelben berüchfichtigt fein wird. - 8) In der Regel icheint mit der Prophetengabe die Gabe der Beifterprüfung verbunden gewesen zu fein (1 Stor. 14, 29), die freilich auch als besondere Babe vorfommt (12, 10) und 1 Theff. 5, 21 in gewiffem Ginne von der gangen Gemeinde gefordert wird. Es handelt fich babei um die Beurtheilung, ob die höhere Begeisterung, welche ben Propheten erfüllt, göttlichen oder damonischen Uriprungs fei (3 Theff. 2, 3 und dazu §. 62, d). Der Inhalt ber prophetischen Rede fann fragender (1 nor. 14, 24 f.), ermahnender, tröftender (v. 3) und belehrender Art fein (v. 31); das Wefentliche an ihr ist, daß sie auf einen Jmpuls des Geistes erfolgt (v. 30: εάν άλλφ αποκαλυφθή). Dennod beherricht der Prophet sein theopneuftisch erregtes Geiftesleben soweit, daß er aufhören kann zu reden, wenn ein Anderer zu prophezeien beginnt (v. 30-32), was der Apostel der Ordnung wegen (v. 33) ausdrücktich verlangt. Auch follen in ber Regel nicht mehr als zwei oder drei Propheten in einer Gemeindeversammlung auftreten (v. 29).

<sup>9)</sup> Nach 1 Kor. 2, 6 f. ist die Erkenntniß der von Gott durch seinen Geist ofsenbarten Whsterien (v. 10) die Sache der dristlichen σοφία, wie auch 13, 2 die Kenntniß der μοστήρια und der γνώσις verbunden und von der Prophetie unterschieden wird. Nach 2, 9 denkt Paulus dabei wohl hauptsächlich an eschatologische Geheimnisse, wie 15, 51. Köm. 11, 25, und somit unterscheidet er die Beissgaung im engeren Sinne noch von der Prophetie (not. b), weil in dieser mehr die Form, in jener auch der ganze Inhalt aus der αποκάλοψις stammt. Bgl. auch 14, 26, wo neben dem ψαλμόν έχειν, das doch ofsendar auf eine prophetische Rede in dichterischer Form, wie die Psalmenpoesse, geht, noch das αποκάλοψιν έχειν genannt wird.

nur daß sie als solche ebenfalls nicht auf Grund einer besonderen theopneuftischen Erregung, sondern auf Grund einer allgemeinen durch den Geift gewirften Befähigung geübt wird. Das in Korinth fo fehr überschätzte Zungenreden (laleir ylwoon: 14, 2. 4. 27) war nach den gelegentlichen Andeutungen des Apostels ein Gebet in ekstatischen Zuftande gesprochen (πνεύματι: v. 2. 14), den Hörern völlig unverständlich (v. 2. 7—11. 16), das darum wohl in abgeriffenen Exflamationen, vielleicht felbst in unartifulirten Lauten (vgl. besonders v. 9) bestand. 10) Unter den prattijchen Gaben steht 12, 9 f. voran die Gabe der nious, d. h. des wunderwirkenden Gottvertrauens, das 13, 2 als bergeversetzendes charakterisirt wird (vgl. Matth. 17, 20), als deffen hauptfächlichfte Formen wohl die Beilgaben (xagiouara lauarwy) und die Dämonenaustreibungen (evegyiματα δυνάμεων) gedacht find, da diese beiden 12, 28 ff. ohne die Gabe der nious genannt werden, und umgefehrt 13, 2 die Gabe der nious

ohne sie erscheint.

d) Gine Bethätigung ber Gabe ber Diafonie (Röm. 12, 7) waren jedenfalls die Hülfsleiftungen (artilifipeis: 1 Kor. 12, 28), wozu das μεταδιδόναι und έλεεδν (Röm. 12, 8) gehört, wenn daffelbe auch nicht gerade ausschließlich auf Almosenvertheilen und Krankenpflege zu beziehen ift. Endlich nennt Baulus 1 Kor. 12, 28 die Gaben der Gemeindeleitung (χυβερνήσεις), wenn auch allerdings alle προϊστάμενοι (Rom. 12, 8), auch die, welche in anderen Berhältniffen einem Bangen vorstehen follten. Dieje Gaben anwenden tonnten. Dag Baulus die Diakonie und die Enberneje als Gaben bes Beiftes aufführt, ichließt natürlich an fich in feiner Beije aus, daß die alfo Begabten mit dem entsprechenden Dienft auch amtlich betraut wurden. Wenn Paulus mit Barnabas in ben auf ber erften Miffionsreife gegründeten Gemeinden Bresbyter einset (Act. 14, 23),11) so ist freilich zu erwägen, daß jene Reise von ihm nicht selbst= ftundig unternommen war, und jene Gemeinden auch in anderer Beziehung von der Urgemeinde abhängig blieben (Act. 16, 4; vgl. §. 43, c. Unm. 3). In ben Gemeinden Galatiens und Korinthe finden wir feine Spur von beamteten Vorstehern (auch nicht 1 Kor. 16, 15); ja die in der letteren eingeriffenen Unordnungen und die Art, wie Paulus nirgends die

11) Man barf, wie ber Sprachgebrauch (Act. 10, 41) zeigt, schwerlich wegen bes Dativ bei dem xelporover blog an Leitung ber Gemeindewahl benten, berfelbe weift

aber barauf bin, daß von ihnen die Initiative ausging.

<sup>10)</sup> Es gab verschiedene Arten von Zungenreden (γένη γλωσσων: 12, 10. 28, λαλείν γλώσσαις: v. 30. 13, 1. 14, 5 f. 18. 23. 39; vgl. Uct. 10, 46. 19, 6), wovon wohl in der Unterscheidung des προσεύχεσθαι und βάλλειν τ. πνεύματι (v. 15) eine Andeutung zu finden ift. Den des Chriftenthums Unfundigen ober gar den Ungläubigen erschien ber Zungenredner leicht als wahnfinnig (v. 23; vgl. Uct. 2, 13). Das Bungenreden tonnte gur Gelbsterbauung bienen (14, 4), aber für bie Gemeinbe brachte es keine Frucht der Erbauung (v. 17) und war höchstens ein onpeior für die Nichtdriften (v. 21 f.). Zuweilen verband fich bamit bie Gabe ber Bungenauslegung (v. 5. 13). Doch tommt die έρμηνεία γλωσσών auch als eigene Gabe vor (12, 10. 30). Der Apostel will beshalb die Ausübung diefer Gabe in der Gemeindeversammlung nur gestatten, wenn zugleich ein Ausleger ba ift, und auch bann nur in beschränktem Dage (14, 27 f.).

Borsteher für dieselben oder ihre Abstellung verantwortlich macht, schließen das Borhandensein solcher schlechthin aus. Dagegen scheinen die makedonischen Gemeinden beamtete Borsteher und Helfer gehabt zu haben (1 Thess. 5, 12: προϋστάμενοι; vgl. Phil. 1, 1: ἐπίσχοποι καὶ διάκονοι), und in der Hasensteher Korinths sinden wir Nöm. 16, 1 eine Diakonissin. Nur von einem eigenen Lehramt kann nach 1 Kor. 14 nicht die Rede sein.

#### 8. 93. Die Gemeindepflichten.

Sollen die verschiedenen Gaben segensreich zusammenwirken, so bes darf es der Bescheidenheit, die sich der Stellung jeder einzelnen Gabe im Organismus des Ganzen, sowie des relativen Werthes der Gaben überhaupt bewußt bleibt, und die zulett in der Demuth wurzelt.a) Die erste christliche Grundtugend bleibt aber die Liebe gegen die Brüder und gegen alle Menschen, auch gegen die Feinde. d) Sine besondere Uebung der Liebe erforderte die Verschiedenheit der Ansichten über den Genuß des Götenopfersleisches, sowie über andere Enthaltungen und Uebungen, die der Apostel für Abiaphora hielt, die aber einem Theil der Gemeinde Gewissensfache waren.c) Hier verlangt der Apostel, daß man sich gegensseitig in seiner verschiedenen Praxis anerkenne, und daß der Freigesinnte in selbstloser Liebe auf seine Treiheit verzichte, um dem schwächeren Bruder keinen Anstoß zu geben.d)

a) Aus der Berschiedenheit der Begabung ergiebt sich als die erste christliche Grundpflicht, daß feiner mehr von sich halte, als er von sich halten darf, daß jeder bei der Gelbstichatzung das rechte Dag halte (Rom. 12, 3), und daß er andrerseits jedem die Ehrerbietung zu Theil werden laffe, die ihm nach feiner Begabung und Stellung in der Gemeinde gufommt (12, 10. 13, 7). Da der Organismus der Gemeinde der geringeren Gaben fo gut bedarf wie der hoheren, fo foll feiner ben Werth ber ihm verliehenen Gabe geringschätzen (1 Kor. 12, 15-18), aber auch feiner diejenigen, welche geringere Gaben empfangen haben, als er (v. 21-26). Bor Allem aber foll man den Werth der Gaben an fich felbst nicht überschätzen; benn ohne die Liebe, welche fie gang in den Dienft der Gemeinde stellt und zu ihrem Besten verwerthet, find fie alle werthlos (13, 1-3), ja fie fonnen gefährlich werden, wenn fie den Ginzelnen aufblähen (8, 1: ή γνώσις φυσιοί). Dazu sind sie alle vergänglich (13, 8), weil sie immer nur Unvollkommenes produziren und darum mit dem Gintritt der Vollendung aufhören (v. 9-12). Die driftliche Bescheidenheit beruht aber auf ber Demuth, welche nicht bei fich felbst klug sein will (Rom. 12, 16; vgl. 11, 25), sich nicht einbildet, irgend etwas zu fein (Gal. 6, 3), welche weiß, daß fie überhaupt nichts hat, was fie nicht empfangen hatte (1 Ror. 4, 7), und daß die ganze Gnadenanstalt des Chriftenthums darauf angelegt ift, jeden menschlichen Selbstruhm auszuschließen (Nom. 3, 27. 1 Kor. 1, 29. 3, 21. 2 Kor. 10, 17). So ist die Demuth auch hier, wie in der Lehre Jeju und bei Petrus (§. 25, d. 47, a), eine der

beiden driftlichen Kardinaltugenden, nur daß fie hier besonders in der

Form der Bescheidenheit als Gemeindepflicht auftritt.

b) Sind die Gaben vergänglich, so ift die Liebe bagegen ihrem Wefen nach unvergänglich (1 Kor. 13, 8). Können die Gaben durch Migbrauch gefährlich werden, jo liegt es bagegen im Wefen ber Liebe, baß sie auf die Forderung des geiftlichen Lebens im Nachsten gerichtet ift (8, 1: ή ἀγάπη οἰκοδομεῖ; vgl. 13, 4: οὐ φυσιοῦται). Sind die Gaben ohne die Liebe werthlos, so muß diese auch die Norm sein für bas Streben nach den höheren Gaben (12, 31. 14, 1. 39), fie muß Diejenigen Gaben für die höheren halten, welche am meiften zur Forderung der Gemeinde beitragen (vgl. 14, 12). In dieser Beziehung ift Die Liebe fogar werthvoller als der Glaube und die Hoffnung (13, 13), fofern dieje nur für das individuelle Leben der Ginzelnen Bedeutung haben, jene aber zugleich fur das Leben der Gemeinde. 1) Gemeint ift hiermit zunächst die Bruderliebe (Rom. 12, 10: ή φιλαδελφία είς άλληλους; vgl. 1 Theif. 4, 9 f.), d. h. die Liebe gegen die Glauben8= genoffen (Gal. 6, 10); denn gerade um diefer Liebe willen, welche fie unter einander verbindet, nennen fich die Chriften Bruder.2) Aber fie foll fich nach §. 62, b auch auf alle Menschen erstrecken. Daher ermahnt Baulus, mit allen Menschen, jo viel an uns ift und fo lange es möglich, Frieden zu halten (Röm. 12, 18), wozu ichon nach §. 25, c. 47, a. 56, d Die Sanftmuth gehört (Gal. 5, 23. 6, 1), Die durch das Unrecht, das der Andere uns thut, nicht erbittert wird (ov παροξύνεται), sondern das Boje nicht anrechnet (1 Kor. 13, 5). Man soll sich selbst nicht rächen, fondern das Boje mit Gutem überwinden (Rom. 12, 19-21) und bie

<sup>1)</sup> So fommt Baulus, wie in den Theffalonicherbriefen (§. 62, b), übereinstimmend mit der Lehre Jeju und der Urapoftel, dazu, die Liebe für die hochste unter den driftlichen Tugenden zu erflaren. Wie er 1 Kor. 13 ihren Primat ausdrücklich begründet, fo weift er Rom. 13, 8-10 nach, daß die Liebe des Gefetes Erfüllung ift (g. 87, d. Unm. 8), fofern fie bem Rachften nichts Bojes thut (v. 10), und alfo ber im Gefetz ausgesprochene Wille Gottes, welcher darauf gerichtet ift, daß bem Rächsten teinerlei Unbill geschebe (v. 9), dadurch erfüllt wird, daß man fich beständig zur gegenseitigen Liebe verpflichtet fühlt und biefer Pflicht nie fich entledigt zu haben glaubt (v. 8). Chenfo ift nach Gal. 5, 13 f. die Liebe von positiver Seite des Gesetzes Erfillung, fofern man durch fie angetrieben wird, einander ju dienen. Gie ift bie Quelle aller Tugenden (1 for. 13, 4-7), die erste Frucht bes Geiftes (Gal. 5, 22), burch bie darum der Glaube, welcher die Beiftesmittheilung gur Folge hat, fich wirtsam erweift (v. 6). Die Liebe, und zwar die ungeheuchelte (2 Ror. 6, 6), fteht barum auch Rom. 12, 9 unter allen Ermahnungen voran und faßt fie 1 Kor. 16, 14 alle zusammen. -2) Sie wird erhalten durch die Einheit der Anfichten (1 Ror. 1, 10) und des Strebens (Röm. 15, 5. 2 Kor. 13, 11: to abro prover), besonders durch das gleiche Trachten nach dem Beften ber Underen (Rom. 12, 16), welches den Frieden ber Gintracht fichert (2 Ror. 13, 11) und den Spaltungen (1 Ror. 1, 10. 11, 18. 12, 25) wehrt. Sie zeigt fich ale gegenseitige Sympathie (1 Kor. 12, 26. Rom. 12, 15) in thatiger Bandreichung (Rom. 12, 13, 16, 2), welche Paulus namentlich burch feine Kollette für Jerufalem beförderte (1 Kor. 16. 2 Kor. 8. 9. Nom. 15, 25-28), und in ber Fürbirte (2 Kor. 1, 11. Köm. 1, 10. 15, 30). Symbolischer Ausbruck ber Bruber-liebe ist ber heilige Kuß (piliqua Tyrov: 1 Kor. 16, 20. 2 Kor. 13, 12. Röm. 16, 16; vgl. §. 47, a Anm. 1).

Berfolger segnen (v. 14. 1 Kor. 4, 12 f.; vgl. Matth. 5, 44). Die Liebe ist ihrem Wesen nach langmüthig (1 Kor. 13, 4. 1 Thess. 5, 14: μακροθυμεί; vgl. Gal. 5, 22. 2 Kor. 6, 6: μακροθυμία) und huldzeich, so daß sie Allen mit Wohlthun zuvorkommt (Nöm. 12, 17. 1 Kor. 13, 4: χρηστεύεται; vgl. Gal. 5, 22. 2 Kor. 6, 6: χρηστότης), wie die göttliche Liebe (Köm. 2, 4).

c) Befondere Schwierigkeiten für bas Gemeindeleben bereiteten bie zum Theil aus ber vorchriftlichen Zeit herübergebrachten Berichiedenheiten in der Auffassung gemisser Fragen, welche die Einen für Adiaphora hielten, mahrend die Anderen ihnen religiofe Bedeutung beilegten. Gin folder Punkt mar ber Genuß bes Gögenopferfleisches, in welchem die Einen eine gogendienerische Berunreinigung faben, weil fie nicht von der Anschauung loskommen konnten, daß die Götter der Beiden, die unter den Idolen verehrt wurden, wirkliche Gottheiten feien, wenn auch faliche oder untergeordnete (1 Kor. 8, 7 vgl. mit v. 4-6), mährend Andere bies Fleisch ohne Schen agen.3) Ebenso gab es solche in den Gemeinden, bie aus asketischen Gründen allen Fleisch= und Weingenuß sich versagen ju muffen glaubten (Röm. 14, 2. 21) und an die Feier gemiffer Tage (wahrscheinlich Fasttage) sich gebunden hielten (v. 5). Paulus bezeichnet fie als schwach im Glauben (v. 1), weil ihr Bertrauen auf das in Christo gegebene Seil nicht ftart genug war, um zu erfennen, daß der Beilsbefit durch solche Dinge nicht gefährdet werden könne. Er ging von bem Grundfat aus, daß meder ber Genuß noch das Sichverfagen einer Speife, die ja gleich dem Organ, für das sie bestimmt, vergänglich ist (1 Kor. 6, 13), den Werth des Menschen vor Gott bestimmen fonne (8, 8). Er weiß, daß das Reich Gottes nicht in Effen und Trinfen besteht (Rom. 14, 17), und frimmt baber benen gu, die fich gutrauen, Alles gu effen und jeden Tag gleich zu achten (v. 2. 5). Er ift überzeugt, baß feine Speife durch fich felbft unrein ift (v. 14. 20), fondern jede gleich gut, fobald fie mit Danksagung gegen Gott genoffen wird (1 Kor. 10, 30 f. Röm. 14, 6), und macht baber in diefer Beziehung mit Entichiedenheit den Grundsatz geltend, daß dem Christen alles erlaubt ift (1 Kor. 6, 12. 10, 23; vgl. 3, 22). Aber er erfennt ebenfo bestimmt an, daß für benjenigen, welcher etwas für unrein achtet, es unrein ift (Rom. 14, 14), weil er es nicht effen kann, ohne daß sein schwaches Gewissen (conscientia consequens; vgl. §. 69, a) mit bem Bewußtsein einer Schuld beflect wird (1 Ror. 8, 7). 3ft er nun tropdem, daß fein Gemiffen an dem Genug

<sup>3)</sup> Das Defret des Apostelfonzils hatte zwar den Genuß des Götenopfersteisches verboten; aber theils galt dieser Beschuß nicht in dem paulinischen Missionsgebiet (§. 87, b), theils zielte auch seine ursprüngliche Intention gar nicht auf die Regelung des Berhaltens in gemischten Ehristengemeinden. Wenn der Apostel, von der Ansicht ausgehend, daß die Götter der Heiden zwar Dämonen, aber keine wirkliche Gottheiten seien (§. 70, c), mit Allen, die diese Erkenntniß hatten (1 Kor. 8, 1. 4. 10), das eldaddorov nicht für einer Gottheit geweihtes Fleisch halten konnte (10, 19; vgl. 8, 4), sondern nur für gemeine Speise (8, 8), die Gottes Gabe ist, wie alle Speise (10, 26), so trat er damit gar nicht einmal in einen Gegensatz zum Aposteldefret, das keineswegs prinzipiell den Genuß des Götenopfersteisches sür sündhaft erklärt, sondern um der Spnagoge willen die Enthaltung davon verlangt hatte (§. 43, c).

Anftoß nimmt (Köm. 14, 20), so ist dieses nicht aus seiner Glaubenszuversicht hervorgegangene Thun Sünde, wodurch er dem göttlichen Strasurtheil verfällt (v. 23), und ein solches gewissenswidriges Thun kann, indem es ihn an der tiefsten Burzel seines religiösen Lebens verwundet, ihm geradezu zum Verderben gereichen (1 Kor. 8, 11. f. Köm. 14, 15. 20). Hiernach konnte die bestehende Differenz der Anschauung nicht gehoben werden, und Paulus verlangt nur, daß jeder in seinem Sinne (rovs, der ja nach §. 86, d der Sitz dieser verschiedenen Ansichten ist) vollüberzeugt werden solle (Kön. 14, 5), so daß er nicht zweiselnd hinzund herschwankt (v. 23), und, was er auch sür eine Observanz besolgt, dieselbe im Dienste Christi übe (v. 6 f.).

d) Waren aber folche Differengen ber Ansichten vorhanden, fo mußte man vor Allem in diesen Studen die Bruderliebe gur hochsten Rorm für fein Berhalten machen (Röm. 14, 15: κατά άγάπην περιπατείν) und nur fragen, wie man am beften fur den Frieden der Gemeinde und die Förderung der Anderen forgen könne (v. 19). Dazu gehört nun zunächst, daß der Stärfere d. h. der Freiergesinnte ben Schwächeren nicht wegen feiner unnöthigen Strupulofität verachte, und wiederum diefer jenen nicht verurtheile als einen, der durch seine freiere Praxis sich des Beiles ver= luftig gemacht habe (v. 3. 10). Beibe Theile follen einander in bruder= licher Liebe aufnehmen (15, 7), ohne daß ber Stärfere die Sfrupel bes Schwächeren seiner Rritif unterwirft (14, 1). Gine besondere Liebespflicht hat hierbei aber der Stärfere zu erfüllen; benn ihm allein ift die Sache, um die es sich handelt, ein Abiaphoron, er allein fann einen Genuß aufgeben, den er für erlaubt hält, ohne feiner Ueberzeugung etwas zu vergeben (v. 22) und ohne badurch in Gottes Augen etwas zu verlieren (1 Ror. 8, 8). Nun aber fordert die Liebe, daß er dem Bruder feinen Anstoß gebe (8, 9. 13. 10, 32. Röm. 14, 13. 21), d. h. ihn nicht zu einem gewissenswidrigen Sandeln verleite, das ihn ins Berderben bringen fann. Berleitet er ihn nämlich burch seine freiere Praxis zu gleichem Thun, ohne daß die Ueberzeugung des schwachen Bruders im tiefften Grunde geandert wird, so ist das nur scheinbar eine Förderung (1 Kor. 8, 10), in Birklichfeit ein Berberben beffelben. Er wird alfo um bes fremden Gemiffens willen unter Umftänden einen ihm an fich erlaubten Genuß aufgeben muffen (10, 28 f.), in biefem Galle wird für ihn die Entsagung bas sittlich Lobenswerthe sein (Röm. 14, 21). Es gilt bier bie Schwäche ber Unvermögenden zu tragen (15, 1; vgl. Gal. 6, 2) und nicht fich felbft zu gefallen in rudfichtelofem Geltenbmachen feiner freieren Ueberzeugung, sondern dem Nächsten zu gefallen, indem man ihn in seinem christlichen Leben fördert (Röm. 15, 2. 1 Kor. 10, 33). Die wahre Liebe sucht nicht das Ihre (1 Kor. 13, 5), sondern das, mas des Anderen ift (10, 24; vgl. Phil. 2, 4).4)

<sup>4)</sup> Paulus kann hierfür auf sein eigenes Beispiel verweisen, indem er den Juden ein Jude, den Heiden ein Heide, den Schwachen ein Schwacher wurde und sich so Allen zum Knechte machte, um Alle zu gewinnen (1 Kor. 9, 19—22; vgl. §. 87, b). Indem der Apostel die Forderung an die Freigesinnten gerade auf dieses Borbild gründet, erhellt am flarsten, daß seine Behandlung dieser Frage von demselben Geiste geseitet

#### §. 94. Die Gemeinde und die Ordnungen des natürlichen Lebens.

Der Apostel erklärt die bestehende obrigkeitliche Ordnung als solche für eine göttliche und hält nur das Prozessiren vor heidnischen Tribunalen für des Christen unwürdig. a) Auch in dem bestehenden Stlavenverhältniß soll der Christe eine Ordnung sehen, der er sich als Knecht Christi mit wahrer Freiheit zu sügen hat und der er sich darum nicht entziehen soll, selbst wenn sich ihm die Gelegenheit dazu bietet. b) Obwohl Mann und Weib in ihrem religiösen Verhältniß zu Christo einander völlig gleichstehen, so bleibt doch das Weib kraft der in der Schöpfung begründeten Gottesordnung dem Manne unterthan. c) Ein Ausdruck dieser Stellung des Weibes ist es, daß dasselbe die Kopsbedeckung, die ein Symbol seiner Unterthänigkeit ist, in öffentlicher Versammlung nicht ablegen und in der Gemeindeversammlung nicht das Wort ergreisen darf. d)

a) Die driftliche Gemeinschaft konnte nicht ein Leben gang abgefchloffen für fich führen, fie befand fich inmitten einer Belt, der fie fich ihrem eigensten Wesen nach entnommen wußte und mit der sie doch durch die Bande mannigfacher Berhältniffe und Lebensordnungen aufs Engfte verflochten war. Nach dem Grundsate, daß der Chrift in den Berhältniffen bleiben folle, in welchen ihn die Berufung getroffen habe (1 Kor. 7, 17. 20. 24; vgl. §. 87, b), darf er nicht die Bande zerreißen, welche ihn mit ben Ordnungen bes natürlichen Weltlebens verfnipfen; er foll vielmehr die Thatsache, daß ihn die Berufung in einem bestimmten Lebens= verhältniß vorgefunden hat, als eine Aufforderung Gottes betrachten. gerade in ben Ordnungen biefes Berhältniffes bie Gebote Gottes ju er= füllen (v. 19). Die nächste Unwendung dieses allgemeinen Grundsates ergab fich im Blid auf die beftehende Staatsordnung. Paulus erflart, barin noch weiter gehend als Petrus, die bestehende obrigfeitliche Ordnung als solche (al ovoat seil. Esovolat) direkt für eine von Gott geordnete, ber fich zu widersetzen ftatt fich ihr unterzuordnen das Strafurtheil Gottes zuziehe (Röm. 13, 1.).1) Gine göttliche Ordnung ift fie aber junachft insofern, als die Obrigfeit als Gottes Dienerin dem Gutesthuenden Lob, dem llebelthater Strafe zuerkennt, wie ihr benn eben behufs diefer Rechtsvollstreckung das Schwert und damit das Recht über Leben und Tod

war, wie der Beschluß des Apostelkonzils (§. 43, c), wenn dieser auch zunächst durch andere Berhältniffe und andere Zwecke bestimmt wurde.

<sup>1)</sup> In der Sache kommt Paulus natürlich damit auf dieselbe Unterordnung unter alle menschlichen Ordnungen hinaus, die auch Petrus nach §. 47, b um Gottes willen fordert; er steuert damit von vorn herein jedem Bersuche, die bestehenden Ordnungen des natürlichen Lebens im Namen des neuen christlichen Prinzips in revolutionärer Weise umzustürzen oder die spezifischen Ziele des christlichen Gemeindelebens mit fremdartigen Weltverbesserungsplänen zu vermischen und durch sie zu kompromittiren. Bgl. die Bedeutung, die Paulus schon nach §. 63, d der bestehenden Staatsordnung beilegt und die wohl nur noch Nösgen bestreitet, weil er den κατέχων vom heiligen Geiste beutet (S. 347, 73).

verliehen ist (v. 3 f.). Aber auch darin ist sie Gottes Dienerin, daß sie die Aufgabe hat, Zoll und Steuern einzunehmen und dieselben im Interesse Gemeinwohles als Lectoropyós zu verwenden, d. h. als ein solcher, dem öffentliche Dienste übertragen sind (v. 6 f.). Eben darum muß ihr der Gehorsam um des Gewissens willen geseistet (v. 5) und die schuldige Chrerbietung gezollt werden (v. 7). Diese volle Anerkennung der bestehenden odrigteitlichen Ordnung schließt nicht aus, daß Paulus es der Christen für unwürdig erklärt, wenn sie ihre Swilstreitigkeiten vor heidnische Gerichte bringen (1 Kor. 6, 1—8). Wo die (heidnische) Obrigkeit, wie in der Strasrechtspslege, als Gottes Dienerin handelt, da hat der Christ sich ihrem Urtheitsspruch um Gottes Willen zu unterwersen, auch wenn derselbe nicht dem Rechte entspricht; wo er sie aber selbstbeliedig anrust, wie in jenen Swisstreitigkeiten, da legt er selbst ihrem Spruche

einen Werth bei, den derjelbe nicht beanspruchen fann. 2)

b) Eine besonders wichtige Anwendung erlitt der Grundsat 1 Ror. 7, 17 mit Beziehung auf bas Stlavenverhältniß. Sollte ber um theuern Preis aus der Schuld- und Strafhaft Erfaufte nicht ein Menfchenfnecht werden (7, 23), so konnte darin die Aufforderung zu liegen scheinen, fich einem jolchen des Chriften unwürdigen Berhältniffe zu entziehen; hatte in der Gemeinschaft mit Chrifto der Unterschied von Herren und Stlaven aufgehört (Gal. 3, 28. 1 Kor. 12, 13), so fonnte ber driftgewordene Stlave fich durch das Evangelium felbst emanzipirt glauben. Allein auch hier gilt die Regel, daß der Sflave in der Thatfache des bestehenden Stlavenverhältniffes die Aufforderung Gottes feben foll, gerade in bem Gehorjam gegen die Ordnungen diefes Berhältniffes feine Chriftenpflicht ju erfüllen. Er foll daber nicht nur fein Bedenten tragen, Stlave gu bleiben, wenn er als Stlave befehrt ift, fondern er joll, felbft wenn fich ihm die Gelegenheit bietet, frei zu werden, es vorziehen, in bem Stande seinen Christenberuf zu erfüllen, in welchem ihn die Berufung getroffen hat (1 Kor. 7, 21). Auch als Stlave ift er ja, wenn er Chrift geworben, ein Freigelaffener Chrifti, b. h. ein von Chrifto zur mahren Freiheit Beführter, mahrend er als Chrift, auch wenn er frei murbe, boch ein Knecht Chrifti bliebe (v. 22). Der Gegensatz von Knechtschaft und Freiheit in ben irdifchen Lebensverhaltniffen ift für den Chriften in die höhere Ginheit ber wahren Anechtschaft und Freiheit (vgl. Rönt. 6, 18. 22) aufgehoben; er bleibt für ihn etwas relativ Gleichgultiges, ba er in jedem Stande mit wahrer Freiheit Chrifto zu dienen hat durch Erfüllung ber Pflichten,

<sup>2)</sup> Es ist schon schlimm genug, wenn christliche Brüber es unter sich überhaupt zu Rechtsentscheidungen kommen lassen, weil dieses voraussetzt, daß der eine Theil dem Bruder Unrecht gethan oder ihn beraubt hat, und daß der andere, statt um des Friedens willen sieder Unrecht zu leiden, Streit und Prozes begonnen hat (v. 7 f.). Es ist aber entwürdigend, wenn man solche Prozesse vor den Ungläubigen führt, als ob kein christelicher Bruder weise genug wäre, dergleichen im Wege des Schiedsgerichtes zu entscheiden (v. 5 f.). Dadurch erachten die Christen, die doch berusen sind, die Welt, ja die Engel zu richten, sich selbs der Rechtsentscheidung in diesen keinschen Dingen sür unwerth (v. 2 f.) und setzen diezenigen auf die Richterstühle, die sie doch sons son sind stehend achten (v. 4), und die ihrem Wesen nach ädexot (v. 1), also zu Richtern über sie wenig geeignet sind.

die ihm die bestehende Ordnung auslegt. Eine prinzipielle Ausshebung oder Umgestaltung des ganzen Berhältnisses durch die fortschreitende Herrschaft des Christenthums ins Auge zu fassen, konnte dem Apostel bei seiner Erswartung der nahen Parusie gar nicht in den Sinn kommen.

- c) In der Lebensgemeinschaft mit Chrifto, also auf dem religiösen Gebiet, ist nicht nur ber Unterschied der vorchriftlichen Religionen und der natürlichen Standesverhältniffe, fondern auch der Unterschied der Ge= schlechter aufgehoben (Gal. 3, 28).3) Für die soziale Stellung der beiden Geschlechter zu einander bleibt aber Baulus bei dem durch die ursprüngliche Schöpfungsordnung gesetten Abhangigfeitsverhaltniß bes Beibes fteben. Das Weib ist aus dem Manne geschaffen, weil es überhaupt um des Mannes willen geschaffen ift (1 Kor. 11, 8 f.; vgl. Gen. 2, 18-22). Daher ift der Mann allein unmittelbar nach dem Bilde Gottes geschaffen und trägt zur Berherrlichung Gottes die ihm Gen. 1, 26 verliehene Herrschermagestät Gottes abbildlich an sich (1 Kor. 11, 7: eindr nac δόξ $\alpha$  9εοῦ), während das Weib eines Mannes Ehre ift ( $\eta$  γυνη δόξ $\alpha$ andoos), sofern an ihm die Herrscherrlichkeit des Mannes in die Er= scheinung tritt, weil er sein Oberhaupt ist (v. 3: \*& padif), das Weib ihm schlechthin untergeordnet. Wenn im Zusammenhange damit gesagt wird, daß Chriftus das Oberhaupt des Mannes sei, so ist damit natür= lich nicht gemeint, daß er nur mittelbar, nämlich durch den Mann vermittelt, das Oberhaupt des Weibes und das Berhältniß dieses auch gu Chrifto ein anderes fei, als das des Mannes; vielmehr foll dies nur barauf hindeuten, daß der Mann deshalb doch fein absoluter Gelbitherricher über bas Weib ift, sondern daß auch er von Christo schlechthin abhängig ift, seine Berrschaft nur nach deffen Willen ausüben barf.
- d) Dies Verhältniß der beiden Geschlechter zu einander realisirt sich allerdings vollständig erst in der She, und der Apostel hat bei diesen Auseinandersetzungen stets das verheirathete Weib und den Shemann im Auge; doch bezieht er sich auf dasselbe auch in Fragen, die mit der She nicht oder doch nicht ausschließlich zusammenhängen. Die mit einem Schleier versehene Kopsbedeckung der Frauen betrachtet Paulus als ein Symbol der Herrschermacht (Esovoía), welche der Mann über das Weib besitzt (1 Kor. 11, 10). Während daher der Mann das Haupt nicht verhälten darf, indem er das Zeichen der Abhängigkeit annimmt (v. 7), ja während er sein Haupt dadurch schänden würde (v. 4), als dürse er es nicht in freier Unabhängigkeit erheben, so schändet das Weib umgekehrt ihr Haupt durch Entschleierung (v. 5). Das gesunde Schicklichkeitsgesühl erklärt sich gegen diese Entblößung des Hauptes (v. 13: neénov èsoxiv), und zwar auf Grund der Naturordnung, die dem Weibe in dem langen

<sup>3)</sup> Daß in der Gemeinschaft mit Christo weder Weib ohne Mann, noch Mann ohne Weib sein darf, d. h. daß nur beide Geschlechter gemeinsam an dem Heil in Christo theilnehmen können, begründet Paulus I Kor. 11, 11 f. sogar aus der gottzgeseten Naturordnung, wonach, wie das Weib bei der Schöpfung aus dem Manne entstanden, doch der Mann immer wieder durch das Weib geboren wird, also beide Geschlechter auf einander angewiesen sind.

Haarwuchs gleichsam einen natürlichen Schleier gegeben hat (v. 14 f.).4) Wenn der Apostel bei der Verhandlung dieser Frage von einem öffentlichen Auftreten der Weiber in den Gemeindeversammlungen redet, wobei fie vorbeteten oder prophetische Reden hielten, ohne dies ausdrücklich zu rugen (v. 5. 13), fo geschieht bas nur, weil mit der dort geforderten Berhüllung ein folches öffentliches Auftreten ja von vorn herein abgeschnitten war. Dagegen erklärt er 14, 34 ausbrücklich, daß nach allgemein chriftlicher Sitte das Weib in der Gemeindeversammlung zu schweigen habe (vgl. v. 36). Es widerspricht das Reden in der Gemeinde ebenfo dem natürlichen Schicklichkeitsgefühl (v. 35: aloxoóv eouv), wie der Ben. 3, 16 gebotenen Unterordnung des Weibes unter den Mann (v. 34). Denn der Redende oder Borbetende ift wenigstens momentan der Leiter der Gemeindeversammlung (vgl. §. 41, d), er beherrscht dieselbe, und ba auch Männer in ihr find, so ist damit das natürliche Unterordnungsverhältniß des Weibes verkehrt.5)

#### 8. 95. Die Che.

Die fleischliche Gemeinschaft ber Geschlechter außerhalb ber Ehe ift fein Abiaphoron, sondern ein Migbrauch und eine Entwürdigung des eigenen Leibes.a) Wenn der Apostel die Ghe der herrschenden Unzucht gegenüber als die gottgestiftete Ordnung zur Befriedigung des Geschlechts= triebes betrachtet, fo ichließt er damit feineswegs eine höhere Burbigung derselben als einer in Christo geschlossenen Gemeinschaft ber Gottange= hörigkeit aus.b) Die bestehende Ehe darf nicht gelöft und, wo eine Scheidung eingetreten, die Möglichfeit ber Berfohnung nicht durch Wiederverheirathung abgeschnitten werben, auch wenigstens Seitens bes driftlichen Theiles nicht in gemischten Ghen.c) Paulus für seine Berson zieht aus asketischen Gründen und Angesichts der nahenden Endzeit die Chelofigkeit

<sup>4)</sup> Auf Grund berfelben gilt bas lange haar beim Manne für eine Schande. beim Beibe für eine Ehre (v. 14 f.). Das Abicheeren deffelben charafterifirt bie ichamloje Buhlbirne (v. 5). Will bas Beib alfo ben Schleier ber Ropfbebedung ablegen, fo moge fie auch biefen natürlichen Schleier ablegen; gilt biefes nach bem gang allgemeinen Schicflichkeitsgefühl für einen Schimpf, fo ift auch jenes ein folder (v. 6: aloxpov cortiv), indem es das Beib ber Buhlbirne gleichstellt (v. 5). Eigenthumlich ift an diefer Argumentation besonders, daß der Apostel die Kopfbededung des Weibes unter ben boppelten Gefichtspunkt eines Zeichens ber Abhängigkeit vom Manne und eines Zeichens ber Schamhaftigfeit ftellt. Ihm ift also bas Emanzipationsgelufte zugleich eine Berleugnung der natürlichen Schamhaftigfeit. Rur in ber Unterordnung unter ben Chemann ift Die Ehre des Weibes gefichert, das nur im Intereffe ichamlofer Buhlerei das Unterordnungsverhältniß in der Ehe verschmähen konnte. - 5) Richt einmal unter dem Bormande, Fragen aufzuwerfen und Belehrung darüber zu empfangen, follen fie in ber Berfammlung das Bort ergreifen. Bollen fie Belehrung empfangen, fo ift ihr haus bie natürliche Stätte bagu; bort mogen fie ihre eigenen Manner fragen (14, 35), wobei ber Apostel mohl voraussett, daß, falls diese ihre Fragen nicht zu beantworten wiffen, bie Manner fich ja in der Gemeindeversammlung Raths erholen fonnen.

vor, hält aber das Heirathen nicht nur für erlaubt, sondern unter Umsständen für geboten. d)

- a) Eine der schwierigsten Aufgaben hinsichtlich der geschlechtlichen Berhältniffe mar es, die heidenchriftlichen Gemeinden über die richtige Betrachtung der nogveia, d. h. der fleischlichen Geschlechtsgemeinschaft außerhalb der She zu verständigen. Diese galt bei Griechen und Römern als ein Abiaphoron. Daher hat ichon das Apostelfonzil (Act. 15, 20. 29) von den Beidenchriften die Enthaltung von der Hurerei gefordert (§. 43, c), weil dieselbe für fie zunächst noch auf gleicher Linie mit solchen Enthaltungen stand, welche lediglich die judische Sitte gebot. Aus 1 Ror. 6, 12 f. erhellt, daß man auch in Korinth immer noch geneigt war, die so tief gewurzelte Neigung zur Hurerei durch Hinweisung auf ihren adiaphoriftischen Charafter zu beschönigen. Daber hebt Baulus mit folden Nachdruck hervor, daß die Hurerei nicht weniger wie Chebruch und unnatürliche Wollustlafter vom Himmelreich ausschließe, und stellt fie barin ben andern spezifisch heidnischen Lastern ganz gleich (v. 9 f.). Er mill aber auch hier dieselbe nicht mit einer einfachen gesetlichen Borfchrift befämpfen, sondern er weist eingehend nach, daß die Hurerei fein Adiaphoron und mit den Boraussetzungen der driftlichen Beilelehre unverträglich fei, da der Leib ein Organ werden foll, deffen fich Chriftus zur Ausrichtung feiner Zwede bedient (uelos Xoiotov), und es diefer feiner Bestimmung widerspricht, wenn man ihn zum μέλος πόρνης macht (v. 15 f.).1) Die Hurerei ist darum die spezifische Versündigung an dem eigenen Leibe. weil berfelbe burch folden Migbrauch beflect und feiner hohen Bestimmung zuwider entwürdigt wird. Daffelbe erhellt daraus, daß Gott ben Leib durch die Einwohnung seines Geistes ju seinem Tempel geweiht und ihn badurch solchem profanen Migbrauch entnommen hat. Ihn, der uns erlöft hat, und bem wir darum zu eigen gehören, gilt es, auch in unferem Leibe zu verherrlichen, indem wir denfelben vor folder Befledung bemabren (v. 18-20).
  - b) In der gottgestifteten Ordnung der Ehe wird die fleischliche Ge=

<sup>1)</sup> Er zeigt nämlich, baß es fich mit ber hurerei anders verhalte, als mit bem allerdings adiaphoriftischen Speisegenuß; benn mahrend bei biefem außer ber verganglichen Speife nur die Roilia in Betracht fommt, die bei der Berflärung des Leibes wegfällt, also Genugmittel und Genugorgane nur für einander da find (6, 13), wird bei ber fleischlichen Bermifdjung (Ben. 2, 24) ber gange Leib dergestalt an Die Sure hingegeben, daß ber Menid mit ihr er owna wird, fein Leib alfo gang ein bienftbares Glied berfelben (v. 15 f.). Da nun der Leib nicht vergeht, wie die nockia, sondern bei der Auferstehung in verklärter Gestalt wiederhergestellt wird (v. 14), fo hat derselbe nicht bloß eine vorübergehende Bedeutung wie jene, sondern eine ewige; er gehört dem herrn an, wie der herr ihm jum regierenden herrn bestimmt ift, der ben rechten Bebrauch all seiner Gaben und Kräfte dirigiren soll (v. 13). Wenn freilich die in der fleischlichen Gemeinschaft fich vollziehende hingabe des Leibes an einen Menschen ftatt an Gott und Chriftum bas eigentlich Berwerfliche an der Hurerei ift, fo icheint damit aud die Ebe verworfen zu fein, in welcher eine folde ebenfalls stattfindet. Aber ba die Ehe nach Ben. 2, 24 eine gottgestiftete Ordnung ift, welche bie fleischliche Gemeinschaft fordert, so geschicht innerhalb derfelben diese hingabe gerade im Dienfte Gottes, ift also vielmehr eine hingabe an ihn.

meinschaft der Geschlechter von vorn herein unter den Gesichtspunkt der gegenseitigen Pflicht gestellt, die der Mann dem Beibe und das Beib dem Manne in gleicher Beise schuldet (1 Kor. 7, 3). Findet also auch bier (val. Anm. 1) eine Singabe der Berfügungsgewalt über den eigenen Leib zu Gunften bes Underen ftatt (v. 4), so geschieht es fraft ber gottlichen Ordnung, welche die fleischliche Gemeinschaft zu einem wesentlichen Moment in der Bollziehung der Che gemacht hat (Gen. 2, 24; vgl. 1 Kor. 6, 16). Wie Paulus überhaupt die πρόνοια της σαρχός an sich für berechtigt hält (Röm. 13, 14), so ift ihm auch der Geschlechtstrieb an sich ein berechtigter und die Che die gottgeftiftete Ordnung zur Befriedigung besselben (1 Theff. 4, 4 f.)2) Da er die Fühigkeit zu völliger geschlecht= licher Enthaltsamfeit für eine besondere Gnadengabe halt, die nicht jeder hat (1 Ror. 7, 7), so verlangt er in Korinth mit Rucksicht auf die faktisch vorhandene Unenthaltjamteit, daß zur Bermeidung der Unzuchtvergehungen jeder (seil. dem die Gabe der Enthaltsamkeit fehlt) sein eigenes Gemahl habe (v. 2), und daß auch in der Che der eheliche Umgang höchstens auf furze Zeit und in Folge gegenseitiger Uebereinfunft, etwa zu asketischen Zwecken, suspendirt werde (v. 5). Wenn er aber unter besonderen Berhültniffen diesen Zwed der Che besonders geltend macht, fo folgt daraus natürlich nicht, daß dies ihr einziger Zweck ift, oder daß ihr ganzes Wefen in der fleischlichen Gemeinschaft aufgeht. Es fann feine tiefere Auffaffung ber Ghe geben, als wenn Paulus gegenüber dem Bebenken, bas christliche Cheleute haben könnten, die Ehe mit dem ungläubig gebliebenen Theile fortzuseten, geltend macht, daß nicht die Profanitat bes ungläubigen Theiles die Beiligfeit des driftlichen schäbige, sondern daß umgefehrt die Gottgeweihtheit des chriftlichen Theiles in Rraft ber gottgeordneten Lebensgemeinschaft in der Ghe auf den nichtdriftlichen übergehe. 3) Benn ferner der Apostel bei der Wiederverheirathung der Bittmen nur die eine Bedingung stellt, daß dieselbe er xvolo geschehe (v. 39), jo ichließt er bamit nicht nur aufs Beftimmtefte bie Schliegung gemischter Chen Seitens der Chriften aus, sondern er läßt die Berheirathung ausdrücklich als einen in Christo vollzogenen, d. h. als einen unter die Weihe Des religiöfen Lebens ju ftellenden Uft ericheinen.

c) Wenn jeder in den Verhältnissen bleiben soll, in welchen ihn die Berufung getroffen hat, so gilt dies auch von den Verehelichten. Wie man auch sonst über das Schließen der Ehe denke: wer einmal vers

<sup>2)</sup> Er betrachtet hier die Ehe als das Mittel, wodurch der Einzelne sich sein eigenes Gefäß, d. h. sein Organ zur Befriedigung des Geschlechtstriedes verschafft in einem Afte, in welchem er das Beib zur Bollziehung einer göttlichen Ordnung mit ihm weiht und ihm Ehre anthut (εν άγιασμῷ καὶ τιμή), statt in der Leidenschaft der Begierde, wie es dei der Hurerei geschieht, es zu mißbrauchen und zu schänden. — 3) Er beweist dies aus der dem christlichen Bewußtsein von vorn herein sessischenden Thatsache, daß die Kinder christlicher Eltern, odwohl noch nicht getauft, in Kraft des gottgestisteten Familienbandes geheiligt seien, d. h. an der Gottgeweihtheit der Eltern theilnehmen (7, 14; vgl. §. 84, d. Ann. 12). Wenn diese Aufösslung einerseits aus Klarste das Nichtvorhandensein der Kindertaufe zur Zeit des Apostels voraussetzt, so ist sie es doch offenbar andererseits gewesen, woraus fast nothwendig die Kindertaufe sich bilben mußte.

heirgthet ift, barf sich nicht scheiben (1 Kor. 7, 27), weder ber Mann vom Weibe, noch das Weib vom Manne, wofür sich der Apostel ausdrudlich auf einen Befehl des Herrn beruft (v. 10 f.; vgl. Marc. 10, 9). Auch Rom. 7, 2 fest ber Apostel als felbstverftändlich voraus, daß nur der Tod die Che löft. Auf demselben Berrenwort beruht unftreitig die Borfdrift, daß, wenn trogdem eine Scheidung vortommen follte, der geschiedene Theil unvermählt bleiben (weil feine frühere Ghe in Gottes Augen noch fortbesteht) oder sich mit dem Gatten aussöhnen foll (1 Ror. 7, 11). Diefes absolute Berbot der Chescheidung hatte eine besondere Bedeutung in dem Falle, wo von einem Chepaare nur der eine Theil sich befehrte, und dem driftgewordenen Theile wohl der Zweifel entstehen konnte, ob er mit dem nichtdriftlichen das eheliche Leben fortseten muffe oder auch nur dürfe. Hier foll nun nach der apostolischen Anwendung des Gebotes Chrifti, das fich natürlich auf dergleichen Berhältniffe nicht direft beziehen konnte, der driftliche Theil unbedingt bereit fein, das eheliche Berhältniß fortzuseten, so lange ber ungläubige irgend einwilligt (v. 12 f.). Trennte fich bagegen ber nichtchriftliche Theil vom chriftlichen, so joll biefer fich burch jenes Gebot nicht gefnechtet fühlen (v. 15);4) ihm bleibt nur übrig, seinerseits nichts zu thun, um ben Stand zu andern, in bem ihn die Berufung getroffen hat (v. 17). Es erhellt also, daß hier von keinem erlaubten Chescheidungsgrunde bie Rebe ift, sondern lediglich von bem Berhalten des driftlichen Theiles gegenüber der ihm angethanen Scheidung.

d) Paulus selbst war unverheirathet (1 Kor. 9, 5), und er für seine Person hält die völlige Enthaltung von allem geschlechtlichen Umgange sür etwas Lobenswerthes (καλόν: 7, 1), sosern ihm jede Uebung in der Ueberwindung eines natürlichen Triebes etwas sittlich Werthvolles war (9, 24—27). Er sähe es gern, wenn alle Wenschen unverheirathet wären, wie er selbst, also die Ledigen ehelos blieben und die Verwittweten nicht wieder heiratheten (7, 7 f.); ja im Grunde ist dies nur die Konsequenz der Vorschrift, daß jeder in dem Stande bleiben soll, in dem ihn die Verusung getroffen hat (v. 17). Für diese Bevorzugung der Ehelosigseit

<sup>4)</sup> Dies kann nun weder heißen, er solle die She nicht fortsetzen (Benschlag, S. 218), was er ja, wenn der andere Theil ihn verließ, ohnehin nicht konnte, noch, er dürfe sich wieder verheirathen, was im direkten Widerspruche mit v. 11 steben würde; es kann nur heißen, er solle sich kein Gewissenken darüber machen, daß seine She dem Gebote Christi (v. 10) zuwider nun doch gelöst sei. Ausdrücklich deutet der Apostel an, er dürfe sich den Frieden, in dem er berufen sei (v. 15), dadurch nicht rauben lassen; denn auch die Wöglichkeit, die ihm in Folge der Scheidung geraubt sei, eventuell den ungläubigen Theil noch zu bekehren bei der Fortsetzung der She, sei doch eine sehr zweiselhafte (v. 16).

<sup>5)</sup> Die Rücksicht auf die Fortpslanzung des Geschlechts konnte ihn an diesem Wunsche nicht hindern, da er ja die Parusse unmittelbar bevorstehend erwartete. Dennoch giebt er denselben nur als seine immerhin sehr beachtenswerthe Meinung (1 Kor. 7, 25. 40), die aber für Niemanden schlechthin verbindlich sein soll (v. 35). Er verkennt nicht, daß eine allgemeine Ersüllung des Wunsches unmöglich sein da nicht Alle die Gabe der Enthaltsauseit haben und in diesem Falle das Heirathen sogar Pflicht sein kann (not. b). Aber Paulus konnte nach seiner Individualität nicht anders urtheilen, als daß Nichtheirathen besser (v. 38) und seliger (v. 40) sei. Handelt es sich also 3. B. darum, ob ein Vater seine Tochter verheirathen soll, so kommt es zunächst

macht er zunächst geltend, daß die Che nothwendig in eine Menge irdischer Angelegenheit verwickelt und unsere Sorge auf sie zieht. Dadurch wird das Interesse, das gang Christo angehören soll, getheilt zwischen ihm und bem Gatten, mahrend der Chelose volle Freiheit hat, fich der Sache Chrifti und seinem Dienst allein mit Leib und Seele zu ergeben (v. 32-34; val. Matth. 19, 12). Freilich weiß Paulus fehr wohl, daß es ein execv yovaixas ws un exortes giebt, d. h. ein folches, wobei der Mensch innerlich frei und unbehindert bleibt durch das eheliche Verhältniß (v. 29). Allein wenn die Weltveriode bis zur Parufie ausdrücklich abgefürzt ift, damit man lerne, fich innerlich von allen weltlichen Berhaltniffen zu befreien und so auf die Parusie vorzubereiten (v. 29-31), so erschwert man fich diese Aufgabe nur, wenn man noch neue berartige Berhältniffe sich aufburdet. 6) Dazu tam, daß der Parusie eine Zeit schwerer Bebrängniffe vorhergeben follte, die natürlich in den gebundenen Berhaltniffen bes ehelichen Standes noch harter empfunden werden mußten, als im ledigen Stande (v. 26). Daber fann Baulus mit Recht fagen, es fei nur Schonung gegen fie, wenn er ben Jungfrauen durch den Rath, ehelos ju bleiben, bie Bedrangniffe, welche fie als Chefrauen in jener Zeit wurden zu erfahren haben (vgl. Matth. 24, 19), ersparen wolle (v. 28). geichieht nur zu ihrem Beften, wenn er durch denfelben die Drangfale der Endzeit und die ungetheilte Singabe an den Berrn ihnen erleichtern will (v. 35); und hierin eben liegt es begründet, daß das Richtheirathen beffer und feliger ift (v. 38. 40). Sehen wir fo die Anschauung des Apostels über die Stellung des Chriften ju den Ordnungen bes naturlichen Lebens überall bedingt durch den Blick auf den nahe bevorftehenden Abichluß der Beltentwicklung, fo leitet dies naturgemäß zur Darftellung feiner Eschatologie über.

darauf an, ob in dem Naturell berselben eine objektive Nöthigung dazu liegt; ist diese nicht vorhanden und der Bater auch subjektiv fest überzeugt von dem Borzug des eheslosen Standes, so thut er gut, wenn er sie nicht verheirathet (v. 36 f.). Das Heirathen aber ist nicht nur keine Sünde (v. 28. 36), es ist sogar ein xadws nowed (v. 38). — 6) Offendar ift es also hier, wie §. 94, b, der Glaube an die Nähe der Parusie, was den Apostel gar nicht dazu kommen ließ, die Frage aufzuwersen, od nicht die She, richtig aufgefaßt und geführt, die Ehegatten gegenseitig in dem uspeuwär ta rod woplov vielmehr fördern als hindern kann. Und so gewiß die Ersahrung tausenbfältig das Gegentheil zeigt, so erkennen wir doch in der Art, wie Paulus dasselbe ausschließlich geltend macht, die Ersahrung seines eigenen Lebens, in welchem gerade seine Freiheit von Familienbanden ihm die ungetheilte Hingabe an die Sache seines Herrn ermöglichte.

# Zehntes Kapitel.

## Die Eschatologie.

Bgl. R. Stähelin, Zur paulinischen Eschatologie (Jahrb. f. beutsche Theol. 1874, 2). R. Kabisch, die Eschatologie des Paulus, Göttingen 1893.

## §. 96. Die Errettung und das Leben.

Auf die bereits in Christo ersahrene Gnade Gottes gründet sich die Hossprung, die in dem Christen durch den heiligen Geist gewirst wird. a) Ihr Gegenstand ist die Errettung vom ewigen Verderben, die freilich erst bei der Wiederfunst Christi ersolgt, aber dem Gläubigen in der Hossprung so gemiß ist, daß er sich bereits errettet weiß. b) Als Erretteter empfängt er das ewige Leben, welches ebenso wegen der zugerechneten, wie wegen der fastisch in ihm gewirsten Gerechtigkeit, ebenso wegen der Wirssamseit des Geistes in ihm, wie wegen seiner Lebensgemeinschaft mit Christo dem Gläubigen zu Theil werden muß.c) Der seibliche Tod hat dadurch seine Bedeutung verloren, sosern er nur noch dazu dienen kann, die Christen zu einer höheren himmlischen Gemeinschaft mit dem Herrn zu führen.d)

a) Im Gegensatz zu bem ungläubigen Jubenthum, bas sich mit eitlen Hoffnungen täuscht (Röm. 2, 3), rühmt sich der Chrift, in welchen die Trübsal nur immer aufs Neue Geduld und Bewährung gewirkt hat, einer Hoffnung, die nicht beschämt, indem fie zulett durch den Erfolg als nichtig dargethan wird (5, 4 f.); benn fie ift auf die Liebe Gottes gesgründet, deren bereits erfahrene Beweise auf ihre noch in der Hoffnung erwarteten ferneren Beweisungen mit Sicherheit schließen laffen (v. 8-11. 8, 30-32). Es liegt nämlich im Wesen ber Hoffnung, daß ihr Gegenftand nicht vor Augen liegt, sondern in Geduld erwartet werben muß (v. 24 f.); aber dennoch erfüllt sie das Herz mit Freude und Zuversicht (12, 12. 2 Kor. 3, 12). Umgekehrt, je mehr Gott, der allein die Hoffnung wirken kann (vgl. 2 Theff. 2, 16), unsere Herzen im Glauben mit Freude und Friede erfüllt, um fo mehr machft die Soffnung in uns (Röm. 15, 13), die in Chrifto beruht (v. 12), weil wir in dieser lebendigen Erfahrung unferes Heilsstandes das Unterpfand haben, daß wir das lette Ziel beffelben erreichen werden. Als bas britte Hauptmoment bes fubjeftiven Chriftenlebens (neben dem Glauben und der Liebe: 1 Ror. 13, 13; vgl. 1 Theff. 1, 3. 5, 8. Rol. 1, 4 f.) kann aber bie Hoffnung, wie alles, was zum Beftande beffelben gehört, nur gewirft und gemehrt werden durch die Kraft des heiligen Geiftes, der uns ber göttlichen Liebe gewiß macht (Röm. 5, 5. 15, 13. Gal. 5, 5) und felbft bas Angeld der noch zu erwartenden Liebesbeweise Gottes ift (§. 83, c). Schon hiernach liegt der Schwerpunkt des paulinischen Systems nicht in der Hoffnungslehre, sondern in dem bereits in Christo empfangenen und im Glauben angeeigneten Seil; und bas Gigenthumlichfte an der Geftaltung

der Hoffnungslehre bei ihm ist die Art, wie er sie immer wieder an die Grundthatsachen seiner Heilslehre anknüpft und aus ihnen ableitet.

- b) Der Gegenstand ber Christenhoffnung ift, wie wir es übereinstimmend mit der urapostolischen Berkundigung schon in den Theffa-Ionicherbriefen fanden (S. 61, b), die meffianische Errettung, da ATliche Stellen, die von dieser handeln, unmittelbar auf die Chriften angewandt werden (Röm. 9, 27. 10, 13; vgl. Jes. 10, 22. Joel 3, 5). Diese Errettung (σωτηρία) ist nach Röm. 10, 9 f. das Ziel des christlichen Glaubens und Befennens, wie nach 1, 16. 1 Kor. 1, 21. 15, 2 bas Ziel aller Birtfamteit bes Evangeliums. Auch hier bezeichnet owrnela nicht die Seligfeit im positiven Sinne und nicht die Errettung von irgend welchen gegenwärtigen (leiblichen oder geiftlichen) llebeln, jondern ausichließlich die Errettung vom göttlichen Borne (Rom. 5, 9; vgl. 1 Theff. 1, 10), vom Tode (2 Kor. 7, 10) oder von dem ewigen Berderben, das Ror. 1, 18. 2 Ror. 2, 15 ihren Gegensatz bilbet, also von dem Ende, Die nach S. 66, d Alle trifft, die nicht zur Gerechtigfeit gelangt find. Sie erfolgt bemnach am Tage ber Wiederfunft Christi (1 Ror. 5, 5. Him. 13, 11), wo durch ihn (5, 9; vgl. 1 Theff. 5, 9) bas Gericht Gittes enticheidet, wer dem Berderben verfallen und mer von bemfelben errettet werden joll, um die erhoffte Endvollendung zu empfangen, für die wir errettet find (Rom. 8, 34). Die Errettung ift also eine schlechthin Bufinftige; aber es liegt im Befen diefes rein negativen Begriffes, bag, went die Bedingungen der zufünftigen Errettung vollständig erfüllt find, der Menich sich gerettet weiß, obwohl dasjenige, wovon er errettet werden foll, erft in der Zukunft eintritt und damit auch erft die volle Realität ber Erettung felbit. In diefem Sinne ift ben Beiben bereits die Errettung zu Theil geworden (11, 11), wir wiffen uns errettet für die erhoffte Endvollendung (8, 34), ber Tag ber Errettung ift ichon ba (2 Kor. 6, 2); benn indem das Evangelium die Gerechtigfeit darbietet, beren Mangel allein bem Berderben verfallen läßt, muß es heilsträftig fein zur Errettung für den Gläubigen (Röm. 1, 16 f.). Wer darum durch die evangelisch Berkündigung zum Glauben gebracht wird, der wird eben damit geretet (1 Kor. 7, 16 f. 9, 22. 10, 33. Röm. 11, 14. 26. 10, 1). Bir haben hier nur daffelbe Ineinandersein von Gegenwart und Zufunft, bas wir in der Lehre Jesu und Betri (§. 15, c. 51, c) beobachteten.
  - c) Das psitive Korrelat zu dem negativen Begriff der σωτηρία ift der Begriff der ζωή, die wir übereinstimmend mit der urapostolischen Berkündigung saon in den Thessalonicherbriesen als Gegenstand der Christenhossnung nuden (§. 64, d). Daß das Evangelium eine Gottesskraft zur Errettung ist, wird dadurch begründet, daß es eine Gerechtigkeit offenbart, deren Folg das Leben ist (Köm. 1, 16; vgl. 5, 10: σωθησόμεθα έν τη ζωή; 2 Kor. 2, 15 f.: έν τοῖς σωζομένοις εἰς ζωήν). Das Grundgeset der göttligen Gerechtigkeit, wonach der Gerechtigkeit das Leben zu Theil wird (§. 65,  $\ell$ ), ist im Christenthum nicht ausgehoben; dem aus Gnaden gerecht Gesprohenen wird das Leben zuerkannt (Köm. 5, 21: η χάρις βασιλεύει διὰ ἀχαιοσύνης εἰς ζωήν αἰώνιον; vgl. v. 17 f.: διχαίωσις ζωής), wie den, in welchem durch die Erlösung aus der

Sündenknechtschaft bie Gerechtigkeit auch faktifch hergestellt ift (6, 22), nur daß das auf diesem Wege erworbene emige Leben immer eine Gnaden= aabe Gottes bleibt, die wir in Chrifto empfangen (v. 23). 1) Run wird aber bie fattische Gerechtigkeit im Menschen gewirkt durch ben Beift, und badurch ergiebt fich eine neue Begrundung für die Hoffnung des Lebens. Denn ber Beift mar es ja, nach welchem Chriftus im Tode nicht bleiben fonnte (g. 78, d); zu seinem Wesen gehört es, daß er ζωοποιούν ift (1 Kor. 15, 45. 2 Kor. 3, 6), weshalb er Rom. 8, 2 der Geift des Lebens heifit, beffen Trachten bas Leben ift (v. 6. 13), von bem ber wir ewiges Leben ernten (Gal. 6, 8). Sat dieser Beist erft in uns ein neues Geiftesleben gewirft, fo tragen wir um der ihm eignenden Gerechtigfeit willen ein Leben in uns, das erhaben ift über den Tod, dem der Leib um der Sunde willen verfällt (Röm. 8, 10); 2) und auch in diesem Sinne fann man fagen, daß der Beift das Angeld ber gufünftigen Bollendung ift. Durch feinen Geift treten wir aber mit Chrifto in Lebensgemeinschaft, und ein Leben in Gemeinschaft mit dem auferstandenen Chriftus, ber nicht mehr sterben kann (v. 9 f.), auch wenn es zunächst erst ein neues fittliches Leben ift, trägt in fich felbft die Gemahr feiner emigen Dauer.

d) Ausdrücklich will Röm. 8, 10 (vgl. not. c) hervorheben, diß das Sein Christi in uns, wie natürlich erst am Abschlusse des irdischen Lebens klar werden kann, zwar darin nichts ändert, daß der Leib (dam) todt ist um der Sünde willen, wohl aber der durch ihn (oder seinen Gist) in uns geweckte Geift seinem Wesen nach Leben ist, also wahres Eben auch in sich trägt, wenn der Leib todt ist. Der leibliche Tod hat darum sir den Christen seine Bedeutung verloren; das Leben, dessen nach v. 13 theilhaftig wird, ist dem leiblichen Tode entgegengesett, as ob bieser sür ihn völlig fortfällt. Dieser Tod kann ihn nicht mehr win der

<sup>1)</sup> Es folgt ichon aus ber ausbrücklichen Rennung bes ewigen Lebens daß jene Korrelation von Gerechtigfeit und Leben fich nicht auf bas neue fittliche Lebn bezieht, wie Schmid (II, S. 245) und Megner (S. 200) annehmen, in welchem Sime fie auch eine leere Tautologie ergabe. Das neue fittliche Leben wird überhaupt in unferen Briefen nur im Gegenfat ju bem Geftorbenfein mit Chrifto (vgl. Rom. 3) als Leben im pragnanten Sinne bezeichnet. Außerdem tommt Gyo Rom. 7, 9 in netaphorifchem Sinne vor, wo bas Gedankenspiel, bag ber Menich lebt, fo lange bie Sunde in ihm tobt ift, und ftirbt, fobalb biefe auflebt, die Darftellung bestimmt. Webe 1 ftor. 15, 22, noch Rom. 5, 10 (Geg, S. 106. 191) ift von neuem fittlichen Leben die Rede, geschweige benn in dem ζωοποιήσαι (Jal. 3, 21 (Jimmer, S. 283). — 2) In diefer Stelle tann nveoux nur das neue in uns durch den Beift gewirte Beiftesleben bezeichnen (g. 86, b), nicht ben empfangenen Beift felbft, wie hofman (g. b. St.) will, weil diefer an fich Leben ift und nicht um Gerechtigkeit willen (vgl R. Schmidt, S. 36); aber auch nicht, wie Schmidt will, ben natürlichen Beift bes Nenfchen, weil ja nur bon folden bie Rede ift, in benen Chriftus ift. Daraus folgt binn aber auch, baß bie δικαιοσώνη nicht mit Geß, S. 192 von der zugerechneten Gerechigkeit verstanden werden fann, sondern nur von der habituellen, weil nur diefe, nie aber jene, von der Ginwohnung Chrifti in uns (burch feinen Beift) abgeleitet wir' (vgl. §. 84, d). Endlich aber tann auch ζωή im Gegenfat zu bem von bem Leibe olegefagten vexpov unmöglich bloß die Lebensfräftigfeit bes drifflichen Beifteslebens berichnen im Gegenfat ju ber früheren Leblofigfeit und Dhnmacht bes gottverwandten Diebes im Menfchen (Benfchlag,

Liebe Gottes scheiben (v. 38), er kann das Leben in der Gemeinschaft mit dem über den Tod erhabenen Chriftus nicht mehr aufheben (6, 8-10). Der leibliche Tod ist baber für ben Christen kein Tod mehr, er ift nur noch ein Uebergangszustand, aus welchem er zu einem höheren Leben erwacht, ein Zuftand seliger Ruhe, wie ber Schlaf (xoruaobai: 1 Kor. 7, 39. 11, 30. 15, 6. 18. 20. 51; val. 1 Theff. 4, 13—15).3) Auch abgesehen von der Auferstehung aus dem Tode nämlich beginnt mit dem leiblichen Tode für den Chriften unmittelbar ein Zuftand der Seligkeit in der durch das Fleischesleben nicht mehr gehemmten und getrübten Gemeinschaft mit Christo; sonft könnte der Apostel sich nicht fehnen, έκδημήσαι έκ τοῦ σώματος καὶ ἐνδημήσαι πρὸς τὸν κύριον (2 Rov. 5. 8), und mit diefer Sehnsucht das Berlangen ftillen, die Parufie gu erleben, um der Erfahrung des leiblichen Todes überhoben zu werden (v. 4: val. Phil. 1, 21. 23).4) Dag im Ganzen so felten auf diesen Zwischenzustand zwischen Tod und Auferstehung reflektirt wird, liegt baran, daß Paulus mit der damaligen Generation die Wiederfunft Chrifti noch ju erleben hofft (§. 63, d), für dieselbe also die Frage nach demfelben höchstens hypothetisch in Betracht tam. Wenn Baulus 1 Ror. 15 gegen die Auferstehungsleugner so polemifirt, als sei mit der Leugnung der Auferstehung jede (wenigstens jede felige) Fortbauer nach dem Tode geleugnet (v. 18 f. 32), jo ift zu erwägen, daß ihm mit der Leugnung ber Möglichkeit einer Auferstehung auch die Auferstehung Christi fiel (v. 13. 16),

<sup>3)</sup> Bei biefer bilblichen Ausbrucksweise (vgl. Matth. 9, 24) ift feineswegs mit Ufteri, S. 368 an die Borftellung eines wirklichen Seelenschlafes zu benten, ba bas Schlafen nur ben Begeniat bilbet ju bem thatigen Leben im Leibe (vgl. Biebermann, S. 299). - 4) Daraus folgt, daß feineswegs erft, als dem Apostel unter der Todesgefahr 2 Kor. 1, 8 ff. der Gedanke an das Martyrium nahe trat, fich ihm diese Borftellung von einem feligen Leben bei Chrifto unmittelbar nach bem Tode bildete und alle feine eschatologischen Borftellungen umgestaltete (Sabatier, S. 153-57. Benichlag, S. 266 f.). Schwerlich aber bachte Paulus bei biefer Gemeinschaft mit Christo bie Seele bes Gläubigen im Sades, ber nach Rom. 10, 7 im Abgrund gedacht wird (vgl. Phil. 2, 10: xaray bovoc), ba ja ber erhöhte Chriftus im himmel ift; eber wohl im Paradiefe (2 Ror. 12, 4), bas feinesfalls (wie Luc. 23, 43) im Sades, fondern jenseits bes britten himmels (v. 2), also in ber eigentlichen Bohnftatte Gottes ju fuchen ift. Daß Baulus 2 for. 5 die Befleibung mit einem himmlischen Leibe gleich nach bem Tode eintretend benkt (mas erft ben von Pfleiberer, Urchriftenth., G. 293 ff. angenommenen Biberipruch mit der Auferstehungslehre ergeben wurde, wenn man nicht mit Megner, S. 284, Lechler, S. 384 gu ber gang unbiblischen Borftellung einer Bwijchenleiblichkeit greifen will), folgt weder aus v. 1, wo das Borhandensein des Auferstehungsleibes im himmel (έχομεν - èν τοίς οδρανοίς) nur ber Ausbrud für ben der hoffnung ibeell gegenwärtigen Befit ift (vgl. Matth. 5, 46. 6, 1), ber um fo naber lag, als ja Chriftus diese vertlärte Leiblichfeit bereits empfangen hat, eine folche also potenziell für die Gläubigen bereits vorhanden ift, noch aus v. 3, wo nach ber richtigen Lesart und bem Busammenhang nur die Boraussetzung ausgedrückt fein fann, daß Die Befleidung (mit jener himmlischen Behaufung) uns wirklich ber (gefürchteten) Bloge bes leiblosen Buftandes enthebt. Bielmehr geht ja die gange Erörterung von der Boraussetzung aus, daß nur die, welche die Parufie erleben, nicht ausgekleibet (b. h. fterben), sondern überkleidet werden (v. 2), fie fann also nicht eine ber Barufichoffnung widersprechende Borftellung von einer gleich mit dem Tode eintretenden Bollendung enthalten.

und daß dann auch von keiner Gemeinschaft mit dem lebendigen Chriftus mehr die Rede sein konnte. 5)

#### §. 97. Die Auferstehung und das Erbe.

Bgl. Fr. Köstlin, die Lehre des Apostel Paulus von der Auferstehung (Jahrb. f. deutsche Theol. 1877, 2).

Die Besiegung des Todes vollendet sich erst durch die Auserweckung, welche wegen der Lebensgemeinschaft mit Christo, wie wegen des in ihnen wohnenden Geistes Gottes den Gläubigen zu Theil werden muß. a) Die Auserstehung aber bringt ihnen eine durchaus neue Art von Leiblichkeit, welche, von aller Bergänglichkeit und Schwachheit besreit, im Glanze himmlischer Herrlichkeit leuchtend, ganz Organ des Geistes geworden ist. d) Wit diesem verklärten Auserstehungsleibe empfangen die Christen Theil an der göttlichen Herrlichkeit und treten damit in die volle Erbschaft der Gotteskinder ein. c) Endlich empfangen sie auch das dem Abraham und seinem Samen zugesagte Besitzthum im vollendeten Gottesreich und in der Mitherrschaft mit Christo. d)

a) In der rein geiftigen Gemeinschaft mit Christo kann die letzte Vollendung des Christen noch nicht liegen, weil die Leiblichkeit eine wesentsliche Bedingung vollen Ledens ist; und da ihre Auflösung im Tode Folge der Sünde ist, so muß dieselbe in der Vollendung der Erlösung wieder aufgehoben werden. Dan der Hoffnung auf eine Auferstehung stimmt num zwar Paulus mit dem pharisäischen Judenthum überein (vgl. Act. 23, 6. 24, 15. 21); aber auch diese Hoffnung hat doch erst in Christo eine feste Grundlage erhalten. Es liegt in dem Begriffe Christials des Heilsmittlers, daß, wenn er von Todten auferstanden ist

<sup>5)</sup> Dann blieb freilich nur das trübe Schattenleben des Hades übrig, das schon ursprünglich im jüdischen Bewußtsein kein wahres Leben und kein Gut war. Dagegen konnte ein Leben in der Gemeinschaft mit dem erhöhren Christus kein unseliges mehr sein, wenn auch noch nicht die volle Seligkeit; denn Paulus kann sich, wie seine ganze Zeit, ein geschöpfliches Leben im vollen Sinne ohne Leiblichkeit nicht vorstellen, so daß also jene zunächst noch rein geistige Gemeinschaft mit Christo die letzte selige Vollendung noch nicht sein kann (vgl. §. 97, a). Wenn Paulus die Thessander über das Schicksal ihrer Verstorbenen nicht mit Verweisung auf jene vorläufige selige Gemeinschaft, sondern mit ihrer Auserschung bei der Parusie tröstet, so liegt das daran, daß dieselben nach 1 Thessa. 4, 15 hauptsächlich darüber besorgt waren, ob jene nicht gegen die, welche die Parusie erleben sollten, in Nachtheil kommen würden (§. 64, c). Er kann also nur von ihrem Schicksal in diesem Zeitpunkte reden.

<sup>1)</sup> Prinzipiell ist der Erlöse von dem Tode als der Strase der Sünde befreit, völlig sertig gemacht dazu, auch ohne den Tod der Vollendung theilhaftig zu werden (2 Kor. 5, 4 f.), wie denn auch Alle, welche die Parusie erleben, den Tod nicht schmecken werden. Aber da der Tod erst als der letzte Feind besiegt wird (1 Kor. 15, 26), so missen die dahin noch Alle sterben und können erst bei der Parusie auserweckt werden, wo dann mit der Wiederausschung des Todes bei den inzwischen Gestorbenen der volle Triumph der Erlösung errungen ist (v. 54 f.).

(1 Ror. 15, 20), damit nicht nur erwiesen ift, daß es eine Todten= auferstehung überhaupt giebt (v. 12), etwa für ihn allein, sondern daß er als der Erstling der Entschlafenen (vgl. not. d) auferstanden ift, die gleich ihm die Auferstehung zu erwarten haben, weil, wie durch einen Menichen Tod, so auch durch einen Menschen Todtenauferstehung vermittelt fein mußte (v. 21). Diefelbe Allmacht, mit welcher Gott Chriftum auferweckt hat, wird auch uns auferwecken (6, 14). Für den Einzelnen aber liegt ber Grund diefer Soffnung in feiner Lebensgemeinschaft mit Chrifto. Bie in der Lebensgemeinschaft mit Adam Alle fterben, fo werden auch er to Xocoto Alle (d. h. natürlich Alle, die mit ihm in Lebens= gemeinschaft stehen, mas Benschlag, S. 275 übersieht) lebendig gemacht, d. h. nach dem Zusammenhange mit v. 21 auferweckt werden (15, 22); benn um mit dem Auferstandenen vollkommene Gemeinschaft zu haben, wie den Gläubigen ichon in den Theffalonicherbriefen in Aussicht gestellt wird (S. 64, d), muffen auch fie auferweckt werden. So erft können fie an dem Leben des Auferstandenen vollkommen Antheil nehmen, in welchem fie sich nach Rom. 5, 10 ale Gerettete befinden follen (σωθησόμεθα έν τη ζωη αυτού). Andererseits fommt auch hier der Besitz des Geistes in Betracht, durch welchen die Lebensgemeinschaft mit Chrifto vermittelt wird. Benn nämlich der Geift beffen, der Jesum von den Todten erweckt hat, in und wohnt, jo wird der, welcher Chriftum von den Todten erweckt und deshalb auch die Macht hat, Andere zu erwecken, auch unsere sterblichen Leiber lebendig machen um seines Beistes willen, ber in uns mohnt (8, 11), d. h. weil ein σωμα, das er trot feiner Sterblichfeit gewürdigt hat, die Wohnung seines Beistes zu sein, nicht für immer bem Tode verfallen fann. Go muß fich die Herrichaft des lebendigmachenden Geistes, nachdem er dem avevua des Gläubigen ein un= vergängliches Leben mitgetheilt hat (v. 10), endlich auch bis auf die Leiblichfeit des Menschen erstrecken. Es find also dieselben bereits erfahrenen Beilsthatjachen, welche die Auferstehung, wie das Leben überhaupt (vgl. not. c), verbürgen.

b) Die Auferstehung, welche Paulus erwartet, ift aber feinesmegs, wie die von den Juden erwartete, eine bloge Biederherstellung der diesfeitigen Leiblichfeit. Was schon in der Lehre Christi angedeutet liegt (§. 34, b), hat er weiter entwickelt. Er veranschaulicht ben Bergang berfelben an dem Gleichnig vom Samentorn, bas ber Bermejung verfallen muß, damit ein Pflanzenleib daraus hervorgeben fonne, ber ein gang neuer ift (weil bas Samentorn überhaupt noch feinen Leib hatte, fonbern ein youvos xóxxos war) und doch ein dem bestimmten Samenkorn eigenthumlicher (1 Kor. 15, 36-38). So ist es der der Bermesung verfallene Leib des bestimmten Menichen, der in der Auferstehung wiederbelebt wird, und boch wird er feiner Beschaffenheit nach ein durchaus neuer, wie es ja auch sonft febr verschiedene σώματα giebt nach ben verichiebenen Stoffen, aus benen fie beftehen, und nach ber verschiebenen Herrlichkeit, die ihnen eignet (v. 39-41). Die spezifische Beschaffenheit Des Auferstehungsleibes versucht der Apostel durch verschiedene Gegenfate anschaulich zu machen. Un die Stelle der Bergänglichfeit, die in der Bermejung des Rörpers im Grabe am grellften zur Ericheinung fommt

(φθορά), tritt nach v. 42 die Unvergänglichkeit (άφθαρσία), was Röm. 8, 23 als die Erlöjung des Leibes von der dovdela the plogas (v. 21) bezeichnet wird. Un die Stelle der Unehre, die dem gebrechlichen Rörper an fich eignet und am stärksten den verwesenden Leichnam trifft, tritt nach 1 Ror. 15, 43 die δόξα, d. h. die mit der höchsten Chre verbundene himmlische Lichtsubstanz des Auferstehungsleibes (vgl. Röm. 2, 7, wo fie ebenfalls mit der ag Jagoia verbunden wird). Un die Stelle der Schwachheit, die im Leichnam als völlige Kraftlosigkeit erscheint, tritt die Kraft= fülle (1 Kor. 15, 43). Alles aber faßt v. 44 zusammen in den Grundgegensatz, wonach die Leiblichkeit, welche von dem aus Erdenstoff geschaffenen Adam stammte, irdischer (v. 47 f.) und darum psychischer (v. 45 f.) Art war, mahrend die von dem himmlischen zweiten Menschen stammende himmlischer (v. 48) und barum pneumatischer Art sein wird. Damit ist ebenso die Unvergänglichkeit wie die Kraftfülle, vor allem aber jener himmliche Lichtglanz gegeben, der den Geifteswesen eignet, die den Simmel bewohnen; und in dieser verklärten Leiblichkeit hat erft der Beift ein ihm vollkommen entsprechendes Organ gefunden. 2)

c) Mit dieser verklärten Leiblichkeit aus himmlischer Lichtjubstanz ist der Gläubige zu der göttlichen Herrlichkeit  $(\delta\delta\xi\alpha)$  gelangt, die schon bei Petrus (§. 50, c. Anm. 6) und in den Thessalierbriesen (§. 64, d) das letzte Ziel der Christenhoffnung bildet (Röm. 5, 2: êlnis rīs δόξης), zu welchem die Christen von vorn herein bestimmt sind (8, 18. 9, 23. 1 Kor. 2, 7; vgl. 2 Kor. 4, 17). Paulus hat hier, wie so oft, einer allgemeineren und unbestimmteren Borstellung der urapostolischen Berskündigung einen bestimmteren Sinn im Zusammenhange seines Systems ausgeprägt. Da nun Christus dei seiner Auserstehung diese göttliche Herrlichse teit zuerst empfangen hat, so werden die Auserstandenen, die das Bild des Sohnes Gottes, auf daß er der Erstgeborene unter vielen Brüdern

<sup>2)</sup> Bahrend Geg, S. 113 ben Leib des auferstandenen Chriffus, bem die Leiber der Auferstandenen gleichartig werben follen, der Substang nach mit dem ins Grab gelegten identifd bentt, bentt Solften, G. 132 f. Unm. benfelben als einen gang neuen, ohne reale Beziehung zu bem im Grabe gebliebenen alten. Aber ba 1 Kor. 15, 50 unwiderleglich beweift, daß die irbifd-fleifdliche Stofflichkeit (capf nat alua) dem Auferftehungsleibe nicht mehr eignen fann, fo bleibt nur die Borftellung übrig, bag die individuelle Organisation, welde die Geele in dem irdisch-fleischlichen Leibe besag, fich nun in bem Gubstrat ber himmlischen Lichtsubstang ausprägt, wobei es ber Sache nach fich gleichbleibt, ob bies burch ben Aft der Bermandlung (§. 99, a) ober burch bie Biederbelebung (Auferweckung) ber im Grabe verweften Leiblichkeit geschieht. Es handelt fich hier weber um eine völlige Reuschöpfung, noch um bloge Umbildung, was ber Apostel eben durch das Gleichniß vom Samentorn vorstellig zu machen sucht. Die verklarte Leiblichkeit ist ein von Gott selbst herrührendes Bauwerk, eine oixía axesponointos alwriog (2 Ror. 5, 1), die für die hoffnung bereits ideell im himmel vorhanden ift (vgl. §. 96, d. Anm. 4), um bei ber Auferstehung zugetheilt zu werben. Benfchlag, €. 262 bestreitet trot des Gegensates die Beziehung des aneiperat auf das Begrabenwerden, um ben Bedanfen beraus ju bringen, daß die irbifche Lebensentfaltung nur die Aussaat ift, aus welcher Gott nach ihrem Untergange im Tode die Ewigfeitsgestalt ber Perfonlichkeit bildet.

sei (Röm. 8, 29). Wie Chriftus selbst, so find auch fie bamit in ben Besit des höchsten väterlichen Gutes und damit in das volle Recht der Kindschaft eingetreten (v. 23), so daß sie nun erst vollkommen als Söhne Gottes offenbar geworden find (v. 19), weil fie volltommen theil= haben an Allem, mas der Sohn Gottes hat (1 Kor. 1, 9: xocrwria τοῦ νέοῦ). Damit aber ergiebt sich eine neue Begrundung für diefes Stud der hoffnungslehre. Es liegt im Wefen des Sohnesverhältniffes. namentlich wenn daffelbe, wie im Begriff der Adoption, vorwiegend von feiner rechtlichen Geite gefaßt wird, daß es ein Unrecht auf das Erbe, d. h. auf den Befit der väterlichen Guter verleiht (Gal. 4, 7: et vlos, xai x2190vouos). Darnach find die Chriften Erben Gottes und Mit= erben Chrifti, der zuerft in den Befitz Diefer Guter getreten ift (Rom. 8, 17); und daß der Apostel dabei hauptsächlich an die Theilnahme an der göttlichen dosa denkt, erhellt aus dem Zusammenhange (eva gerdogaodouer). Wie die Rechtfertigung das Leben (§. 96, c), so verburgt ihre Folge, die Adoption, die Theilnahme an der göttlichen dosa als dem zweiten Sauptstücke der Chriftenhoffnung, in welchem fich die gange Seligfeit und Berrlichfeit jenes ewigen Lebens in eine große Unichauung jujammenfaßt. Sofern aber ber Beift es ift, der uns ber Rindschaft gewiß macht, erhellt auch von diefer Seite, wie er das Siegel und Angeld ber zufünftigen Bollendung ift.

d) Benn Baulus ben Begriff ber \*Angovouia, ber bei Betrus (8. 50, c) nur das den Chriften bestimmte Besithum bezeichnet, zur Bezeichnung bes den Gottesfindern beftimmten Erbes zugespitt hat, fo zeigt fich hier nur berselbe Fortschritt lehrhafter Ausprägung urchriftlicher Borftellungen, die wir eben bei dem Begriffe ber dosa beobachteten. Es läßt fich aber auch der Uebergang von jener ursprünglichen zu dieser so zu fagen dogmatisch-technischen Bedeutung noch beutlich nachweisen. Ursprünglich war bem Abraham und feinem Samen ber Beltbefit, in bem Baulus wohl nur ben Thpus des vollendeten Gottesreiches fieht, jugefagt (Röm. 4, 13); ihm war diefe Angovoula aus Gnaden geschenkt (Gal. 3, 18). Wenn nun aber seine Nachtommen als \*Angovopor bezeichnet werden (Rom. 4, 14), fo tritt bier bereits der Gedante hervor, bag ber Same Abrahams fraft feines Kindesverhältniffes zu Abraham ein Unrecht an bas dem Bater gehörige Befitthum hat, alfo die Borftellung des Erbes. Wird bagegen als der Same Abrahams Chriftus gedacht (Gal. 3, 16. 19), der ja als der erhöhte xigeos zuerst der Weltherricher (oder ber Herr bes Messiasreiches) geworden ift, so find die Christen in Folge ihrer Lebensgemeinschaft mit Christo mit eingeschloffen in ben Samen Abrahams und somit κατ' ἐπαγγελίαν κληρονόμοι (v. 28 f.) In beiden Wendungen führt aber dieje Gedankenreihe nicht auf den Besitz ber göttlichen δόξα, sondern auf den des vollendeten Gottesreiches (5, 21. 1 Ror. 6, 9 f. 15, 50), wie es Christus und die Urapostel (§. 34. 50, c. 57, d) verfündigt haben (vgl. §. 64, d). Ja, ba Chriftus in biefem Gottesreiche herrscht, kann die Lebensgemeinschaft mit ihm in ihrer Bollendung als ein Mitherrschen mit Chrifto (1 Ror. 4, 8. Rom. 5, 17) in Diesem Reiche bezeichnet werden; und da die Funktion des Herrschers nach morgenländischen Begriffen auch die des Richters einschließt, kann auch biefe den Gläubigen beigelegt werden (1 Kor. 6, 2 f.; vgl. Matth. 19, 28).

## §. 98. Die Biederfunft Chrifti und das Gericht.

Die Verwirklichung der Christenhoffnung knüpft sich an die Wiederstumft des Herrn in seiner Herrlichkeit, die Paulus immer noch mit der gegenwärtigen Generation zu erleben hofft, der aber eine schwere Drangsalszeit und die Ueberwindung aller gottseindlichen Mächte vorhergehen soll. a) Der Tag der Parusie ist zugleich der messianische Gerichtstag, wo Gott durch Christum entscheiden wird, wer bewährt erfunden wird und wer nicht. b) Die Norm aber, nach welcher darüber entschieden wird, kann nur die von Gott geforderte Gerechtigkeit sein. c) Selbst der Gesichtspunkt der äquivalenten Vergeltung im Gericht steht mit der paulinischen Gnadenlehre nicht im Widerspruch, zumal derselben ausdrücklich ihr eigentzlich rechtlicher Charakter abgestreift ist. d)

a) In dem Maße, in welchem es dem Apostel in seinen Hauptbriesen um die Darlegung des in Christo bereits erschienenen Heiles zu thun ist, tritt die Verkündigung der Wiederkunft Christi, wie wir sie in den Thessandierbriesen so farbenreich geschildert fanden (§. 64, a), zurück. Dennoch sindet sich auch hier die Vorstellung von einem Kommen des Herrn (1 Kor. 4, 5. 11, 26. 16, 22), dei welchem er in seiner Herrichteit offendar wird (1, 7: ş ånoxádvyles rov xvosov zuvov Insov Azovov). Wie nahe der Apostel dies Kommen des Herrn erwartet, erhellt am deutlichsten aus Köm. 13, 11, wonach trot der kurzen Zeit, welche seit der Bekehrung der Christen verstrichen ist, bereits die mit der Parusie eintretende Errettung sich genähert hat, so daß nun der Tagesandruch der Vollendungszeit unmittelbar nahe ist (v. 12). Der Apostel redet sogar, wie in den Thessalomicherbriesen (§. 63, d), in der bestimmten Voranssetzung, daß er und die gegenwärtige Generation die Parusie noch erleben werden (1 Kor. 15, 52: ob vexod dysog hisovral — xad huers åddangoverda.

<sup>1)</sup> Der Terminus παρουσία, der häusig von der Ankunst oder Anwesenheit eines Menschen vorsommt (1 Kor. 16, 17. 2 Kor. 7, 6 f. 10, 10; vgl. Phil. 1, 26. 2, 12), wird darauf nur 1 Kor. 15, 23 angewandt. Wenn nach Marc. 13, 20 die letzten Tage verkürzt werden, um die Auserwählten vor der immer steigenden Gefahr des Abfalls zu bewahren, so ist nach 1 Kor. 7, 29 der Zeitlauf dis zur Parusie verkürzt, damit im Blick auf die Nähe derselben sich jeder frei mache von Allen, was ihn in der Vereitschaft darauf hindern kann. — 2) Wenn er v. 51 von Allen ohne Ausenahme dies zu behaupten scheint (lies: πάντες μέν κοιμηθησόμεθα, πάντες δὲ άλλα-γησόμεθα), so ist zu erwägen, daß es, wie das wiederholte πάντες żeigt, ihm hier nach dem Kontert nur darauf ankommt hervorzuheben, daß feiner von den die Parusie Ersledenden ohne Verwandlung in das jenseitige Gottesreich übergehen wird (v. 50). Sollten Einzelne von den jetzt noch Lebenden inzwischen entschlasen, so treten sie eben damit in die Kategorie der verpoś, die er v. 52 den huere entgegenstellt. Daß auch er selbst möglicher Weise zu diesen Ausnahmen gehören könnte, ist ihm so wenig verborgen,

welche er nach den Thessalonicherbriefen noch vor dem Gintritt der Parusie erwartete, ist hier nicht mehr die Rede; doch erwartet er nach 7, 26. 28 auch jett noch schwere Bedrängniffe als die unmittelbaren Borläufer bes Endes nahe bevorstehend. Wie er hierin mit der Lehre Jesu und Petri (§. 33, b. 51, b) übereinstimmt, so schließt er sich jetzt auch darin an die pravostolische Berfündigung an, daß er den Eintritt der Endvollendung abhängig macht von der nach der Bollendung der Heidenmiffion gehofften Gefammtbekehrung Israels. Ausdrücklich fagt er, daß der Erfat des durch die zeitweilige Berwerfung Israels erlittenen Schadens (Rom. 11, 12), nämlich die Wiederannahme des Volkes als solchen, nichts Geringeres herbeiführen werde als die Todtenauferstehung (v. 15), die bei der Parusie eintritt (1 Kor. 15, 23). Dann find alle gottfeindlichen Mächte, die bisher in der Heidenwelt wie in der ungläubigen Judenwelt wirkten, machtlos gemacht, weil die bekehrten Seiden und Juden aus ihrer Gewalt entnommen sind, und dann ist das Ende da (v. 24 f.).3) Offenbar hofft also Baulus, daß die Mijfion, deren Bert er in jo gewaltigen Dimenfionen gefördert hatte, mit gleicher Schnelligfeit fortgeben und ihr Werf noch im laufenden Menschenalter vollenden werde.

b) Auch hier, wie in den Thessalonicherbriefen (§. 64, b), ist der Tag der Wiederkunft Christi der in der Weissagung in Aussicht genommene große messianische Gerichtstag (ή ήμερα τοῦ αυρίου ήμῶν Ιησοῦ Χριστοῦ: 1 Kor. 1, 8; vgl. 5, 5. 2 Kor. 1, 14). 4) Es handelt sich aber, da Heiden und Juden bei der Parusie im Großen und Ganzen bekehrt sind, und da die ungläubig Gebliebenen ohnehin dem Verderben versallen sind

daß er 2 Kor. 5, 2—9 ausdrücklich darüber restlektirt, womit er sich in diesem Falle zu trösten habe (§. 96, d). — 3) Bezichlag, S. 258 f. behauptet, daß hier deutsich die Besiegung aller Feinde nicht vor, sondern hinter die Parusie verlegt werde, also mit dieser ein Sieges und Triumphregiment Christi beginne. Dies ist wider den klaren Zusammenhang, nach welchem mit der Todtenerweckung bei der Parusie eben darum das Ende kommt, an welchem Christius seine Herrschaft dem Bater sibergiebt, weil dann alle feindlichen Mächte kraftlos gemacht sein werden (δταν καταργήση), bis zu deren Neberwindung er herrschen muß (v. 25), und deren setzter eben der Tod ist, der in jener Auserschen machtlos gemacht wird (v. 26). Auch Röm. 11, 15 tritt ja mit der Biederbringung Israels nicht die Bollendung, sondern der Beginn der Todtenerweckung ein. Daß das elta v. 24 auch die unmittelbare Folge bezeichnen kann, zeigt v. 5.

<sup>4)</sup> Bie in den Thessalonicherbriefen (§. 61, a), erscheint also auch hier Christus als der Weltrichter (2 Kor. 5, 10: τὸ βτίμα τοῦ Χριστοῦ), den man eben darum zu fürchten hat (v. 11). Aber eben so oft ist auch, wie 1 Thess. 1, 10. 3, 13. 2 Thess. 1, 5, das zu erwartende Gericht Gottes Gericht (Röm. 14, 10: τὸ βτίμα τοῦ θεοῦ, vgl. v. 12. 2, 5 s. 3, 6), der darum zu fürchten ist (2 Kor. 7, 1). Die ausdrückliche Vermittlung beider Vorsellungsweisen bietet Röm. 2, 16, wo von dem Tage die Rede ist, an welchem Gott richten wird durch Jesum Christum, und 1 Kor. 4, 4 s., wo Christus dei seinem Kommen das Urtheil fällt und Gott darauf hin die Belohnung ertheilt. In echt Uxlicher Weise wird auch hier dieser Tag im Feuer als dem Symbol des göttslichen Jorngerichts offenbar (3, 13; vgl. 2 Thess. 1, 8), nur daß dies Feuer als Prüfungsseuer gedacht wird, welches alles Unbewährte vernichtet und dadurch herausstellt, was als bewährt übrig bleibt (v. 13—15). Bon einem Läuterungsseuer aber, in dem der Gestordene noch jenseits eine Entwicklung durchmacht (Benschag, S. 270 f.), ist hier nichts gesagt.

(vgl. §. 99, b. Anm. 4), bei diesem Gericht wesentlich um die schon von Jefu wie von Betrus in Aussicht genommene Sichtung der Gläubigen (§. 33, c. 51, b), bei denen am Ziele der Entwicklung entschieden werden muß, wer als bewährt erfunden wird. Denn die Ermählung schließt ja nach §. 88, d nicht aus, daß Gläubige abfallen oder sich anderswie während der irdischen Entwicklung als unbewährt erweisen können. Wegen verschiedener Sunden fann der Chrift dem Gerichte Gottes (1 Ror. 11, 29. 31 f. 34. Röm. 13, 2. 14, 13) oder dem Berderben (1 Ror. 10, 5-11; vgl. 8, 11. Röm. 14, 15) verfallen; heidnische Gunden schliegen schlecht= hin vom Gottesreiche aus (Gal. 5, 21. 1 Ror. 6, 9 f.). Ueber die, welche Jesum nicht lieb haben, spricht Paulus das Anathema aus (1 Ror. 16, 22), wie über die, welche faliche Lehre führen (Gal. 1, 9). Die Chriften erweisen sich als unbewährt, wenn Chriftus nicht in ihnen ift (2 Ror. 13, 5), fie verfallen dem Tode, wenn fie nicht nach dem Geifte wandeln, sondern nach dem Fleische (Röm. 8, 13), oder wenn fie begangene Gunden nur nach der Beife der Belt betrauern, ohne ihren Sinn zu ändern (2 Kor. 7, 10). Rur wer mit Chrifto leidet, fann mit ihm verherrlicht werden (Röm. 8, 17); daher bezweckt die Tröftung, welche in Geduld wirksam wird, die endliche Errettung (2 Kor. 1, 6), und die gegenwärtige Trübsal, indem fie Geduld wirft, die zufünftige Herrlichkeit (4, 17; vgl. Röm. 5, 4). Auch die Erfüllung seines befonderen Berufes ift für den Ginzelnen die Bedingung der Theilnahme an dem Seil, welches das Evangelium bietet (1 Kor. 9, 23). Darum muffen Alle bargeftellt werden vor dem Richterftuhle Gottes, damit ein jeder über sich selbst Rechenschaft ablege (Röm. 14, 10. 12; vgl. 1 Ror. 8, 8), ob fein Leben das eines der Beilevollendung würdigen Gläubigen gewesen ist ober nicht.

c) Auffallen kann nur, daß bei diesem Gerichte die Urnorm der göttlichen Gerechtigkeit (Rom. 2, 6; vgl. §. 65, c) jur Unwendung fommt, wonach jeder davontragen wird, mas er gethan hat, es fei gut oder boje (2 Ror. 5, 10), und nicht der Glaube, der doch nach §. 86, d das Einzige ift, wodurch der Menich seinerseits seine Beilsvollendung ichaffen fann. Allein die Gnadenanftalt des Chriftenthums hat feineswegs den Amed, die ursprüngliche Forderung Gottes, daß der Mensch ber Norm seines Willens entspreche, daß er gerecht oder ihm wohlgefällig sei (v. 9), aufzuheben oder abzuschwächen, sondern nur ihre Erfüllung zu ermöglichen. hat der Menfch die dazu dargebotenen Mittel nicht benutt und dieses Ziel nicht erreicht, so bleibt er dafür verantwortlich; im letten Bericht fann nur gefragt werden, ob ber Zwed Gottes, den er durch feine Beilvanstalt erreichen wollte, an dem Einzelnen erreicht ift oder nicht. Im Blick auf biefes Gericht foll ber Chrift barnach ftreben, gang und allseitig den Willen Gottes zu erfüllen, weil jedes Nachlaffen in solchem Streben zeigen murbe, daß er den Zweck ber göttlichen Gnadenanftalt verfennt und die ihm bargebotenen Mittel zur Gerechtigfeit zu gelangen nicht gebraucht. Das schließt aber feineswegs aus, daß folche Mängel an seiner sittlichen Bollendung, welche mit dem Berharren im Glauben nicht unverträglich find, weil fie nur aus der noch zurückgebliebenen Schwachheit des Fleisches hervorgingen und demnach ein solches Berkennen

und Mikbrauchen nicht konstatiren, ebenso im Gericht wie in der Recht=

fertigung auf Grund des Glaubens zugedeckt werden. 5)

d) Besonders schwierig erscheint es, wenn auch das Gericht über die Chriften unter den Gesichtspunkt der aquivalenten Bergeltung gestellt wird, wie wir fie in den Theffalonicherbriefen (§. 64, b) wohl in Uebereinstimmung mit der urapostolischen Lehrweise hervorgehoben fanden; und doch liegt diejer Gesichtspunft deutlich darin, wenn jeder das davonträgt, was er gethan hat (2 Ror. 5, 10).6) Denn da die Gnade ben ausichließenden Gegensatz gegen das Lohnverhältnig bildet (Rom. 4, 4), und nach 11, 35 (aus hiob 41, 2) schon bas ursprüngliche Berhältniß zu Gott jeden Unfpruch auf Bergeltung ausschließt, fo icheint bier ein Bider= ipruch vorzuliegen, den Reuß (II, S. 236) nur fo heben zu können meint, daß Baulus für die prattischen Zwecke der Baraneje die populare Redemeise adoptire, die eigentlich seinem Suftem miderspreche. Allein bie Meguivaleng ber Bergeltung ift nicht im ftreng rechtlichen Ginne als äußerliche Abwägung von Lohn und Leiftung, sondern nach Gal. 6, 7 f. als die natürliche Rongruenz von Ernte und Aussaat gedacht. Wenn alles Thun des Chriften vom Geifte her bestimmt mar, fo muß auch der Erfolg beffelben burch benfelben Beift bestimmt werden, in meldem ja nach &. 96, c. 97, a die gehoffte Beilsvollendung beruht. Und wenn auf ben gottlichen Segen, ber bas Geben belohnt, felbft im ftrengften Sinne der Grundsatz ber Aequivalenz von Lohn und Leistung angewandt scheint

6) Auch auf die guffinftige Strafvergeltung (2 Kor. 11, 15: der to telog goral κατά τὰ ἔργα αὐτῶν), welche die natürliche Folge davon ift, daß der Mensch bafür verantwortlich bleibt, wenn er die Mittel, jum Ziele zu gelangen, nicht benutzt hat (not. c), wird 1 Kor. 3, 17 der Grundsatz ber Mequivalenz augewandt (et ric - φθείρει, φθερεί τουτον δ θεός). Gelbft der Gedante einer irdifchen Bergeltung ift bem Apostel so wenig fremd, daß, gerade wie in der Lehre Jesu und bei Jacobus §. 32, d. 57, c), Krantheit und früher Tod gelegentlich als Strafe besonderer Berfündigungen vorkommen (1 Kor. 11, 30).

<sup>5)</sup> Bon biefem Befichtspunfte aus ericheint bas Bericht nach ben Werken, wie es auch Betrus und Jacobus (§. 51, d. 57, b) lehren, nicht unvereinbar mit den Prämiffen der paulinischen Gnadenlehre, obwohl zugestanden werden muß, bag bem Apostel eine ausbrudliche Bermittlung mit benselben fein Bedurfniß gewesen ift. Go gewiß Baulus nirgends birett die Ergangung für die Unvollfommenheit der fittlichen Leiftungen ber Chriften in der Rechtfertigung burch Chriftus fucht und bie Meneriche Auslegung von 1 Kor. 4, 4, wonach Baulus feine Rechtfertigung im Gericht nur bem Glauben verdanken will, unrichtig ift (vgl. Ritid) II, G. 365 f.), so ift doch mit der Ablehnung jeder auf die bloge Abwesenheit der eigenen Gemiffensruge begrundeten Gewißheit des Bestehens im Gericht nothwendig auch die Boraussetzung gegeben, daß ihm verborgene Mangel und Untreuen in feiner Umtsführung durch ein barmbergiges Gericht (vgl. Jac. 2, 13) werden jugededt werden. Bang mit Unrecht hat aber Baur, S. 178, 181 gemeint, Die gange Rechtfertigungslehre mit ihrem Gegenfat von Glauben und Berfen burchaus nur auf ben Gegenfatz von Judenthum und Chriftenthum beziehen zu muffen als einen abstraft gedachten prinzipiell allgemeinen Gegensat, der, auf die tonfreten Berhaltniffe bes Lebens angewandt, fofort wieder ju einem relativen werbe. Ebenjo unrichtig fieht Pfleiberer im Wesentlichen noch Urchristenthum, G. 297 ff. in der Borftellung eines Gerichtstages einen mit bem übrigen Paulinismus unvermittelten Reft judifcher Dogmatit (vgl. Immer, S. 355).

(2 Ror. 9, 6), so zeigt hier schon bas Bilb, bag ber Lohn nicht als rechtlich zu fordernder gedacht ift, sondern als Folge derselben natur= nothwendigen Rongruenz von Saat und Ernte; und aus bem Zusammenhange erhellt, daß die Ernte diefer Liebesaussaat in den Mitteln und der Luft zu erhöhter Liebesthätigkeit besteht (v. 8-11). Noch weniger Schwierigfeit macht bas Bild vom Wettfampfer, ber um den unvergänglichen Rrang ringt (1 Ror. 9, 24 f.). Sat Gott einmal bem Menfchen bas Ziel der Beilsvollendung vorgesteckt und Bedingungen gesett, an welche die Erreichung deffelben gefnüpft ift, so fann ber Chrift durch Er= füllung derfelben barnach ringen, wie ber Wettfampfer nach bem Sieges= preis, obwohl es die Gnade ift, die benselben aussetzt und die ihn gur Erlangung beffelben befähigt (vgl. §. 32, a). Das schlieft aber feines wegs aus, daß die Zuerkennung biefes Siegespreifes oder die Ernte der Aussaat in bem vergeltenden Gerichte erfolgt. Ja es kann jogar alles Thun, welches auf die Erfüllung ber Bedingungen bafür gerichtet ift, unter den Gefichtspunft eines gewinn- und nutenbringenden geftellt werden (1 Ror. 13, 3. 15, 32). Der Eudämonismus, der icheinbar barin liegt (vgl. v. 19), ift durchaus nicht verwerflich, weil die durch solches Thun erstrebte Heilsvollendung ebenso bas höchste Gut, wie die höchste Berwirklichung des göttlichen Willens am Menschen ift (vgl. §. 32, c). 7)

## §. 99. Die Endvollendung.

Als der letzte aller Feinde wird der Tod besiegt, indem bei der Wiederkunft Christi die Todten auserweckt und die Ueberlebenden verswandelt werden. a) Die Auserstehung und Berwandlung stellt eine Leibe lichkeit her, welche für ein himmlisches Leben in der neuen Welt bestimmt ist, während die Ungläubigen im Tode bleiben. b) Das Ziel der Endsvollendung ist das jenseitige Gottesreich, in welchem sich die unmittelbare

<sup>7)</sup> Etwas anders fteht es mit benen, die als Mitarbeiter Gottes (1 for. 3, 9) gu ihm gleichsam in ein freies Bertragsverhaltniß getreten find. In Diefem Berhaltniß empfängt wirklich jeder feinen besonderen Lohn nach feiner besonderen Arbeit (v. 8), vorausgesett, baß bieselbe bewährt erfunden wird (v. 14 f.). 3mar fann alle Chriftenarbeit in Chrifto, fofern biefer als ber Auferstandene auch ihnen die jenfeitige Bollendung verbürgt, nicht vergeblich sein (15, 58). Aber jener besondere Lohn besieht nach 4, 5 in der Belobung, welche Gott nach v. 2 dem treu erfundenen haushalter ertheilt. Go gereicht dem Apostel seine erfolgreiche Arbeit jum Rubme am Tage Chrifti (2 Kor. 1, 14), weil dieser Erfolg eben zeigt, daß Gott seine Arbeit bewährt erfunden hat (1 Theff. 2, 19 f.: στέφανος καυχήσεως). Uebrigens betrachtet Baulus für feine Perfon feine evangelifche Berfundigung nicht als einen freiwilligen Dienft, fondern als eine pflichtmäßige Leiftung, für die er feinen Lohn erwarten fann (1 Ror. 9, 16 f.), und fucht daber sein καύχημα, das eben hier nach dem Kontert deutlich als sein μισθός erscheint, darin, daß er auf die Unterstützung durch die Gemeinde, auf welche er ein Recht hat, verzichtet und so unentgeltlich arbeitet (v. 15. 18). Aber mit Recht hebt Mitichl II, S. 368 hervor, baß er nach v. 23 doch zuletzt damit keinen anderen Lohn erstrebt, als den für Alle gleichen heilserfolg, der nur für ihn an besondere Bedingungen geknüpft ift (not. b).

Gottesherrschaft auf vollkommene Weise verwirklicht.c) Damit ist bas Ziel der Weltentwicklung, die höchste Verherrlichung Gottes, erreicht, welche durch sein Vorbild und seine Aufforderung zur Danksagung zu fördern der Apostel sich zur steten Aufgabe macht.d)

a) Der lette aller Feinde, bie vor dem Gintritt ber Endvollendung besiegt und aller Macht beraubt werden, ist der Tod (1 Kor. 15, 26). Soll also diese Endvollendung mit ber Parufie eintreten, so muffen die entichlafenen Chriften, über welche der Tod noch herricht, obwohl fie doch im Pringip bereits von der Gunde und ihren Folgen erlöft find (§. 97, a), bei ber Parusie auferweckt merden (v. 23). Diese Auferweckung erfolgt in einem Moment auf das mit der letten Posaune gegebene Signal (v. 52), welches nach 1 Theif. 4, 16 zugleich die Wiederkunft Christi anfündigt. Allein auch die dann noch Lebenden tragen ja eine Leiblichfeit an sich, welche noch nicht von der Knechtschaft der phogá erlöft (Rom. 8, 21. 23) und darum sterblich ist (v. 11: ià Irnia owuara). Diese Leiblichkeit ift zur Theilnahme an dem vollendeten Gottesreiche nicht geschickt (1 Kor. 15, 50). Allein da der Tod jett feine Gewalt mehr hat, werden diese Ueberlebenden nicht etwa sterben, um sofort wieder auferwedt zu werden, sondern verwandelt werden in bemfelben Moment, in welchem die Todten auferstehen, so daß ihre Leiblichfeit unmittelbar ftatt ber Berweslichfeit und Sterblichfeit bie Unverweslichfeit und Unfterblichfeit anzieht (v. 51-53), und sie so unmittelbar mit ber aus bem himmel ftammenden Wohnung überfleidet werden, b. h. mit dem verklarten Leibe, welcher ben Christen als Hoffnungsbesitz im himmel aufbewahrt ift (2 Ror. 5, 1 f.). Da fie auf diese Beise der Entfleidung vom Leibe, wie sie im Tode ftattfindet, vollständig überhoben werden, indem das Sterbliche unmittelbar vom Leben verschlungen wird, fo fehnt fich ber Apostel barnach, die Parufie zu erleben (v. 4). Bon diesem Afte ber Bermandlung fagen die Theffalonicherbriefe noch nichts; aber die bort verheißene Entrudung ber leberlebenden gur ewigen Gemeinschaft mit bem verflärten Herrn (§. 64, c) fett biefelbe nothwendig voraus. Erft burch fie ist auch die Leiblichkeit der Ueberlebenden für alle Zukunft der Herrschaft des Todes entnommen und damit der volle Sieg über ben Tod errungen (1 Kor. 15, 54 f.).

b) Da nach der Ueberwindung aller Feinde, deren letzter der Tod ist, sofort die Reichsübergabe an den Bater eintreten soll (1 Kor. 15, 24), so ist für ein irdisches Reich Christi in chiliastischem Sinne bei Paulus schlechterdings kein Raum da. 1) Bielmehr beginnt unmittelbar mit der Auserweckung und Verwandlung der Gläubigen das vollendete

<sup>1)</sup> Bon einem mit der Parusie beginnenden Siegesregiment Christi, in welchem die noch nicht Bekehrten zur Bekehrung gebracht werden (vgl. Behichlag, S. 276, Geß, S. 116), weiß Paulus nichts (vgl. dagegen §. 98, a. Unm. 8). Da das Gericht immer mit der Parusie verknüpft wird (§. 98, b), so kann nan dem Apostel nicht eine allen seinen Anschauungen widersprechende chitiastische Borstellung zuschreiben (vgl. Immer, S. 355), wenn man dieselbe auch mit Biedermann, S. 299 soweit spiristualisirt sein läßt, daß in ihr nur noch die successive Weltüberwindung durch den Geist Christi in jüdischer Form angeschaut wird.

Gottesreich, in welchem, wenn es auch nicht, wie bei Petrus (§. 50, c), direft als himmlisches bezeichnet wird, jedenfalls, wie in der Lehre Jesu (§. 34, a. b), der Gegensatz von Himmel und Erde aufgehoben ift. 2) Dann ift das Bollkommene (to releiov) gekommen (1 Kor. 13, 10), wo die Gaben (v. 8) und alles Stückwert ber Erfenntnig (v. 9) aufhört. Es beginnt das Schauen von Angesicht zu Angesicht in der unmittelbaren Gottesgemeinschaft (v. 12; vgl. §. 34, b). Damit hängt zusammen, baß Baulus auch von einer doppelten Auferstehung nichts weiß. Wenn er 1 Kor. 15, 23 fagt, daß jeder von denen, die in Chrifto lebendig gemacht werden, es nicht für sich allein, sondern in der Heerschaar (τάγμα) wird, zu der er gehört, und dies bahin erläutert wird, daß die of rov Χοιστού gemeinsam bei seiner Barusie auferstehen: so ift damit nur der Frage vorgebeugt, warum benn noch feiner der Entschlafenen auferstanden sei, da doch Christus, der Erstling, schon auferstanden und nach der bisherigen Darlegung lediglich an seine Auferstehung die unfrige geknüpft ift.3) Baulus redet, wie in den Theffalonicherbriefen (g. 64, c), nach

<sup>2)</sup> Dies erhellt unfehlbar baraus, daß eben, weil Fleifch und Blut das Gottes= reich nicht erben fann, nach 1 Kor. 15, 50 ff. mit der Auferwedung zugleich die Berwandlung der Ueberlebenden eintritt, daß nach v. 48 f. (vgl. 2 Kor. 5, 1 f.) die Auferstandenen eine himmlische Leiblichfeit empfangen, und daß auf den damit eintretenden Beitpunkt ber vollen Offenbarung der Gottesfinder (vgl. §. 97, c) die gange (vernunftloje) Schöpfung wartet, weil damit auch ihre Befreiung von der doodeia rie poopag gefommen ift (Rom. 8, 19 ff.). Denn biefe ift in Folge des Fluches, ben Gott nach bem Sündenfall über die Erbe aussprach (Gen. 3, 17 f.), der Richtigfeit und Bergänglichfeit unterworfen, und zwar unfreiwillig, ohne ihr Buthun oder eigene Berichuldung, fondern nur um Gottes willen, ber fie in Folge ber adamitischen Gunde der Bergänglichfeit unterwarf. Darum aber ift ihr auch die hoffnung gelaffen, daß fie von diefer Knecht= schaft ber Bergänglichfeit wieder frei werden und zu einer der Herrlichfeit ber Gottesfinder entsprechenden Freiheit gelangen foll, nach ber fie fich jest ichon insgesammt feufgend fehnt und fie gleichsam in den ichmerglichen Beben, Die fie durchschauern, berausjugebaren trachtet (Rom. 8, 20-22). Dann ericheint eine neue herrliche Beltgeftalt an Stelle der jetigen, die nach 1 Ror. 7, 31 bereits im Bergeben begriffen ift. Schon in den Theffalonicherbriefen faben wir die Gläubigen der Erde entrucht und von dem erhöhten herrn zur himmlischen Gemeinschaft mit ihm beimgeholt werden (vgl. §, 64, d). -3) Darum eben madht es gar feine Schwierigkeit, daß durch das εκαστος èv τφ ιδίφ τάγματι die πάντες v. 22 von dem Christus, in dem fie auferstehen, gesondert werden; und die Borftellung einer Auferstehung in verschiedenen Abtheilungen (τάγματα) liegt völlig fern. Wenn Paulus hingufügt, daß auf die Auferstehung ber Christen bas Ende folge (v. 24: είτα το τέλος), so ist es schon darum ganz unmöglich, an das Ende der Auferstehung und somit an die Auferstehung derjenigen, die nicht Christen find, zu denken, weil Paulus fein bazwischenliegendes ditiastisches Reich kennt (vgl. Anm. 1), und weil bie πάντες in v. 22, auf welche das εκαστος in v. 23 sich bezieht, nur solche, die in Chrifto lebendig gemacht werden, und somit gläubige Chriften find. Benn Benfchlag, G. 275 meint, es jei gegen das exegetische Gewiffen, das navtes im Rachfat anders zu nehmen als im Bordersat, so übersieht er, daß in diesem martes ebenso Chriftus ausgeschloffen ift, der nicht auf Grund feiner Lebensgemeinschaft mit Adam ftarb, wie in jenem alle, die nicht in der lebensgemeinschaft mit Chriftus fteben, daß in beiden Gliedern das navres durch die Ratur der Sache beschränft wird. Endlich erfolgt auch nach v. 24-26 die Reichsübergabe an den Bater unmittelbar nach Befiegung aller Feinde, deren letter ber Tod ift. Diefe Befiegung ift aber mit ber Muferwedung und Berwandlung der Gläubigen vollendet (v. 54 f.), es fann also nicht noch

§. 97 immer nur von einer Auferstehung, welche an die Bedingung der Lebensgemeinschaft mit Christo und des Geistesbesitzes geknüpft ist, und nur von einer Beschaffenheit der Auferstehungsleiber, welche zu dem Erbsteil der Gotteskinder gehört. Für die, welche an dem christlichen Heile keinen Antheil haben, giebt es also keine Auferstehung (vgl.

§. 34, d).4)

c) Wie icon in den Theffalonicherbriefen nach dem Borgange Chrifti und der Urapostel (§. 64, d), wird der Zustand ber himmlischen Endvollendung, an welchem Theil zu nehmen die Gläubigen durch die Auferstehung und Berklärung befähigt werden (not. b), als das Gottesreich schlechthin bezeichnet (1 Kor. 15, 50). Bon diesem Gottesreiche sind alle Sinder ausgeschlossen (6, 9 f. Gal. 5, 21). In ihm verwirklicht sich Die Gottesherrichaft in vollkommener Beise. Chriftus, welcher als Beilsmittler bis dahin die Herrschaft über die Gläubigen geführt hat, und welchem noch ichlieflich alle feine Feinde unterworfen find, übergiebt bann Die Berrichaft Gott, weil nunmehr der Zweck feines Mittlerregiments, Die burch die Gunde gestorte Herrichaft Gottes auf Erden wiederherzuftellen, erfüllt ift (1 Kor. 15, 24-28). Fortan ift Gott Alles in Allem, b. h. er ift im Gegensatz zu bem von dem Sohne geführten Mittlerregiment der unmittelbar in Allem Herrschende geworden. Schon ber Zusammenhang diefer Stelle ichließt die Beziehung berfelben auf eine Apofataftafis aus; benn bie Berrichaft, welche fortan Gott unmittelbar führt, fann feine andere fein, ale die, welche Chriftus empfangen und ihm übergeben hat, und diese besteht nicht darin, daß alle feindlichen Mächte vernichtet ober

5) Paulus braucht den Ausdruck h Bazideia rod deod nur von diesem Reiche der Bollendung, nie von der irdischen Gemeinschaft der Gläubigen. In Stellen wie Köm. 14, 17. 1 Kor. 4, 20, wo es so scheinen könnte, ist nicht von dem Gottesreiche sin seiner thatsächlichen Berwirklichung die Rede, sondern von dem Gottesreiche seinem Wesen nach, welches natürlich schon jetzt für die Christen die Norm ihres Berhaltens

abgeben muß.

eine neue Besiegung des Todes bei der Auferweckung der Ungläubigen jenfeits einer wie auch immer gedachten Zwischenperiode rudftandig fein. - 4) Daß Baulus auf bas Gericht über die Ungläubigen nur in feinen Briefen an driftliche Gemeinden nicht weiter zu sprechen fommt (Nösgen, S. 385), was übrigens durchaus nicht der Fall ift (vgl. 3. B. 2 Theff. 1, 8 f.), ift eine leere Ausflucht. Während Die gange Schöpfung am Auferstehungstage von der knechtichaft der poopa frei wird, verfallen fie derfelben (Gal. 6, 8; vgl. 1 Kor. 3, 17). Ihr Loos ift das Berberben, das nach §. 66, d in bem Tobe besteht, welcher den Gegenfat gegen bas ewige Leben bilbet (Rom. 6, 21. 23; vgl. 2. Kor. 2, 15 f. Rom. 8, 13), alfo nie wieder aufgehoben wird. Die Auferstehung fonnte aber nur den Zweck haben, ihren Todeszustand aufzuheben, welchen Baulus nur als ein beständiges Schattenleben im habes (§. 34, c) gebacht haben tann, bas auch ihm ein unseliges war. Mit bem Bleiben ber Ungläubigen im Tobe fteht bas narapyeisdat des Todes als des letten Feindes (1 Kor. 15, 26) nicht im Biberspruch, wie Benfichlag, G. 258 meint. Wenn ber Tod nur noch fiber bie herricht, welche nach bem befinitiven göttlichen Richterspruche dem Tode verfallen find, fo ift er feine Gott widerstrebende Dacht mehr, er ift, wie alle anderen Machte, bem Billen Gottes unterworfen und muß ihm dienen (v. 27 f.). Rur in diefem Ginne beißt es ja auch v. 24 von allen anderen gottfeindlichen Mächten, daß fie vernichtet, b. h. all ihrer selbstffandigen Macht und Birtfamteit beraubt werben (vgl. §. 98, a), was gleich darauf dabin ertlart wird, daß fie, unter bie Fuße Chrifti gethan, feinem Billen bienen muffen (v. 25).

bekehrt sind, sondern darin, daß sie machtlos geworden und seinem Willen unterworfen sind. 6) Doch erhellt allerdings aus §. 91, d, in wie umsfassendem Maße Paulus die Gesammtbekehrung der Heiden und Juden hoffte, und daß er auch den an sich möglichen Abfall der einmal Beskehrten der bewahrenden Treue Gottes gegenüber nur in den seltensten Ausnahmefällen eintretend dachte (§. 88, a).

d) Das lette Ziel der ganzen Weltentwicklung ift die Verherrlichung Gottes. Wie Alles aus ihm hervorgegangen und Alles burch ihn ver= mittelt ist, so ist er auch das Ziel, auf welches Alles abzweckt (Röm. 11, 36: ràvra ex avrov xai di avrov xai eis avrov), und dieses gilt insbesondere von der erlöften Menschenwelt (1 Kor. 8, 6: & ov ra πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν). Ihm gebührt daber die Chre in alle Emigfeit (Gal. 1, 5. Rom. 11, 36. 16, 27), die der Apostel in feinen Dorologieen darbringt (2 Kor. 11, 31. 1, 3. Röm. 1, 25). Diefes lette Ziel muß ichon in der irdischen Berwirklichung des göttlichen Beilsrathichluffes beftändig ins Auge gefaßt werden. Wenn die Gemeinde in Gintracht verbunden ift nach dem Willen Chrifti, jo erstrebt fie bas Gine Biel, daß Alle einmuthig und mit Ginem Munde Gott preisen (Rom. 15, 5 f.). Um diesen Preis Gottes zu fördern, hat sich Christus unser (v. 7) und insbesondere ber Heiden angenommen (v. 9), auf ihn zielt die Erfüllung aller Gottverheißungen in Chrifto ab (2 Ror. 1, 20). Chenso soll alles Thun der Christen zur Berherrlichung Gottes gereichen (1 Ror. 6, 20. 10, 31; πάντα είς δόξαν θεοῦ ποιείτε; υαί. Βαί. 1, 24. 2 Ror. 9, 13). Insbesondere geschieht dies aber durch die beständige Dantsagung (evxaquoria) für alle gegenwärtigen Gnadenthaten Gottes (2 Ror. 4, 15). Daher ftromt ber Mund des Apoftels über von Dantfagungen für bas, mas Gottes Gnade an den Gemeinden (1 Ror. 1, 4. 2 Ror. 8, 16. 9, 15. Röm. 1, 8. 6, 17; vgl. 1 Theff. 1, 2. 2, 13. 2 Theff. 1, 3. 2, 13) und an ihm felber gethan hat (1 Ror. 1, 14. 14, 18. 15, 57. 2 Kor. 2, 14. Röm. 7, 25). Daher läßt er nicht ab, fie zu gleicher Danffagung zu ermahnen (2 Ror. 1, 11. 4, 15. 9, 11 f.; vgl. 1 Theff. 5, 18).

<sup>6)</sup> Schon Reander hielt es filr wahrscheinlich, daß in dieser Stelle die Vorstellung von der Apotatastasis liege, und neuerdings machen dies Jmmer, S. 356 und Behjfdlag, S. 274 f. wieder sehr nachdrücklich geltend. Aber wie es v. 22 für Paulus sich von selbst versteht, daß nur Gläudige, die in Christo sind, in Christo sedendig gemacht werden können, so hier, daß im vollendeten Gottesreiche, wo Gott Alles in Allem ist, nur die zur Heilsvollendung Gelangten sind. In den Nächten, die bloß widerwillig ihm untersworsen sind, ist Gott freilich nicht τὰ πάντα; aber sie kommen in diesem Kontext auch nur insosern in Betracht, als sie nicht mehr hindern können, daß in dem Gottesreich, an dem sie selbstverständlich keinen Theil haben, die volle Gottesherrschaft sich verwirklicht. Da Paulus sonst überall, und insbesondere in seiner Erwählungslehre einen doppelten Ausgang sir das Endschiessall, und insbesondere in Lussicht nimmt, so bliebe auch hier weiter nichts übrig, als bei ihm ein Schweden zwischen ganz heterogenen Vorsstellungen (Biedermann, S. 300) und somit wieder eine ungelöste Untinomic anzunehmen, wohn wir doch nirgends Anlaß gefunden haben.

# Dritter Abschnitt.

Die fortbildung des Paulinismus in den Gefangenschaftsbriefen.

# Elftes Kapitel. Die paulinische Grundlage.

# §. 100. Die Rechtfertigungslehre.

Obwohl in den Gefangenschaftsbriefen die Erörterung der Vorausssetzungen der Rechtsertigungslehre zurückritt, so gehen doch auch sie von denselben Grundbegriffen und insbesondere von denselben anthropologischen Vorstellungen aus, wie die älteren Briefe. a) Auch die religionsgeschichtsliche Betrachtung des Heidenthums und Judenthums ist durchaus dieselbe. b) Auch hier ist die Zeit der durch Christum vermittelten Gnade angebrochen, deren Heilsveranstaltung auf seinem Tode ruht. c) Endlich erscheint die Rechtsertigungsthese selbst gelegentlich in aller Schärfe und mit ihr die Lehre von dem neuen Kindschaftsverhältnis zu Gott. d)

a) Mit der Polemik gegen den Judaismus mußte in den Gesangenschaftsbriefen nothwendig die eingehendere Erörterung und Begründung der Boraussetzungen, auf welchen die Rechtfertigungslehre ruht, zurücktreten. Dennoch fehlen dieselben nicht. Schon der Begriff der Gerechtigsteit ist ebenso gekaßt, wie in den älteren Briefen, 1) und sein Verhältniß zur adh Isea ist ganz das paulinische. Die dexaeovovy, als der normale,

<sup>1)</sup> Was Rol. 3, 20 als das edapector schlechthin, als das Gottwohlgefällige (Köm. 12, 1 f.; vgl. 14, 18. 2 Kor. 5, 9) bezeichnet (vgl. Eph. 5, 10), heißt in der Parallelstelle (Eph. 6, 1) dinator. Sin Nachlaffen der strengeren Lehrsprache zeigt sich nur darin, daß Kol. 4, 1. Phil. 1, 7 das dinator mehr dem klassischen Sprachgebrauch entsprechend dasjenige bezeichnet, was dem Berhältniß des Menschen zu anderen Menschen entspricht. Wenn dagegen äduner Kol. 3, 25. Philem. v. 18 von dem Unrechtthun gegen den Anderen in engerem Sinne vorsommt, so ist das nach §. 65, d. Anm. 4 auch in den älteren Briefen der Fall. Gottes Gerechtigkeit erscheint auch hier als Unparteilichkeit (Eph. 6, 9. Kol. 3, 25); sein Jorn ist es, der über die Söhne des Ungehorsams kommt (Eph. 5, 6. Kol. 3, 6) und ihnen das Verderben bringt (Phil. 3, 19; vgl. 1, 28). Bgl. §. 66, d.

Gott wohlgefällige Zuftand bes nach Gott geschaffenen Menschen, entspricht ber Walprheit als dem sittlichen Prinzip (Eph. 4, 24: δικαιοσύνη — της aln Jeias), das Gerechte ist zugleich das Bahre (Phil. 4, 8), Gerechtigfeit und Wahrheit find Synonymbegriffe (Gph. 5, 9). 2) Aber felbft der Apostel, ber fich einer tadellosen Gesetzesbefolgung bewußt ift nach bem Magstabe seiner pharifäischen Bergangenheit, meint eine felbitbeschaffte Gerechtigkeit, Die aus dem Gefet, b. h. aus feiner Befolgung ftammt, nicht zu besitzen (Phil. 3, 6. 9).3) Dieselbe wird also auch hier thatfächlich nirgends vom Menschen verwirklicht. Genau wie im Römerbrief, wird die allgemeine Sündhaftigkeit und Zornverfallenheit der Menschheit, ber Juden wie der Beiden, Eph. 2, 2 f. ausgesprochen. Diesen empirischen Zustand charafterifirt auch hier der Ausdruck & xóopos (v. 12) oder ο κόσμος ούτος (v. 2) als Bezeichnung der gottwidrigen Menschenwelt oder ber vorchriftlichen Menschheit überhaupt. 4) Bor allem aber ist die anthropologische Grundlage, auf welcher bie Behauptung der allgemeinen Sündhaftigfeit ruht, in unseren Briefen gang die spezifisch paulinische. Auch hier bilben bie bem gangen N. T. gemeinsamen Begriffe von σάρξ, ψυχή, καρδία die Boraussetzung, wie bereits §. 67, d. 68, d gezeigt ift. Aber es tritt auch hier die eigenthümliche Umbildung ein, wonach die befeelte oags das natürlichemenschliche Wesen überhaupt ist (vgl. Phil. 3, 3), weshalb die menschlichen herren im Gegensatz zu dem höheren Herrn, ben ber Glänbige hat, xύριοι κατά σάρκα heißen (Gph. 6, 5. Rol. 3, 22, vgl. Philem. v. 16). Beil nun die Willensregungen und Begierben bes Fleisches erfahrungsmäßig fündhaft find (Gph. 2, 3), heißt ber Leib bes natürlichen Menschen ein bem Fleische gehöriger (Rol.

<sup>2)</sup> Daneben bezeichnet aligena, wie §. 65, b. Anm. 5, die Wahrheit einer Ausfage (Gph. 4, 25) ober die Aufrichtigfeit eines Strebens (Phil. 1, 18), oder daß das Unterrichtetwerden in Chrifto ein mahres (Gph. 4, 21), die Erfenntniß der Lefer in Bahrheit Erfenntniß fei (Rol. 1, 6). Dit ber Antithese gegen die Geseteslehre verschwindet bagegen hier die Bezeichnung der Sünden (áuapriat: Eph. 2, 1. Rol. 1, 14; παραπτώματα: Eph. 1, 7. 2, 1. 5. Mol. 2, 13: ἔργα πονηρά: Mol. 1, 21; vgl. Eph. 5, 16) als παραβάσεις und ihres Prinzips als der ανομία. Aud das Wesen der Gerechtigkeit wird oft in allgemeinerer Beife bezeichnet als das Thun des göttlichen Willens (Eph. 6, 6; vgl. 5, 17. Rol. 1, 9. 4, 12) ober des Gottwohlgefälligen (Mol. 3, 20; vgl. Eph. 5, 10), als die guten Berke (Rol. 1, 10. Cph. 2, 10) oder die Gutheit überhaupt (άγαθωσύνη: Eph. 5, 9; vgl. 2 Theff. 1, 11. Gal. 5, 22. Möm. 15, 14), was aber doch auch in den alteren Briefen fich findet (vgl. §. 65 b. Unm. 6). — 3) Bgl. §. 66, a, und insbesondere zu dem ex t. vouco Gal. 3, 21. Rom. 10, 5. Wenn der Apostel Phil. 3, 6 sagt, er sei nach der dixatosony h er to rouw (vgl. Gal. 5, 4) untabelig gewesen, so erhellt aus bem Zusammenhange, daß es sich hier nur um das Ibeal des Pharifaerthums handelt, dem er allerdings vollkommen genügt hat, daß biefe Tadellofigfeit nicht vom Standpunfte Gottes, sondern feiner Seftengenoffen aus gemeint ift. Doch mag zugegeben werden, daß er fich in dem Kampfe mit der judaistischen Gesetzelehre eines folden Ausbrucks ber möglichen Migdeutung wegen nicht bedient haben würde. — 4) Bgl. §. 67, a. Gelten bezeichnet der Ausdruck bas Universum (Gph. 1, 4) oder die Menschenwelt im populären Sinne (Kol. 1, 6). hier wird ber gegenwärtige Weltaon geradezu als der alder τ. κόσμου τούτου bezeichnet und ihm der αίων μέλλων ausdrücklich gegenüberstellt (Eph. 2, 2, 1, 21). Zu dem artikellosen èv xóoµφ Kol. 2, 20. Phil. 2, 15 vgl. Röm. 5, 13.

2, 11), wie Nom. 6, 6 ein der Sünde gehöriger. Die σάςξ ift in solchen Zusammenhängen so wenig das materielle Substrat des σώμα (vgl. §. 68, b), daß eine Schonungslosigkeit gegen den Leib sogar eine Sättigung des Fleisches (im Sinne des natürlichen Menschen mit seinem Hochmuth) bewirfen kann (Kol. 2, 23). Ebenso wie §. 68, c, bezeichnet vors das natürliche Geistesleden des Menschen, das im Heidenthum allen wahren Inhalts entbehrt und erst durch den Geist, der ihm mitgetheilt, mit dem ganzen Menschen zugleich erneuert werden kann (Eph. 4, 17. 23). Er bleibt aber auch im Christen der Sit des restestrienden Bewußtseins mit seinen vohuara, das nicht zu begreifen im Stande ist, wie man allen Schickslein gegenüber sorglos bleiben kann (Phil. 4, 6 f). Da wie er, so auch die σάςξ im Christen fortbesteht (§. 86, a. b), so kann er auch wieder ganz der Herrschaft der σάςξ und der in ihr noch wohnenden Sünde anheimfallen, so daß er, von sündhaftem Hochmuth erfüllt, ein rovs τ. σαςκός wird, wie der von ihr beherrschte Leib ein σώμα τ.

σαρχός (Rol. 2, 18. 11).5)

b) Die religionsgeschichtliche Betrachtung bes Beidenthums bietet in unferen Briefen die intereffanteften Barallelen zu der Darftellung ber älteren Briefe. Bas Cph. 4, 17 f. über den Bandel der Beiden (Rol. 3, 11: Sellenen) gesagt ift, entspricht genau ber Ausführung Rom. 1, 21 ff. (vgl. §. 69, b. c). Derfelbe wird badurch charafterifirt, baf fie auf Grund ber Entleerung ihres Sinnes für das Göttliche (vovs) von allem mahren Inhalt in ihrer Gesinnung verfinstert find, sofern ohne bas Licht ber Gotteserfenntnig Dieselbe überall der rechten Direftive entbehrt (vgl. Cph. 5, 8: ήτε - ποτε σχότος). Gigenthümlich ift nur, bag bies 4, 18 auf eine Entfremdung von dem Leben Gottes jurudgeführt wird, ber nach Pf. 36, 10 mit bem Licht seiner Offenbarung fein eigenes Leben mittheilt (§. 104, c); boch wird die religioje Unwissenheit (vgl. Act. 17, 30), um beretwillen dieselbe eingetreten, auch hier ausbrücklich als eine felbstverschuldete bezeichnet, indem fie auf die Berhartung der Bergen gegen die (von der ursprünglichen Offenbarung ausgehenden) Antriebe zum gottähnlichen Leben gurudgeführt wird. Auch nach Rol. 1, 21 zeigt fich in ihren notorisch bojen Werfen ihre Gottentfremdung und die Gottfeindlichfeit ihrer Befinnung. Sie leben ohne Gott (abeot: Eph. 2, 12), den Müchten ber Finfter= nig gefnechtet (Rol. 1, 13. Act. 26, 18. Eph. 6, 12, vgl. §. 70, c). Bon praftischer Seite war die Folge jener Abtehr von Gott der prinzipielle

<sup>5)</sup> Es liegt hierin nur scheinbar ein Widerspruch mit der paulinischen Entgegenssehung des νούς und der σάρξ (Nöm. 7, 25), der dadurch entsteht, daß hier vom natürlichen Menschen die Rede ist, in welchem der νούς die noch relativ gottverwandte, wenn auch der σάρξ gegenüber ohnmächtige Seite im Menschen ist, während dort von dem Christen die Rede ist, in welchem entweder die göttliche Kraft des πνεύμα oder das natürlich-menschliche Wesen (das auch hier, wo es sich um die Aufgeblasenheit des Hochmuths handelt, mit der σάρξ im materiellen Sinne garnichts mehr zu thun hat), zur Herrschaft gelangt. Auch in dem Ausdruck πνεύμα τ. νούς Eph. 4, 23 liegt nur scheindar ein Widerspruch, da ja der νούς des natürlichen Menschen den Anknüpfungspunkt sir das göttliche πνεύμα bietet, durch welches derselbe ja nach Köm. 12, 2 erneuert wird. Von šσω ἄνθρωπος ist Eph. 3, 16 nicht im Sinne von Köm. 7, 22, sondern von 2 Kor. 4, 16 die Kede. Bgl. §. 68, d. Ann. 13.

Ungehorsam (2, 2), und wenn schon jest über die Söhne des Ungehorsams der Jorn Gottes fommt (5, 6), so ist es nur ein scheinbarer Widerspruch mit Rom. 1, 24. 32, wenn fie fich felbft, gegen jebe Bewiffeneruge fubllos geworden, der frechen Zügellosigkeit hingegeben haben (4, 19) und heimliche Greuel verüben, von benen zu reden ichon bie Schicklichkeit verbietet (5, 12). Als die spezifisch heidnischen Laster erscheinen wie §. 69, d, die Unzucht und die Habgier, die hier ausdrücklich als eidwλολατοεία, d. h. als Bergötterung des irdischen Gutes bezeichnet wird (5, 5. Rol. 3, 5) und mit jener verbunden in der gewerbsmäßigen Unzucht auftritt (Eph. 4, 19). Bon der anderen Seite wird auch hier das Beiden= thum als eine Anfängerreligion betrachtet, ba die heidenchriftlichen Koloffer nach Rol. 2, 20 burch das Gestorbensein mit Christo von den στοιχεία τοῦ χόσμου losgekommen sind (vgl. §. 70, b). Bon ihm ift das Judenthum (bie Beschneidung im Gegensatze gur Vorhaut: Eph. 2, 11. Rol. 3, 11) geschieben durch bas Gesetz (§. 71), welches seine ganze Lebens= weise in bestimmte Schranken einschließt, wie ein Zaun (Cph. 2, 14 f.). Tropbem wandeln die Juden fattisch in den Luften des Fleisches gleich den Söhnen des Ungehorsams und find darum, wie fie, Kinder des Bornes (v. 3). Wenn aber hier bas Giose hinzugefügt wird, fo involvirt bas bereits den Gegensatz deffen, mas fie Beoet, d. h. auf Grund ber Bund= niffe der Berheißung (v. 12) geworden find (vgl. §. 72, d). Auch hier ift nämlich die Beschneidung und die Abstammung von den Bätern (Phil. 3, 5) als ein hoher Gewinn bezeichnet (v. 7), sofern fie die Theilnahme an ber Berheißung bedingt, auf Grund berer die Juden bereits auf den Meffias hofften (Gph. 1, 12), mährend die Beiden ohne Soffnung dahinlebten (2, 12). Ueber ben Schriftgebrauch im Epheserbrief vgl. §. 73. 74.

c) Der göttliche Heilsrathschluß wird auch bier, wie §. 75, a, be= zeichnet als το μυστήριον το άποχεχουμμένον άπο των αλώνων (Rol. 1, 26. Eph. 3, 9), das zwar in der Beiffagung vorherverfündigt, aber, weil diese doch erft für die driftliche Gegenwart bestimmt mar und im Lichte der Erfüllung allein vollkommen verftanden werden konnte, in anderen Generationen ben Menschenkindern nicht so fundgethan ift, wie es jest den Aposteln und Propheten offenbart worden (v. 5). Jest nämlich hat Gott bas Geheimnig seines Willens fundgethan in Gemäßheit seines Beschlusses, den er in feinem Innern (und darum in tieffter Berborgenheit) faßte, um Berfügung ju treffen über den Zeitpunkt, in welchem die Beitläufte, welche überhaupt bis zu der Beilevollendung in der Ewigfeit verfließen mußten, voll werden sollten, b. h. er hat bis zum letten Ziel feiner Heilsveranftaltungen seinen Seilswillen fundgemacht (1, 9 f). Das πλήρωμα τ. καιρών ist also nicht ganz identisch mit dem ähnlichen Ausbruck in Gal. 4, 4, sofern diefer den Anfangspunkt diefer Beilsver= anftaltungen bezeichnet. Aber bas Prinzip aller Seilsveranftaltungen ift, wie §. 75, b, die gottliche Gnade, die den Inhalt des Evangeliums bilbet (Act. 20, 24: το εὐαγγέλιον της χάριτος τοῦ θεοῦ; vgl. v. 32), beren volle Erkenntniß daffelbe vermittelt (Rol. 1, 6), beren Wirkung ein Gottesgeschent ift, welches jeden Ursprung berselben Leiftungen ausschließt (Eph. 2, 8 f.); und der Mittler dieser Gnade ift

Christus. (6) Nach Kol. 2, 6 ist den Gemeinden dieser Tesus Christus als der Herr verkündigt, und sie bekennen ihn darum als solchen (Phil. 2, 11); die solenne Bezeichnung des Heilsmittlers ist: & xógcos huw Insovs Xocorós (Eph. 1, 3. 17. Kol. 1, 3). (7) Der Heilsmittler ist aber Christus, wie §. 80, a, auch hier geworden durch seinen Tod (Kol. 1, 22), der gern als Kreuzestodt qualifizirt wird (Phil. 2, 8, vgl. Eph. 2, 16) oder durch sein am Kreuze vergossens Blut angedeutet (Kol. 1, 20, vgl. Eph. 2, 13 und dazu §. 80, c. Anm. 10). Gerade wie dort erscheint seine Selbsthingabe in diesen Tod bald als eine Gehorsamsthat Christi (Phil. 2, 8), bald als eine Liebesthat zu unserem Besten (Eph. 5, 2. 25: vxèq huw). Wenn wir in Christo die Lossaufung aus der Schuldhaft haben (§. 80, c), welche ausdrücklich mit der Sündenvergebung identisch gesetzt wird (Kol. 1. 14), so ist dieselbe nach Eph. 1, 7 durch das Blut Christi vermittelt und wird Kol. 2, 14 bildlich so dargestellt, daß Gott

<sup>6)</sup> Durch fie find wir errettet (Eph. 2, 5), und wie von ihr nach 1, 3-6 bie ewige Erwählung ausgegangen, so ruht auf ihr die bereits thatsächlich uns zu Theil gewordene Erlöfung v. 7), fie wird baber auch hier in allen Briefeingangen (Rol. 1, 2. Philem. v. 3. Eph. 1, 2. Phil. 1, 2) den Lefern gewünscht. Wie §. 75, c, wird das mitleidige Erbarmen Gottes vgl. Phil. 2, 27) mit der Roth ber im Sundentobe liegenden Menichen und die Liebe als die Gefinnung, um beretwillen fich folches Erbarmen in ihm regt, von ber Unabe, burch welche bies Erbarmen fich bethätigt (Gph. 2, 4; vgl. 1, 4), fowie die wohlthuende Gute, in welcher fich die Gnade ihre Erweifung schafft, von biefer felbft unterschieden (2, 7). Rach 4, 7 wird einem jeden bie Gnabe jugetheilt nach bem Dage bes Gefchentes Chrifti (vgl. Rom. 5, 15. 17), weshalb er (mit Ausnahme von Rol. 1, 2) in den Gingangsgrußen neben Gott als Urheber bes Gnadenbestites ericheint, und Phil. 4, 23. Philein. v. 25, wie in den alteren Briefen, den Leiern das Geleit feiner Unade gewünscht wird. Durch ihn ift die Berföhnung vermittelt (Rol. 1, 20), die Kindschaft (Gph. 1, 5), der Zugang zu Gott (2, 18), die Frucht der Gerechtigfeit (Phil. 1, 11); in ihm ift es begründet, daß Gott uns feine Gnade erweist (Cph. 2, 7), in ihm haben wir die Erlöfung (1, 7), bie Gundenvergebung (4, 32), den Zugang zu Gott (3, 12), in ihm empfangen wir Mues, was wir bedürfen (Phil. 4, 19). Bgl. §. 75, d. - 7) Sehr bemerkenswerth ift, baß bie verschiebenen Bezeichnungen Chrifti in unseren Briefen aufs Genauefte biefelben Ericheinungen zeigen, wie die alteren Briefe (§. 76, a). Der Rame Ingoog allein fommt nur noch Eph. 4, 21. Phil. 2, 10 vor, am häufigsten Xpistos ober 6 Xpistos, jenes über breißig Dal, das lettere noch häufiger. Bei der Zusammenfetzung der Ramen schwanken bie Rodices oft; aber auch hier steht bas einfache Ingode Apioros selten allein (Eph. 1, 5. Phil. 1, 11. 19. 2, 11). Die Umtehrung bes namens ift boch mehrfach gang gefichert (Rol. 1, 1. 4, 12. Philem. 1, 9. Phil. 1, 8), besonders etwa fünfzehn Dal in der Formel εν Χριστώ Ίησοδ. Häufig heißt Chriftus & χώριος ichlechthin (etwa zehn Mal) ober αόριος allein (hauptfächlich in der Formel er nopiφ), weshalb er Eph. 4, 5 f. als der είς κόριος bem είς θεός gegenübergestellt wird, obwohl auch hier noch & κόριος von Gott wenigstens Rol. 3, 13 gang gefichert ift. Unter ben Zusammenstellungen biefes Burbenamens mit bem Berfonennamen findet fich außer ber im Texte ermähnten folennen Formel, in der aber nie mehr δ κόριος ήμ. nachzustehen scheint, und zwar ebenfalls hanptfächlich in den Briefeingängen, κόριος Ίησοδς Χριστός (vgl. Phil. 4, 23: ό χύριος Ίησους Χριστός), seltener das bloße (δ) χύριος Ίησους. Wie wenig kleinere Schwanfungen zu bedeuten haben, zeigt die Thatsache, daß in dem Philipperbrief die solenne Formel δ κόρτος τμών Ίησοδς Χριστός gar nicht vorkommt und im Brief an Philemon, ber fonft fast alle Formen zeigt, gerade bas einfache Apioros nur v. 6 fteht.

burch ben Tod Christi die wider uns lautende Handschrift des Gesetzes auslöschte, also die Schuld, welche die Uebertreter desselben kontrahirt hatten, dadurch getilgt erachtete. Benau wie §. 80, d, ist es der Tod Christi, durch welchen Christus an seinem Kreuze die Feindschaft tödtete, welche Gott von der seinem Zorn versallenen (Eph. 2, 3) Menschheit trennte, und so die Bersöhnung der Welt mit Gott vermittelte (2, 16. Kol. 1, 21 f.) oder Gott selbst seinen Frieden mit der Welt machte, durch das Blut des Kreuzes Christi (v. 20). Dagegen ist auch hier, wie §. 81, d, das neue sündenreine Leben nur die mittelbare, von Christo intendirte Folge seines Todes (Kol. 1, 22), die dadurch vermittelt ist, daß er die Gemeinde sich durch sein Blut zum Eigenthum erward (Uct. 20, 28). Mit der δύναμις τῆς ἀναστάσεως (Khil. 3, 10) ist endlich auch hier die Bersiegelung der Heilsbedeutung des Todes Christi im Sinne von §. 81, d gemeint, weshalb Eph. 1, 19 f. die in der Auserweckung und Erhöhung Christi bewiesene Machtwirkung der Grund aller Heilsgewischeit ist.

d) Allerdings wird in unseren Briefen die Rechtsertigungslehre nirgends ausdrücklich exponirt. Allein wenn Phil. 3, 9 der eigenen Gezrechtigkeit, die man vom Gesetz her (soil. durch seine Besolgung) erwirbt, entgegengestellt wird die durch Glauben vermittelte Gerechtigkeit, welche man von Gott her (ex Isov) auf Grund dieses Glaubens besitzt, so ist

<sup>8)</sup> Ausdrücklich erscheint ja bies Auslöschen als die Bermittlung des xapiteodat τὰ παραπτώματα (Rol. 2, 13; vgl. 3, 13. Eph. 4, 32 und schon 2 Kor. 2, 7. 10. 12, 13). Dagegen ift bavon, daß einer Forderung des Gefetes genug gethan wurde (Gef, S. 239), hier fo wenig wie Gal. 3, 13 die Rede. Das Gefet fommt hier nicht in Betracht, fofern es eine Strafe für feine Uebertreter forbert, fondern fofern es uns feiner Uebertretung schuldig erklärt. Auch ift nicht von einem durch bie lebertreter felbst ausgestellten Schuldbrief (Ritichl II, S. 252 nach hofmann) die Rede, fondern von einer Sandidrift, die burd ihre (unerfüllten) Sabungen uns feindlich gegenüberftand, alfo vom Gefetz. Die Unnagelung an das Areng aber tann nur bilblicher Ausbrud für die öffentliche Proflamirung der Abschaffung durch den Kreuzestod Chrifti fein, aber nicht, weil damit die Blutvergießung verbunden, wie Ritschl will (indem er bas Gefet mit Chrifto angenagelt fein läßt), den Tod Chrifti als Opfer darftellen. Gelbst barin ftimmt bie Lehrsprache unferer Briefe mit ber ber alteren, bag Eph. 4, 30 (ήμέρα απολυτρώσεως), wie 1 Mor. 1, 30, diefe Erlöfung von der Schuld als eine befinitiv im Gericht erfolgende betrachtet wird, und Eph. 1, 14 απολότρωσις, wie Rom. 8, 23, in einem anderen als biefem tednischen Sinne vorfommt. - 9) Wenn auch hier erst recht aus dem beständigen Wechsel von σταυρός und αίμα erhellt, daß beides gunächst nur den gewaltsamen Tod Chrifti bezeichnet, so wird doch in unseren Briefen allerdings zuerst direkt der Tod Christi unter den Gesichtspunkt des ATlichen Opfers gestellt (Eph. 5, 2). Nicht die Selbsthingabe Christi (das napadodvat kautov) wird hier als ein Gott wohlgefälliges Opfer bezeichnet, ba ausbrucflich gejagt werden foll, als was Chriftus fich felbst zu unferem Besten hingab, und die Apposition zu favrov, nicht jum gangen Cabe gebort. Der allgemeine Begriff des Opfers (προσφορά) wird aber burch Bocia naber als ein blutiges Opfer und, da es fich um ein zum Besten Anderer bargebrachtes handelt, als Guhnopfer charafterifirt. Der von den freiwilligen Opfern entlehnte terminus technicus (Lev. 1, 9: בִּיחַרְנִיחוֹתַ לֵיהוָה ) foll nur die schon in dem έαυτόν liegende Freiwilligkeit und Gottwohlgefälligkeit diefes Opfers, damit aber ben Grund, weshalb ihm Gott die Bedeutung eines Guhnmittels beilegen fonnte, noch stärker hervorheben.

bamit bas Wefen ber paulinischen Rechtfertigung aufs Praziseste ausgedrückt. Ebenjo ift Eph. 2, 8 f. die echt paulinische Antithese des δια πίστεως — ουκ έξ έργων ausgeprägt mit Beziehung auf die aus Gnaden erfolgte Errettung, welche die Gerechtsprechung voraussett (val. 8. 82, a. b). Der Glaube ift, wie §. 82, c. d, junachst oft die guversichtliche Ueberzengung von der Heilsmahrheit (Eph. 1, 13), aber boch überwiegend das Beilsvertrauen auf Gott (Rol. 2, 12) ober Chriftum. 10) Nach Cph. 1, 5 find die Chriften gur Rindesannahme (vlo 9eola) und damit zu allem Seil vorherbestimmt; und das Wefen der Rindschaft besteht auch hier darin, daß fie von Gott als ihrem Gott (Phil. 1, 3. 4, 19) geliebt (Eph. 5, 1. Rol. 3, 12: Ayanqueroi) find und zu ihm Zutrauen faffen; nur daß hier noch ausdrudlicher ber in diefem Butrauen begrundete freie Zutritt zu Gott hervorgehoben wird (Eph. 3, 12. 2, 18), mas aber ber Sache nach auch in Rom. 8, 15. Gal. 4, 6 liegt und mit bem priefterlichen Nahen zu Gott (Ritschl II, S. 213) nicht in Beziehung gesett wird (vgl. §. 83, a).11) Auch hier, wie §. 83, b, bezeichnet elenny bald die Fille des chriftlichen Seiles überhaupt (Rol. 1, 2. Philem. v. 3. Eph. 1, 2. Phil. 1, 2), ja wohl geradezu den Frieden mit Gott (Eph. 2, 17. 6, 15), oder den daraus hervorgehenden Seelenfrieden (Rol. 3, 15), bald ben Frieden ber Gintracht (Gph. 2, 14 f. 4, 3. 6, 23), bald ben inneren Seelenfrieden, der jede irdijche Sorge ausschließt (Phil. 4, 7. 9); und Sand in Sand damit geht die Freude (Rol. 1, 11. Phil. 1, 18. 25. 2, 2. 17 f.), zu welcher der Apostel besonders im Philipperbrief ermahnt (3, 1. 4, 4). Auch hier endlich ift bas Bewußtsein biefes neuen Berhaltniffes zu Gott vermittelt durch ben Geift Gottes (Eph. 2, 18: er evi πνεύμαι), der ebendarum das Siegel der Beilsvollendung ift (Eph. 1, 13. 4, 30). Bgl. §. 83, c.

<sup>10)</sup> Auch hier haben wir die Formeln πίστις und πιστεύειν είς Χριστόν (Rol. 2, 5. Phil. 1, 29; vgl. Act. 20, 21. 26, 18), πίστις εν Χριστώ (Rol. 1, 4. Eph. 1, 1. 15), πίστις Χριστοδ (Phil. 3, 9. Eph. 3, 12). Die πίστις τοδ εδαγγελίου Phil. 1, 27 ift wohl das lleberzeugtsein von dem, was das Evangelium verfündigt (vgl. πίστις auch beiag 2 Theff. 2, 13). Oft bleibt es auch hier zweifelhaft, welcher ber beiben Begriffe vorwiegt, wo feine nahere Bestimmung babei fteht (Rol. 1, 23. 2, 7. Gpb. 3, 17. 4, 13. 6, 16. 23). Un ben fpateren objettiv firchlichen Glaubensbegriff gu denken, erlaubt weder Eph. 4, 5, wo das nothwendig subjektiv zu nehmende er mig ελπίδ: (v. 4) vorhergeht, noch v. 13, wo das ebenfalls subjettive και της επιγνώσεως folgt. - 11) Benn Rom. 8, 14 die metaphorische Bendung des Kindschaftsbegriffes nur anklingt (§. 83, d), fo wird biefelbe Eph. 5, 1 ausbrücklich jum Motiv für bie Aufforderung, Gott nachzuahmen, b. b. ihm im Bergeben ahnlich zu werden (vgl. §. 21, c). Wie biefes, fo hangt es mit der paranetifchen Richtung unferer Briefe qufammen, daß Bhil. 2, 15 die hervorhebung der Rindschaft die Berpflichtung jum tadellofen Behorsam involvirt, wie bei Betrus (§. 45, d). Much hier wird Gott fast nur in den ftehenden Segenswünschen am Eingange der Briefe als unfer Bater bezeichnet (Eph. 1, 2. Rol. 1, 2. Philem. v. 3. Phil. 1, 2), außerbem noch Phil. 4, 20. Gph. 1, 17. 4, 6, wo die navres nach dem Zusammenhange mit v. 7 jedenfalls nur alle Chriften find; boch werben die Chriften als Bruder angeredet (Eph. 6, 10. Philem. v. 7. 20. Phil. 1, 12. 3, 1. 13. 17. 4, 1. 8) und bezeichnet (Rol. 1, 2. 4, 15. Eph. 6, 23. Phil. 1, 14. 4, 21). Die Bezeichnung Gottes als πατήρ της δόξης (Eph. 1, 17) hat ihre Analogie in 2 Kor. 1, 3 (πατήρ των οἰκτιρμων).

#### §. 101. Die Seilslehre.

Die Lehre von der durch die Geistesmittheilung in der Taufe begründeten Lebensgemeinschaft mit Christo, durch welche die Heiligkeit und Gerechtigkeit auch faktisch hergestellt wird, ist in unseren Briesen dieselbe, wie in den älteren. a) Auch hier beruht die gesunde Entwicklung des Christenlebens auf der immer volleren Realisirung jener Lebensgemeinschaft und auf der ungehemmten Wirksamkeit des Geistes im Gläubigen, durch welchen die göttliche Gnadenwirkung sich vermittelt. b) Die Hoffnungs-lehre ist, soweit sie bestimmter formulirt wird, ganz die der älteren Briese. c) Auch hier beruht das Heil zuletzt auf der Erwählung und der Berufung durch das Evangelium, dessen Versindiger an die Leser der durch Offensbarung dazu befähigte Heibenapostel ist. d)

a) Die Taufe, nach Eph. 4, 5 (els xúgios, mía níous, Ev βάπτισμα) vollzogen auf Grund des Glaubens an den Einen Herrn, bringt mit sich die Reinigung von der Schuldbefleckung (5, 26: \*a Jagioas τῷ λουτοῦ τοῦ ἔδατος; vgl. Act. 22, 16 und §. 84, a) unter Bornus= setzung der Todeshingabe Christi (v. 25) und auf Grund eines Berheißungswortes (er gynau), das dem zur Gemeinde Hinzutretenden die Aneignung der durch fie beschafften Entsündigung zusagt. Zugleich aber ift der Chrift vom Anfang feines Chriftfeins, d. h. von der Taufe an, in ber Lebensgemeinschaft mit Chrifto (Eph. 2, 13: vvrd — er Xoloto Inoov; vgl. 5, 8). Die Folge der Aneignung Chrifti im Glauben (Phil. 3, 8: Xoiorov xeodaiveir) ift, daß man in Christo erfunden wird (v. 9) und in ihm zur schlechthinnigen Vollkommenheit gelangt (Rol. 2, 10).1) Diefe dem Apostel so gang eigenthümliche Lehrbildung findet sich in unseren Briefen vollkommen in der Beise der alteren Briefe durchgeführt. Der Chrift ift mit Chrifto gestorben (v. 20) und in ber Taufe mit ihm begraben (v. 12), nur daß hier ausdrücklich noch das Mitauferwecktwerden hingutritt, als deffen Voraussetzung v. 13 bie gnadenreiche Sündenvergebung genannt wird. Bon der anderen Seite wohnt Chriftus durch seinen Beift im Bergen (Eph. 3, 17), fo daß Christi Herz in unserm Herzen schlägt (Phil. 1, 8). Ausdrücklich aber ift hier gejagt, bag nicht nur die Beiftesmittheilung (Gph. 1, 13; vgl. Phil. 1, 27), sondern auch die badurch vermittelte Lebensgemeinschaft

<sup>1)</sup> Die Christen sind daher Brüder in Christo (Kol. 1, 2. Philem. v. 16. Phil. 1, 14; vgl. Kol. 4, 7. Eph. 6, 21: διάκονος εν κορίφ), bei denen nur zur Frage kommen kann, was sich in der Lebensgemeinschaft mit Christo ziemt oder ihm wohlgefällig ist (Kol. 3, 18. 20). Wenn Phil. 2, 1 daß ev Χριστφ durch die κοινωνία τοδ πνεόματος aufgenommen wird, so erhellt, daß diese Lebensgemeinschaft mit Christo durch die Geistesmittheilung vermittelt ist. Bgl. auch Eph. 2, 21 f., wo daß ev κορίφ im Parallelismus durch er πνεόματι ersetzt und in der Gemeinschaft mit Christo die Gemeinde zu einer Behausung Gottes im Geiste aufgebaut wird. Bgl. §. 84, b.

mit Chrifto (Rol. 2, 12)<sup>2</sup>) oder das Wohnen Chrifti in uns (Eph. 3, 17) durch den Glauben bedingt ist, in dem also diese Lebensgemeinschaft nicht schon gegeben ist. Das Resultat davon ist eine Neuschöpfung, die sich in der Lebensgemeinschaft mit Christo vollzieht (Eph. 2, 10: (9εοῦ) ἐσμὲν ποίημα, κισθέντες ἐν Χρ. Ίησ.; vgl. v. 15. 4, 24). Wie §. 84, d, sind die Christen die Heitigen (Rol. 3, 12 und noch fünfzehn Mal), und zwar auf Grund der Lebensgemeinschaft mit Christo (ἄγιοι ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ: Phil. 1, 1; vgl. Gph. 2, 21); auch hier ist die Gerechtigkeit saktisch in ihnen hergestellt (4, 24. 5, 9. Phil. 1, 11). Wie 1 Kor. 6, 11 (vgl. 84, d. Anm. 14) die Rechtsertigung erst nach der Heiligung folgt, ohne von ihr abhängig gemacht zu sein, so folgt Cph. 2, 15 s. die Versöhnung erst auf die Neuschöpfung, nicht weil sie die Folge davon ist, sondern weil die in dieser intendirte Vereinigung der Seiden und Zuden zu einem neuen Wenschen auch eine gleiche Art der Versöhnung beider ersorderte (vgl. §. 105, c).

b) Der normale Entwicklungsgang des chriftlichen Lebens ift dadurch bedingt, daß das in der Taufe gesette neue Prinzip sich immer allseitiger verwirklicht (vgl. §. 86, c). Obwohl jeder Gläudige in Christo ist und Christus in ihm, so muß doch Christus immer wieder Wohnung machen in ihren Herzen (Eph. 3, 17), dis er Alles in Allen geworden (Kol. 3, 11); sie müssen in der Lebensgemeinschaft mit Christo dewahrt werden (Phil. 4, 7) und stehen bleiden (v. 1), ja sie müssen aus rhacol er Xoloto zu teleen keiden (v. 1), ja sie müssen aus rhacol er Xoloto, zu releen keiden (v. 6). In wem aber Christus wohnt, der wird beständig gestärkt (Eph. 3, 16 f.) und erneuert (4, 23) durch seinen Geist; nur durch die Handreichung dieses Geistes kann man Alles empfangen, was man zur Bewährung des Christenlebens bedarf (Phil. 1, 19); nur durch ihn kann man Gott wahrhaft dienen (3, 3).3)

<sup>2)</sup> Auch hier können die trinitarisch klingenden Zusammenstellungen Christi oder des Herrn, des Geistes und des Baters (Eph. 4, 4—6. 2, 18. 22) nicht beweisen, daß der Geist persönlich gedacht ist, da er vielmehr 3, 20 (vgl. v. 16) deutlich als die Kraft Gottes dargestellt wird, die in uns wirkt und zu jeder christlichen Lebensthätigkeit uns kräftigt, von der daher jede Segnung (1, 3: εδλογία πνευματική), jede Einsicht (Kol. 1, 9: σόνεσις πνευματική; vgl. Eph. 1, 17: ενα δώη όμεν πνευμα σοφίας) und jede Bethätigung christlicher Frömmigkeit (Kol. 3, 16. Eph. 5, 19: φδαί πνευματικαί) ausgeht, und an der man Antheil empfängt (Phil. 2, 1; vgl. 2 Kor. 13, 13 und dazu §. 84, a).

<sup>3)</sup> Dann vollzieht der Christ alle seine Lebenssunktionen in ihm: in der Gemeinsschaft mit ihm wurzelt die Frende (3, 1. 4, 4. 10), der Freimuth (Philem. v. 8) und die Erquickung des Christen (v. 20), in ihm nimmt man einander auf (Phil. 2, 29), in ihm pslegt man die Eintracht untereinander (4, 2), in ihm wird man gestärkt (Eph. 6, 10) und vermag Alles (Phil. 4, 13). Insbesondere ist es auch hier (vgl. §. 86, c. Anm. 1) die Theilnahme an den Leiden Christi, welche der Christ an sich erfahren muß (Phil. 3, 10), dis das Maß der Trübsale, welche Christus erduldet, auch an ihm vollgeworden ist (Kol. 1, 24). Es kommt nur darauf an, daß man in dem diese Lebensgemeinschaft vermittelnden Geiste sein Lebenselement habe (vgl. §. 86, a) und nun auf Grund desselben sessischen seisten kendere, indem man keinem anderen Geiste Kol. 1, 8), kurz die Einheit dieses Geistes bewahre, indem man keinem anderen Geiste Einfluß auf sich gestattet (Eph. 4, 3). Auch hier bezeichnet nvedua das neue

Einer fortgehenden Erneuerung bedarf es auch hier. Obwohl das σωμα της σαρχός in der Taufe ausgezogen ift (Rol. 2, 11), muß doch der alte Menich immer wieder aus-, der neue immer mehr angezogen (3, 9 f. Eph. 4, 22. 24), die Heiligkeit, die der Chrift besitzt, fleckenlos bewahrt werden (1, 4), bis er ganz lauter und unanstößig wird, erfüllt mit der Frucht der Gerechtigkeit (Phil. 1, 11). Deshalb freilich muß der Chrift immer von Neuem den Unterschied von Gut und Bose prüfen (v. 10) und den Willen Gottes (Rol. 1, 9. 4, 12. Eph. 5, 10. 17) erkennen lernen (val. die schöne Ausführung bei Ritschl II, S. 290).4) Aber fo fehr gerade bei ber paranetischen Tendenz unserer Briefe hervortritt, daß der Apostel die Leser selbst für den Fortgang ihres driftlichen Lebens verantwortlich macht, fo febr ber Chrift stets vorwärts streben muß (Phil. 3, 12 f.), so deutlich ift es doch auch hier überall die göttliche Gnade, welche zuletzt Alles in ihm wirkt. Er, der das gute Werk in ihnen angefangen, wird es auch vollenden (1, 6).5) Auch hier also kann der Chrift zuletzt nichts Anderes thun, als die Gnade in sich wirken lassen, indem er verharrt im Glauben (Rol. 1, 23) und in ihm befestigt wird (2, 7); und er bleibt nur dafür verantwortlich, wenn er sich diefer Wirtsamkeit verschließt oder sie hindert.

c) Neben dem Glauben und der Liebe ist, wie 1 Kor. 13, 13, die Hoffnung, deren Gegenstand, wie Röm. 8, 24 (§. 96, a), noch nicht vor Angen liegt, weil er im Himmel aufbewahrt ist (Kol. 1, 5), ein Haupt-

Geiftesleben der Chriften (Philem. v. 25. Phil. 4, 23); aber daneben bleibt doch der in uns wohnende Gottesgeift gang objeftiv gedacht, da derfelbe nach Eph. 4, 30 betrübt werden fann, und nach 5, 18 darf jede höhere Erregtheit nur auf Grund biefes Geiftes gewirft werden. - 4) Dazu leitet ihn der Apostel an durch Berweifung auf fein Beispiel (Phil. 3, 17. 4, 9; vgl. 1, 30), wie auf das Borbild Chrifti (Eph. 5, 2. Phil. 2, 5), durch feine Anordnungen in der Kraft Chrifti (Eph. 4, 17), denen die Gemeinden Gehorfam zu leiften haben (Phil. 2, 12. Philem. v. 21), wie durch Berweifung auf die Schrift (Eph. 5, 14); und es ift nach §. 87, d nicht unpaulinisch, wenn 6, 2 geradezu auf ein Gebot des Dekalogs provozirt wird. Auch hier entnimmt die Paranese bes Apostels aus den Grundthatsachen des Heiles ihre Motive; fie sollen vergeben, wie ihnen vergeben ift (4, 32), follen würdig ihrer Christenberufung (4, 1) oder Christi (Rol. 1, 10) und des Evangeliums von ihm (Phil. 1, 27) wandeln; fie follen erwägen, daß sie geschaffen sind auf Brund guter Werke, die Gott als die ihm wohlgefällige Lebensordnung zuvorbereitet (festgesett) hat, damit er solche habe, die nun auch in ihnen wandeln (Eph. 2, 10) und Frucht bringen (Rol. 1, 10). - 5) Die überschwängliche Größe der Kraft Gottes ift es, welche den Glänbigen zu ihrer Heilsvollendung verhilft (Kol. 1, 11. Cph. 1, 19), indem Gott fie mit allen erforderlichen Mitteln zum Siege im Chriftenfampfe (6, 10 f. 13) und zur Erfüllung ihres Berufes (Rol. 1, 29) ausruftet. Er ftarft die Kraft zur Geduld und zu ausdauerndem Ertragen (v. 11: μακροθομία; vgl. Jac. 5, 10), und das rechte Leiden ift seine Gnadengabe (Phil. 1, 29). Er wirkt aber foldjes auf Brund des Gebetes (Rol. 4, 2. Eph. 3, 20. Phil. 4, 6) und der driftlichen Fürbitte (1, 19), weshalb alles Erfreuliche in dem driftlichen Bustande der Lefer ihm gedauft wird (Rol. 1, 3. Philem. v. 4. Eph. 1, 16. Phil. 1, 3; vgl. 4, 7. 9). Wie wenig dies für den Apostel ein Biderspruch mit jener Selbstverantwortlichkeit der Christen ift, zeigt Phil. 2, 12 f., wo die Ermahnung, ihre Beilsvollendung mit Furcht und Zittern zu beschaffen, gerade dadurch begründet wird, daß Gott Alles in Allen wirtt, das Wollen und das Wirken, daß er ihnen Alles darreicht, was fie brauchen, und somit keine Entschuldigung für fie übrig bleibt, wenn fie das Biel nicht erreichen.

moment des jubjektiven Christenlebens. Christus ift ihr Urheber (1. 27: ή ελπίς), und der heilige Geist ihr Unterpfand (Eph. 1, 14. 4, 30). Der Gegenstand ber Hoffnung ift, wie §. 96, b, zunächst die Errettung von dem Berderben (1, 13. Phil. 1, 28; vgl. 2, 12), die der vom Himmel her erwartete Herr, beffen Ankunft nahe ift (4, 5), bringen wird (3, 20) als der Erretter (Eph. 5, 23). Auch hier ift die Errettung ideell bereits damit erfolgt, daß der Chrift aus dem Gundentode zu einem neuen Leben mit Christo erweckt ist (2, 5 f.), weil damit die Ursache des Berderbens weggefallen ift. Das positive Korrelat der Errettung ift, wie §. 96, c, die Zwi (Phil. 2, 16. 4, 3). Das Leben, wie es einst die Christen mit dem erhöhten Christus führen werden, ist noch verborgen, wie der erhöhte Christus, der es bereits führt, noch verborgen ift, weil es ihnen erst in Gottes Rathschluß bestimmt ist (Rol. 3, 3). Es wird aber offenbar werden, wenn Christus, der Urheber dieses Lebens, in Berrlichteit offenbar werden wird, da fie dann mit ihm gemeinsam biefe Berrlichkeit an sich tragen werden (v. 4), die auch 1, 27 als Gegenstand der Hoffnung genannt wird (vgl. §. 97, c). Die dann erfolgende Ber= wandlung des der irdischen Riedrigkeit entsprechenden Leibes in die Licht= gestalt des verklärten Leibes Chrifti bildet auch Phil. 3, 21 das Korrelat zu der v. 20 erwarteten Errettung. 6) Auch hier steht das Erbtheil der Gläubigen (Eph. 1, 14. 18) in Beziehung zu ihrer Adoption (v. 5. 17); jelbst Rol. 3, 24 (vgl. Act. 20, 32. 26, 18) erinnert die κληφονομία baran, daß die Stlaven als solche niemals erben. Diese xdnoovouia verwirklicht fich aber, wie §. 97, d, in bem vollendeten Gottesreiche (Eph. 5, 5, vgl. Rol. 4, 11). Wie §. 98, b, bringt der Tag Chrifti (Phil. 1, 6. 10. 2, 16), der Eph. 5, 21 als der ju fürchtende Richter gedacht ift, die Entscheidung, wer von den Chriften bewährt erfunden wird, 7)

<sup>6)</sup> Paulus weiß auch Phil. 3, 11 nur von einer Auferstehung ber in der Lebensgemeinschaft mit Christo (v. 9) bewährten Gläubigen, die in Christo, der αρχή (seil. των έγερθέντων) oder dem πρωτότοκος έκ των νεκρων (Kol. 1, 18; vgl. Uct. 26, 23) begründet ift. Zwar hofft der Apostel auch hier, falls er den Märtyrertod erseiden sollte (Phil. 1, 20. 2, 17), unmittelbar nach dem Tode (aber gewiß nicht mittelst der Auferstehung, wie Schenkel, S. 294 f. will) zu Chrifto zu fommen, ba nur unter biefer Borausjegung das jofortige Abicheiden aus dem Leben ihm Gewinn fein fann (1, 21. 23; vgl. §. 96, d); und die Anficht, daß dies nur als ein Prarogativ ber Märthrer betrachtet werde (Zeller, in den Theolog. Jahrbudern 1847, 3. S. 402-407), ift völlig willfürlich. Dennoch ift auch hier dies obr Xpioro elvat bas hochfte Biel ber Christenhoffnung noch nicht. Wenn übrigens ichon in ben vier hauptbriefen bas fpeziellere Eingehen auf die eschatologischen Borgange gurudtrat, fo ift bas in unferen Briefen in noch höherem Mage ber Fall, ohne daß doch irgend eine wefentliche Menderung in der Borftellung von denfelben fich nachweisen ließe. - 7) Richt nur heidnische Gunden ichließen vom Gottesreiche aus (Eph. 5, 5), sondern es bedarf auch einer ununterbrochenen Bewährung in der Erfüllung des speziellen Christenberufes, durch welche Chriftus verherrlicht wird, wenn bas Ende bes Chriftenlebens die Errettung fein foll (Bhil. 1, 19 f.), wie auch nach 4, 3 bie Ramen ber treuen Mitarbeiter am Evangelium im Buche bes Lebens fteben. Daber ift es bie Standhaftigfeit, welche fich in feinem Stüde von den Widerfachern einschüchtern läßt, mas ben treuen Rampfern als die gottgeordnete Anzeige ihrer gewiffen Errettung gelten foll (1, 28), da fie hierin bie höchste Bemahrung ber Lebensgemeinschaft mit Chrifto in ber Gemeinschaft seiner Leiben

und die Vergeltung ( $\dot{\alpha}v\tau\alpha\pi\dot{o}\delta\sigma\sigma\iota\varsigma$ ), die sie vom Herrn empfangen werden (Rol. 3, 24).8)

d) Der Epheserbrief beginnt mit ber Danksagung für die Erwählung der Chriften (1, 4) und zeigt, daß der Zweck berselben auch bier die Realifirung der Beiligkeit und des mit der Rindschaft gegebenen Beiles der Christen (v. 4 f.) ist (vgl. Rol. 3, 12: Exlextol tov Jeov, aylol καὶ ήγαπημένοι), das Gott ihnen in Liebe vorherbestimmt hat. Die Namen der so Erwählten ftehen nach Phil. 4, 3 im Buche des Lebens, zu dem sie bestimmt find. Wie §. 88, b, ist die Erwählung erfolgt nach bem freien Wohlgefallen des göttlichen Willens durch feine Gnade (Goh. 1, 5 f.). Wenn die Christen nicht jeder für sich, sondern in und mit Ginem Leibe berufen find (Rol. 3, 15), so ift die von Gott ausgehende Berufung (Phil. 3, 14), wie §. 88, a, die Hinzuführung zur Chriftengemeinde und involvirt ebenso die Bestimmung zu einem heiligen Wandel (Eph. 4, 1), wie die Hoffnung auf die Beilsvollendung (v. 4). Die Berufung wird auch hier vermittelt durch das Evangelium (Eph. 3, 6), welches den Glauben erzeugt. 9) Denn dieser wird Phil. 1, 29 ausdrücklich als ein χάρισμα bezeichnet und Gott für den Glauben der Lefer gedankt (Rol. 1, 3 f. Eph. 1, 15 f.). Auch hier ist Paulus der durch den Willen Gottes (Rol. 1, 1. Cph. 1, 1) berufene Apostel Jesu Chrifti (3, 5; vgl. Act. 20, 24) und zwar speziell für die Heiben (Eph. 3, 1; vgl. Kol. 1, 23-28. Act. 26, 17). 10) In seiner Berufung, die als ein unmittelbares Erariffenwerden von dem Herrn erscheint (Phil. 3, 12), ist bem Apostel das Heilsgeheimniß offenbarungsmäßig durch den Geift kundgethan (Cph.

erfahren, die seinem Tode gleichgestaltet werden läßt und darum auch die Aussicht auf die Erfahrung der Todtenauserweckung eröffnet (3, 10 f.). — 8) Auch Eph. 6, 8. Kol. 3, 25 wird die Aequivalenz der Vergeltung auss schärsste dadurch ausgedrückt, daß man davon trägt, was man gethan hat (vgl. Phil. 4, 18: πεπλήρωμαι — v. 19: 6 δεός μου πληρώσει), und Eph. 6, 3 wird eine ATliche, auf das irdische Leben sich beziehende Vergeltungsverheißung reproduzirt. Auch hier erscheint der Lohn unter dem Vilde der Frucht, die gebracht wird und zugleich Segen bringt (Phil. 4, 17), oder des Siegespreises, den Gott den Kämpfern im Christenlauf am Ziele vorgesteckt hat (3, 14); und der Lohn, den Paulus speziell sür seine Arbeit erwartet, ist der Ruhm, der ihm am Tage Christi zu Theil wird (2, 16, 4, 1; vgl. §, 98, d. Ann. 7).

<sup>9)</sup> Als das Wertzeng, wodurch der Geist Gottes wirst, heißt es Eph. 6, 17 das Schwert des Geistes oder das Wort Gottes; auch das Wort schlechthin (Kol. 4, 3. Phil. 1, 14) oder das Wort der Wahrheit (Kol. 1, 5. Eph. 1, 13), das durch menschliche Organe verkündigt wird (πρόσσειν: Kol. 1, 23. Phil. 1, 15, vgl. v. 17 f. Kol. 1, 28). Vgl. §. 89, a. Sein Inhalt ist Christus (Kol. 3, 16: δ λόγος τοῦ Χριστοῦ, Phil. 1, 27: εὐαγγ. τ. Χρ.) oder das in ihm gegebene Heil (Eph. 1, 13: εὐαγγ. τ. σωτηρίας, 6, 15: τῆς εἰρήνης; Phil. 2, 16: λόγος ζωής) und die göttliche Gnade (Act. 20, 24. 32). — 10) Bgl. §. 89, b. c. Auch hier nennt sich Paulus einen δοῦλος Christi (Phil. 1, 1), und zwar zusammen mit einem seiner Witarbeiter (συνεργός: Rol. 4, 11. Philem. v. 1. 24. Phil. 2, 25. 4, 3), die er auch sonst δούλοι (Rol. 4, 12) oder διάπονοι (1, 7. 4, 7) Christi nennt. Wie §. 89, b. Anm. 5, redet er bon der ihm speziell in seiner Berusung zum Christen und Apostel zu Theil gewordenen Gnade (Eph. 3, 2. 8, vgl. Phil. 1, 7), die Eph. 3, 7 als ein Geschens bezeichnet wird. Benn die Bestimmung des Heiles sür die Heilen nach v. 5 auch anderen Aposteln sund gemacht ist, so zeigt Gal. 2, 7 s., daß dies nicht unpaulinisch sein fann.

3, 3: κατὰ ἀποκάλυψεν έγνωρίσθη; vgl. v. 5), damit er selbst dann wieder dies Geheimniß kundthun könne (6, 19. Kol. 1, 27). An die Art, wie dieses Geheimniß in unseren Briefen aufgefaßt wird, knüpft sich zunächst die Eigenthümlichkeit derselben.

#### §. 102. Die Beisheitslehre.

Die Heilsbotschaft des Apostels ist zwar in den älteren Briefen zunächst der Gegensatz gegen alle menschliche Weisheit; aber sie enthält doch die wahre Weisheit, sosern sie allein den in Christo gegebenen Heilsweg zeigt. a) Daneben giebt es auch im Christenthum eine höhere Weisheit und Erkenntniß, die aber freilich in diesem Weltlauf immer noch unvollkommen bleibt. b) Im Gegensatz zu einer falschen Weisheitslehre wird nun in den Gefangenschaftsbriefen das Evangelium mit besonderem Nachdruck als die wahre Weisheitslehre gesaßt und die Besörderung der rechten Erkenntniß als die Aufgabe der normalen christlichen Lebenssentwicklung hingestellt. c) Diese wahre Weisheit und Erkenntniß ist aber zugleich eine auf die praktischen Aufgaben des sittlichen Lebens hingerichtete, beren richtige Lösung als eine zweite Hauptaufgabe unserer Briese mit ihrem vorwiegend paränetischen Charakter erscheint. d)

a) Die Beilsbotschaft mar dem Apostel zunächst der äußerfte Gegenfat zu aller Weisheit dieser Welt, mochte dieselbe nun als judische Schriftgelehrsamkeit oder als heidnische Disputirkunft auftreten (1 Kor. 1, 20). Gott hat Dieje Beisheit eben dadurch gur Thorheit gemacht, bag er fie in ihrer völligen Unfähigfeit, den Seilsweg zu finden, darftellte und bagegen beichloß, die Gläubigen zu erretten durch eine Berkundigung, welche von Diefer Weisheit nichts an sich trug und barum von ihrem Standpuntte αμε Thorheit war (v. 21: διὰ τῆς μωρίας τοῦ \*ηρύγματος; vgl. v. 18), ja welche nach §. 89, a prinzipiell fich aller Bermengung mit menschlicher Weisheit entschlug und entschlagen mußte (4, 10: μωροί δια Χριστόν; vgl. 3, 18). Dennoch brauchte diese Beilebotschaft sich auch ben Beisen Diefer Welt gegenüber nicht ju ichamen (Rom. 1, 16; vgl. v. 14); benn fie vermochte, was zulett doch jede Weisheit erftrebt und feine menschliche Beisheit zu erreichen vermochte (1 Ror. 2, 8), ben Menschen ben Weg jum Beile ju zeigen. Bon Diefem Gefichtspunkte aus ift das Evangelium nicht nur Gottestraft, sondern auch Gottesweisheit (1, 24), weil es ben verklindet, der uns von Gott zur Weisheit gemacht ift (v. 30), und zwar fo, daß es in der schlichteften Form feiner Berkundigung immer noch weiser ift (v. 25), als die vergeblich nach Weisheit strebenden (v. 22) Menschen. Dieje Beisheit bringt aber nicht eine theoretische Erfenntniß von Gottes Wesen und von den göttlichen Dingen, sondern die Erkenntniß bes in Chrifto gegebenen Seiles. 1) Die Wahrheit, welche bas Evangelium

<sup>1)</sup> Im Gegensatz zum Heidenthum hat das Christenthum allerdings die Erkenntniß Gottes (Gal. 4, 9) und ist damit Licht im Gegensatz zur Finsterniß (2 Kor. 6, 14; vgl. 1 Thess. 5, 4 f.: οὐκ ἐν σκότει = νίοὶ φωτός ἐστε), wie es in gewissem Sinne

kundmacht (2 Kor. 6, 7. 4, 2; vgl. 2 Theff. 2, 10. 12 f.), ist im Gegenstat der judaistischen Irrlehre (Gal. 2, 5. 14; vgl. 5, 7) der wahre Heilsweg; und die Juden, die ihn nicht annehmen, weil sie im Geset die ausreichende uóggwois the yrwósews x. τ. άληθείας (Köm. 2, 20) zu haben wähnen, eisern um Gott, άλλ οὐ κατ ἐπίγνωσιν (10, 2). Wenn der Apostel seinen Lesern wünscht, daß sie σοφοί εἰς τὸ ἀγαθόν seien (16, 19), so bezieht sich dies nach dem Zusammenhange zunächst auf das Festhalten der rechten Lehre (v. 17), das aber selbst dazu dienen soll, die irrthümlichen Ansorderungen der Iudaisten abzuweisen. Die wahre Weissheit besteht daßer in der Erkenntniß des rechten Heilsweges, und diese ist

burchaus praktischer Natur (vgl. 15, 14).

b) Bon der einfachen Beilsbotschaft unterscheidet Baulus 1 Kor. 2, 6 die σοφία, welche er unter den gereifteren Christen (εν τοίς τελείοις) ver= fündet, mährend er den noch unreifen (den vyxiois) Kindernahrung, nämlich Milch und nicht feste Speife, bietet (3, 2). Aber auch diese hat mit der Weisheit der Welt nichts gemein, sondern ift eine tiefere Ginficht in den verborgenen Heilsrathschluß Gottes (2, 7: 9200 vogiav er uvornoiw την αποκεκουμμένην), wie sie Gott den Aposteln durch seinen Geist offenbart hat (v. 10), und wie fie darum nur für die Pneumatischen verständlich und beurtheilbar ift (v. 14 f.). Dahin gehört z. B. die Gin= sicht in die Tiefen der Weisheit Gottes (Röm. 11, 33; vgl. 1 Kor. 2, 10), welche fich dem Apostel bei der Betrachtung der wunderbaren Gotteswege erschließen, auf benen das Beil zu seiner universellen Berwirklichung gefommen ift und fommen foll. Insbesondere aber gehört dahin nach 12, 8 (vgl. §. 92, c. Anm. 9) die Einsicht in die eschatologischen Beheimnisse, welche von der Gabe der Weissagung (Loyos sogias) enthüllt werden, und die Gabe der tieferen Erkenntniß der Heilewahrheiten (Loyos γνώσεως; vgl. 13, 2. 14, 6), an welcher die Korinther besonders reich waren (1, 5. 4, 10. 2 Kor. 8, 7), wenn auch nicht Alle (1 Kor. 8, 7), und ebenfo Paulus felbst (2 Ror. 6, 6. 11, 6). Allein alle Erkenntnig ift ohne Liebe werthlos (1 Ror. 13, 2), ja fie fann, wenn fie aufbläht, gefährlich werden (8, 1 f.), sie ist, wie alle Gaben, vergänglich (13, 8) und bleibt immer eine ftuchweise (v. 9-11), bis fie bei der Parufie der vollkommenen Erkenntnig (ἐπίγνωσις) Plat macht (v. 12).

c) Obwohl also schon in den alteren Briefen das Evangelium von einer Seite her eine Weisheitslehre ift und für gereiftere oder begabtere

schon die Juden den Heiden gegenüber sein wollten (Röm. 2, 19). Allein wenn der Apostel seine Berkindigung als eine Kundmachung des Duftes von der Erkenntnis Gottes beschreibt (2 Kor. 2, 14), so fügt er hinzu, daß der Träger dieses Bohlgeruches von Christo duftet (v. 15), d. h. daß es sich dabei um eine Erkenntniß Gottes handelt, wie sie in Christo gegeben ist. Und wenn 4, 6 die Birksamkeit Gottes, wonach er die wahre Erkenntniß in den Herzen aufleuchten läßt, verglichen wird mit der Erschaffung des Lichtes (Gen. 1, 3), so wird als Gegenstand dieser Erkenntniß ausdrücklich die Herrlickeit Gottes genannt, die sich im Angesichte Christi ofsendart, welchen das Evangelium (als das Abbild Gottes) in seiner Herrlickeit verkindet (v. 4). Die wahre Erkenntniß Gottes, die alle menschlichen Gedanken niederwirft, führt zum Gehorsam gegen Christum (2 Kor. 10, 5) und darum zur immer herrlickeren pneumatischen Lebensgestalt (3, 18; vgl. §. 86. c. Anm. 6).

Chriften auch eine höhere Weisheit und Erkenntniß bietet, so springt boch in die Augen, daß in den Gefangenschaftsbriefen der Begriff der Weisheit und Erkenntniß eine ungleich hervorragendere Rolle spielt. Der Grund bavon ist das Auftauchen einer neuen Beisheitslehre in den fleinafiatischen Gemeinden, welche die Gläubigen zu einer höheren Stufe der Erfenntniß zu führen versprach, und welche doch Paulus nur für einen Rückfall in Die στοιγεία του χόσμου halten fonnte, weil es sich dabei um theosophische Ueberlieferungen handelte (κατά την παράδοσιν των ανθρώπων) und damit um eine gelosogia (Rol. 2, 8) im Sinne der Menschenweisheit, wie fie nach not. a gerade ben Begenfat bes Evangeliums bilbet. Ihr gegenüber mußte Paulus stärter hervorheben, wie allerdings das Ziel bes Chriftenthums der gange Reichthum der ihrer felbst voll gewiffen Einsicht (oureois), die vollkommene Erfenntniß (Enlyvwois) sei, daß aber der Inhalt dieser Erkenntnig nicht irgend welche theosophische Lehre, sondern das Seilsgeheimniß (to uvorholov tov Jeov) fei, in welchem alle Schütze der Weisheit und Erfenntnif verborgen find (v. 2 f., vgl. Eph. 3, 9). 2) Der Inhalt diefes Mofteriums, in beffen Rundmachung uns Gott feine Gnade in aller Beisheit und Einsicht (ggovious), die er uns geschenkt, überreich erwiesen hat, ift nach Eph. 1, 8 f. sein auf unser Beil gerichteter Wille (v. 5. 11: ή βουλή του θελήματος αυτού; vgl. Act. 20, 27); nach Rol. 1, 26 die Gottesverheißung (& loyos rov Jeov: v. 25), welche durch die Verfündigung des Evangeliums erfüllt wird, und insbesondere Chriftus, sofern er der Urheber der Soffnung auf die zutünftige Berrlichfeit ift (v. 27, vgl. 4, 3. Eph. 3, 4), weshalb es Rol. 2, 2 das Musterium des Gottes Chrifti heißt, d. h. des Gottes, der in Chrifto fein Beilegeheimniß offenbart und verwirklicht hat. Alles Gebet für die weitere Entwicklung der Chriften tongentrirt fich darauf, daß ber Beift ber Beisheit und Offenbarung fie zu der Gotteserkenntniß führe, welche lehrt, zu welcher Soffnung uns Gott berufen hat, und wie groß seine Macht sei, nach welcher er uns diesem Ziele zuführt (Gph. 1, 17 ff).

<sup>2)</sup> Die Bezeichnung bes göttlichen Beilerathschluffes als eines Mufteriums ift unferen Briefen mit ben alteren gemein; allein bas ftarte hervortreten biefes Begriffes in jenen mag wohl mit der Untithese gegen die Freiehrer gusammenhängen, welche noch unenthullte Myfterien ju offenbaren vorgaben. Die Beisheitslehre unferer Briefe ift aber feine transzendentale Spefulation, wie Baur, S. 264 fie faßt, der in der hervorhebung bes Wiffens und Erfennens, das fich von feiner Einheit mit bem Glauben ablöft und als felbitftanbiges Moment bes religiöfen Bewußtfeins hervortritt, bie Nahe ber anostischen Beriode erkennt (S. 273). Der Gegenstand ber Erkenntniß ift ja auch hier die gottliche Enade (Rol. 1, 6) als die Grundlage ber im Evangelium verkundeten Beilshoffnung (v. 5), ober der Sohn Gottes (Eph. 4, 13), in welchem uns diefe Unabe 3u Theil wird, b. i. Chriftus als unfer herr und heilsmittler (Phil. 3, 8), deffen Erkenntniß nur darum alles Andere überragt (τὸ ύπερέχον της γνώσεως), ja als etwas Schabliches, bas man von fich werfen muß, ericheinen läßt, weil jedes andere But uns baran hindern fann, ihn als das höchste Gut zu erkennen und uns anzueignen. Daher fann auch als biefer Gegenftand bezeichnet werden die Liebe Chrifti, Die alle menichliche Erfenntniß überfteigt und nur erfahrungsmäßig begriffen werben fann (Eph. 3, 19), ober ber für den menschlichen Berftand unerforschbare Reichthum bes Heiles in Chrifto (v. 8).

Sbenso wird 4, 13 die Vollendung der Gemeinde in der Einheit, d. h. in der bei allen gleichen Entwicklung der Erkenntniß gesucht (vgl. Rol. 2, 2 f.). Ze mehr die gesunde Entwicklung des christlichen Lebens durch die theosophische Irrlehre auf dem Gebiete der Erkenntniß bedroht war, um so mehr mußte durch die Darstellung des Evangeliums als der wahren Weisheitslehre und durch die Beförderung der wahren Erkenntniß ihr

entgegengearbeitet werden.

d) Bei dieser Auffassung der Beisheitslehre und der dadurch bezweckten Erkenntnik muß dieselbe nothwendig auch eine unmittelbar praktische Seite haben.3) Die driftliche Weisheit und Ginficht (ovveois) ift, wie eine Erkenntniß des göttlichen Heilswillens (Eph. 1, 9), so auch andererseits eine Erfenntniß des gebietenden göttlichen Willens (Rol. 1, 9), durch welche man in jedem guten Werke Frucht bringt und wächst (v. 10) oder genau pflichtmäßig mandelt (Eph. 5, 15. 17), weshalb σοφία auch Rol. 4, 5 (vgl. 1 Ror. 3, 10. 6, 5. 2 Ror. 1, 12) geradezu von der praftischen Lebensweisheit steht.4) Auch hier, wie in den alteren Briefen, ift der Gegensatz des driftlichen Lebens zum früheren heidnischen der von Licht und Finsterniß (Eph. 5, 8: ἦτε — ποτε σκότος, νῦν δε φῶς εν κυρίφ; vgl. Act. 26, 18. 23); aber das Wefen diefer Erleuchtung besteht barin. daß man prüft, was dem Herrn wohlgefällig ift; ihre Frucht, an der es den Werken der im unerleuchteten Zustande Wandelnden fehlt (rà kopa τὰ ἄκαρτα τοῦ σκότους), ist die Gerechtigkeit, in welcher die Kinder des Lichtes mandeln (Eph. 5, 8-11). 5) Roch entschiedener als in den älteren Briefen ift also bier die driftliche Weisheit und Erkenntniß als eine auf die fittlichen Aufgaben abzielende gedacht. Demnach ift die Weisheitslehre unferer Briefe ebenfo ein Sichversenken in die tieferen Grunde und die umfaffenderen Folgen der großen driftlichen Beilethatfachen, wie andererseits eine noch weitere Einführung der Heilswahrheit in bas

<sup>3)</sup> Bohl ift auch hier das Evangelium das Wort der Bahrheit (Rol. 1, 5. Eph. 1, 13) im Gegensate zu ber von der Wahrheit abführenden Menschenlehre (Gph. 4, 14; ngl. v. 15: άληθεύοντες: bie Bahrheit befennend, wie Gal. 4, 16); aber auch hier ift die aligneta gewöhnlich ein praktisches Prinzip, die Norm der δικαιοσύνη (§, 100, a), bas mahre Unterrichtetsein in Jeju ift auf die Erneuerung des Lebens gerichtet (Gph. 4, 20 f.). Die rechte Lehre ift ebenfo eine lleberlieferung von Chrifto (Rol. 2, 6 f., val. v. 4. 8), wie eine Lehre von dem driftlichen Tugendleben (Phil. 4, 9); die Thatigfeit des Apostels (Rol. 1, 28), wie die der Gemeinde selbst, wenn das Wort von Christo reichlich in ihr wohnt (3, 16), ift ebenfo ein praftisches Zurechtweisen (von dereiv) wie ein Lehren (dedaoxetv), und beides forbert fie in jeder Beisheit. - 4) Benn nach Phil. 1, 9 die Liebe reich werden foll in Erfenntniß und allerlei Feinfühligfeit, fo fann auch hier die eniquous nur eine solche sein, welche der Liebe die rechte Art ihrer Bethatigung anweist, mahrend umgefehrt nach Eph. 3, 18 f. nur bas Festgewurzeltsein im Lieben jum Erfaffen ber Liebe Chrifti führen tann, und nach 5, 14 Chriftus bem als das Licht aufgeht, der vom Todesichlafe der Sunde aufffeht. - 5) Darum ift es auch bie Aufgabe der Erleuchteten, die Anderen von der Gundhaftigfeit ihres Befens gu überführen (Gph. 5, 11), weil dadurch, daß bem Sünder fein eigenstes Befen offenbart wird, er felbit ein Erleuchteter wird (v. 13); und wenn nach Phil. 2, 15 die Chriften, weil fie bas Wort vom Leben befiten (v. 16), als Lichtträger erscheinen inmitten bes berfehrten Geschlechts diefer Welt, fo liegt barin wenigstens indireft biefelbe Aufgabe angedeutet.

praktische Leben mit dem bunten Reichthum seiner konkreten Beziehungen. Nach beiden Seiten hin werden wir im Folgenden die Eigenthümlichkeiten der Gefangenschaftsbriefe zu betrachten haben.

# Zwölftes Kapitel. Die fortgebildeten Lehren.

### §. 103. Die fosmifche Bedeutung Chrifti.

Der vorweltliche Heilsrathschluß, auf welchem die Schöpfung der Welt beruht, ist in Christo gefaßt, der darum als der erstgeborene Sohn der Liebe vor allen Kreaturen da war. a) Er ist der Mittler der Weltschöpfung und das Ziel der gesammten Weltentwicklung, die darauf hin tendirt, daß Alles in ihm als dem Centralpunkt des Alls zusammengefaßt werde. d) Die Realisirung dieses Weltzweckes war bedingt durch sein Herabsteigen zur Erde, welches eine That freiwilliger Selbstentäußerung und Selbsterniedrigung ist. c) Als Lohn sür dieselbe ist er zur vollen Theilnahme an der göttlichen Ehre und Weltherrschaft erhöht worden, so daß nun er, in welchem die ganze Wesensfülle der Gottheit leibhaftig wohnt, Alles in Allen ist.

a) Die driftliche Weisheitslehre versenkt fich vor Allem in die Tiefen des göttlichen Beilerathichluffes. Daß dieser ein vorzeitlicher sei (§. 100, c), lehren unsere Briefe übereinstimmend mit ben alteren. Gie geben aber dahin fort, auch die Ermählung des Einzelnen jum Objekt ber Beil8= verwirklichung in diesen Rathschluß mit einzuschließen, so bag es erft in ihnen zu einer ewigen Erwählung tommt. In ben überhimmlischen Regionen, wo Gott wohnt (er rois errovausois), hat er uns mit jedem geistlichen Segen gesegnet, indem er uns ermählte por Grundlegung ber Welt (Eph. 1, 3 f.). Auch bei der von Gott ausgehenden Berufung, in welcher sich diese Erwählung verwirklicht, wird wenigftens barauf reflektirt, bag fie eine droben erfolgte ift (Phil. 3, 14: ή ανω κλησις). Wenn das Heilsgeheimniß, seit es Aeonen giebt, verborgen war in bem Gott, der das All geschaffen hat (Eph. 3, 9), so ist mit dieser Charakteristik Gottes angedeutet, daß der Seilsrathichluß, der vor Grundlegung der Welt von bem Schöpfer gefaßt mar, bereits bei ihrer Erschaffung maggebend gewesen ift, daß feine Berwirflichung mit der Schöpfung ber Belt begonnen hat. hatte nun ichon in ben alteren Briefen ber Rudichluß von bem, mas Christus durch seine Erhöhung geworden war, auf seinen himmlischen Ursprung geführt (§. 79, b), so ergab sich hier derselbe a priori von dem Gedanken des vorweltlichen Seilsrathschlusses aus. Waren die Chriften in Chrifto erwählt vor Grundlegung der Welt und dadurch in ihm bereits in der himmlischen Welt gesegnet (1, 3 f.), so mußte vor der Welt bereits

ber Heilsmittler da sein, in welchem die Erwählung und Segnung begründet sein konnte zu einer Zeit, wo die Objekte derjelben noch nicht vorhanden waren. Für uns würde dieser Gedankengang nur auf eine ideelle Präsezistenz des Heilsmittlers im göttlichen Rathschlusse Sein Christi, der in seinem irdischen Leben der Heilsmittler geworden ist. Wie die in ihm Erwählten zugleich die Gottgeliebten sind (Kol. 3, 12), so mußte er selbst der Gesiebte \*\*\alpha \tilde{\psi} \delta \chi \delta

Rreatur (v. 15: πρωτότοκος πάσης κτίσεως).1)

b) War ber göttliche Heilsrathschluß bereits maggebend für die Beltschöpfung, fo mußte diese, wie jener, begründet sein in dem uranfänglichen Beilsmittler. Seine Burbeftellung im Berhaltniß zu jeder Kreatur beruht darauf, daß in ihm das All geschaffen ist (Kol. 1, 15 f.: Tre er avro έκτίσθη τα πάντα), daß es in ihm, dem jum Beilsmittler Erforenen (not. a), urfächlich beruhte, wenn überhaupt eine Welt geschaffen ward, die dieses Heils theilhaftig werden sollte. Dieses Begründetsein der gangen Schöpfung in ihm ichlieft aber ein Doppeltes in fich: nicht blog nämlich, daß das All durch ihn (de' avrov) geschaffen ist, was schon die älteren Briefe lehren, (§. 79, c), sondern auch, daß alles auf ihn hin (eis airov) geschaffen ift, d. h. nicht zur Erfüllung feiner leuten Zwecke, in welchem Sinne Gott allein bas Weltziel bleibt (Rom. 11, 36 und bagu §. 99, d), sondern um zu ber Gemeinschaft mit ihm zu gelangen, auf welche ber gange Beltplan angelegt ift. Und weil die Belt Diefes Biel noch nicht erreicht hat, so hat bas All auch fortgehend in ihm feinen Bestand (Rol. 1, 17), ber vor Allem seine in ihm selbst allein beruhende Existenz hat (coriv im Unterschiede von Extroral); es kann nicht untergehen, weil das in Chrifto gefeste Beltziel noch verwirklicht werden muß. Die Diefes

<sup>1)</sup> Schon rein fprachlich angeseben, tann diefer Ausbrud nicht besagen, bag Chriftus unter allen Rreaturen die erfigeborene Areatur war, wie es noch Ufteri, S. 315. Reuß II, S. 75. Baur, S. 257. Benfchlag, S. 83 fassen, jo daß πάσης κτίσεως ein Genit, partitiv, mare; benn nur ein Plural ober ein Kolleftivbegriff fann eine Rategorie oder Gefammtheit bezeichnen, zu der ein Gingelner gehört. Da aber πάσης κτίσεως jede einzelne Areatur bezeichnet, jo fann ber Genit. nur fomparativ genommen werden und nur bejagen, daß Chriftus im Bergleich mit jeder Areatur der Erftgeborene mar (vgl. Jimmer, S. 372). Jedenfalls liegt also in dem πρωτότοκος etwas, das ihn vor jeder Arcatur auszeichnet, wie er benn auch gleich darauf v. 16 f. in ein Berhältniß gur gangen Schöpfung gefett wird, welches jede Möglichkeit ausschließt, ihn in irgend einem Sinne der Areatur jugugablen. Daß er nicht der Gingeborene, fondern der Erftgeborene genannt wird, fann fich ebenfo nicht barauf beziehen, bag auch bie Rreatur in gewiffem Sinne als Nachgeborene gedacht ift (vgl. R. Schmidt, S. 212), fondern nur auf fein Berhältniß zu denen, die in ihm ebenfalls zur Gottestindichaft zu gelangen bestimmt find, vielleicht zugleich mit Anspielung auf die himmlischen Gottesfohne. Bgl. ποd) θεὸς πατήρ: Phil. 2, 11. Kol. 1, 3. 3, 17; θεὸς καὶ πατήρ: Eph. 1, 3. 5, 20, nur in borologischen Wendungen.

Weltziel aber gedacht ift, zeigt Eph. 1, 10, wo als bas lette Ziel der Heilsveranstaltung Gottes genannt wird, daß bas All, wozu hier, wie Rol. 1, 16, in erfter Linie die himmlischen und die irdischen Geifteswesen gehören, um deretwillen alles Geschaffene überhaupt da ift, wieder in Chrifto als in einem Ginheits= und Mittelpunkt zusammengefaßt werbe (ανακεφαλαιώσασθαι τα πάντα εν τω Χοισιώ). Dieser Centralpunkt des Alls ift er gewesen, als in ihm das All geschaffen murde; bier aber wird darauf hingewiesen, daß er es wieder werden muß, weil ja burch die Gunde eine Störung in die ursprüngliche Weltordnung gefommen ift, auf deren Wiederaufhebung die Seilsveranstaltung abzielt (vgl. Rol. 1, 20: άποκαταλλάξαι τὰ πάντα εἰς αὐτόν). Durch diese Auffassung Christi als des Weltpringips und Weltziels, das nach den alteren Briefen nur Gott felbst ift, geht die Christologie unserer Briefe über die der alteren hinaus. Es hängt damit zusammen, daß das Weltziel nicht mehr als das vollendete Gottesreich gedacht wird, in welchem die absolute 2011herrichaft Gottes sich verwirklicht im Gegenfat zu der irdischen Mittlerherrichaft Chrifti, die biefer an den Bater zurückgiebt (1 Kor. 15, 24. 28), sondern als die Basileia tov Xoistov xai Jeov (Eph. 5, 5), und daß die Erhöhung Chrifti ausgedehnt wird über Alles, was irgend einen Namen hat in dieser Welt und in der zufünftigen (1, 21), wo er also auch über Alle herrichen wird. Es fann eben das Weltziel nicht gedacht werden ohne den, in welchem die Beltichöpfung begründet war.

c) Um nun aber die in ihm geschaffene Welt ihrem in dem vorzeitlichen Heilsrathschlusse gesetzten Ziele zuzuführen, muß Christus der Heilsmittler werden und als solcher aus seinem himmlischen Sein in das irdische herabsteigen (Eph. 4, 10).2) Dies Herabsteigen ist aber zugleich ein Uebergehen aus der seinem himmlischen Sein entsprechenden Existenzform in die irdischmenschliche, in welcher allein er sein Heilsmittleramt vollziehen konnte. Als knovadreos war er nämlich in Gottesgestalt (Ev mogas Indian. Phil. 2, 6), d. h. er besaß die göttliche doka, die einem göttlichen Geisteswesen entsprechende Erscheinungssorm, welche aus überirdischer Lichtsubstanz besteht.3) In dieser seiner Herrlichkeit hätte er nur

<sup>2)</sup> Er ift ber xaragás, und es ift unrichtig, wenn Baur, S. 260 behauptet, bies Berabsteigen werde aus dem Binaufsteigen Chrifti gefolgert, mahrend gerade umgefehrt der Beweiß, daß das Eph. 4, 8 citirte Bfalmwort, welches von einem Auffteigen redet (68, 19), auf Chriftum gebe, barauf gegründet wird, bag (unter ber Boraussetzung, daß von einem himmlischen Wesen die Rede sei) nur von bem καταβάς ein ανέβη ausgesagt werden fönne (v. 9). Dann bezieht sich aber das καταβάς είς τὰ ματώτερα της γης auch nicht, wie auch Geg, S. 248 f., Schenkel, S. 290, Nösgen, S. 255 wollen, auf die Sollenfahrt Chrifti, fondern auf bas Berabsteigen gur Erbe, bie nur im Gegensatz ju bem ale obos ber Bfalmftelle als bie niebere Region bezeichnet wird (vgl. R. Schmidt, S. 202 ff., Jimmer, S. 378). - 3) Daß hier von Chrifto in feinem porzeitlichen Sein die Rede ift, haben aufs Neue R. Schmidt, S. 163 ff., Geg, S. 311 f. ichlagend erwiesen, und bie Beweisführung Rösgens für bas Gegentheil (3. 233 ff.) zeigt nur, welche Gewaltsamkeiten erforderlich find, um ben einfachen Bortfinn zu verfehren. Die Joentitat ber μορφή θεου mit ber δόξα ergiebt fich baraus, baß die δόξα, welche die Bollendeten erlangen (§. 101, c), und welche dem verklarten Leibe Chrifti eignet (Phil. 3, 21), ursprunglich Gott angehört, ber Eph. 1, 17 ber

der Welt erscheinen durfen, um das Gleichgestelltsein mit Gott ihr gegen= über (vò elvai loa 9eg), d. h. die göttliche Ehre und Anbetung zu gewinnen. Aber er achtete diese gottgleiche Burdestellung nicht für etwas zu Raubendes (ούχ άρπαγμον ήγήσατο), d. h. eigenliebig und eigenmächtig an sich zu Reißendes (v. 6). Bielmehr entleerte (exévwoer), entäußerte er fich jogar beffen, mas er befag, nämlich ber popon Jeov. indem er die mogon doudov annahm (v. 7) und so in das seinem ur= sprünglichen Sohnesverhältniß inadäquate Knechtsverhältniß eintrat (vgl. Gal. 4, 4 und dazu §. 79, b).4) In einem solchen hätte er freilich auch gestanden, wenn er in irgend eine höhere Ordnung der Geschöpfe Gottes eingetreten mare; darum muß die Art, wie er Knechtsgestalt annahm. näher dahin bestimmt werden, daß er in Gleichgestalt von Menschen tam (Phil. 2, 7: εν δμοιώματι ανθοώπων γενόμενος). 5) Als lettes Refultat der so erläuterten xérwois und Bedingung der ransérwois wird endlich hervor= gehoben, daß er in seiner gesammten Lebensbarftellung als ein Menich wie alle anderen erfunden ward (v. 7). Dahin gehörte namentlich, daß er keiner leidensvollen Lage sich entzog, bis er am Leibe seines (todes fähigen) Fleisches (Kol. 1, 22) im Gehorsam gegen Gott den schimpflichen Kreuzestod erduldete (Phil. 2, 8), durch welchen er der Heilsmittler ward.

d) Ist die Erscheinung Christi auf Erden auf Grund einer freis willigen Selbstentäußerung ober Selbsterniedrigung ersolgt, so kann die

πατήρ της δόξης heißt, und barum auch bem Sohne ber Liebe in seinem ursprünglichen himmlischen Gein. Rur barf man die popon Doos nicht mit dem owpa ris δόξης identifiziren, um daraus ju fofliegen, daß der präegistente Chriftus als himmlischer Mensch gedacht ift, da Gott doch nirgends ein coua beigelegt wird. Uebrigens fommt auch hier doga außer in dieser technischen Bedeutung noch von der Fülle ber göttlichen herrlichkeit überhaupt vor (Rol. 1, 11. Eph. 1, 12. 14. 3, 16) und wird dann auf Alles übertragen, mas ihm eignet (1, 6) oder von ihm fommt (v. 18). Daneben heißt es, wie §. 76, d. Ann. 9: Ehre, Breis (Eph. 3, 21. Phil. 1, 11. 2, 11. 3, 19. 4, 20). - 4) Die richtige Erklärung biefer Stelle hangt an ber burch eine wortgetreue Faffung bes άρπαγμός geforderten Unterscheidung bes το είναι ίσα θεφ, bas Christo nur bestimmt war, von der μορφή θεού, die er in seinem vorzeitlichen Sein bereits befaß. Wenn hofmann 3. b. St. wieder die lettere lediglich bie Erfceinung bes erfteren fein läßt und Weg, G. 317 fogar jur Identifizirung von Beidem neigt, fo muß jener ben άρπαγμός von dem actus rapiendi nehmen, was ohne gefünstelte Eintragungen gar feinen Ginn giebt und auch mit den von ihm beliebten nur ju einer völlig leeren Antithese führt, da für jenes gewaltsame Anfichbringen fein Objett bentbar ift, und Geß άρπαγμός gleich άρπαγμα, was anerkannt sprachwidrig ist und zu willfürlicher Erganzung des Hauptgebantens (G. 315 f.) nöthigt. Bgl. 2 Kor. 8, 9 und bagu §. 79, c. — 5) Damit foll freilich nicht gefagt fein, daß er kein wahrhaft menschliches Subjett ward, sondern nur vorübergebend menschliche Gestalt annahm (Baur, S. 269), was ja schon durch die Fortdauer der μορφή ανθρώπου in seinem σώμα της δόξης ausgeschlossen wird. In dem Begriff bes ouoiwur (Rom. 1, 23. 8, 3) liegt feine Andeutung einer Ungleichheit, fondern nur, daß biefe menschengleiche Dafeinsform ihm etwas ursprünglich Fremdartiges war. Für ganglich verfehlt halte ich die Beziehung ber Worte auf die menichenähnliche Geburt Chrifti, die hofmann gu ber burchaus unnatürlichen Lostrennung der Borte vom Borigen bewogen hat; aber auch ein Gefommenfein im Bilbe von Menichen, b. h. in fartifcher Leiblichfeit (Pfleiberer, Urchriftenth., S. 218) entspricht dem Ausdruck nicht.

Rückfehr zu seinem himmlischen Sein nicht als bloß naturgemäße Wieberherstellung seines ursprünglichen Zustandes, sondern nur als der göttliche Lohn für jenes Berhalten gefaßt werden. Sie muß ihm aber zugleich mehr gegeben haben, als er befag, nämlich das von ihm auf dem Bege eigenwilligen Unfichreißens verschmähte eirae toa Jeg (Phil. 2, 9: did χαὶ ὁ θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσεν). Wohl ist der Hinabgestiegene natur= gemäß wieder hinaufgestiegen über alle Himmel (Eph. 4, 10)6) und fo feinem ursprünglichen Sein zurückgegeben. Aber nach Rol. 3, 1. Eph. 1, 20 hat Gott ihn, nachdem er ihn von den Todten auferweckt, in der himmlischen Welt zu seiner Rechten gesett, und fo ift er ber Erfte schlecht= hin geworden (Rol. 1, 18). Dieje gottgleiche Bürbeftellung hat er pordem noch nicht beseffen; erft in seiner Erhöhung hat Gott ihm ben Namen gegeben, ber über jeben Namen erhaben ift, nämlich ben Namen des zigeos im absoluten Ginne, in welchem fich alle Rniee beugen follen, ber also die volle göttliche Ehre und Anbetung involvirt (Phil. 2, 9 ff.).7) Es gehört aber ju ber Gigenthumlichfeit unferer Briefe, bag fie jum Ausdruck für die diefer gottlichen Burdeftellung entsprechende Befensherrlichkeit des erhöhten Chriftus, wahrscheinlich im Anschluß an eine bei den Irrlehrern herrichende Terminologie, wiederholt den Ausbruck to πλήρωμα gebrauchen. Während diefe, wie es scheint, die göttliche Wesensfülle, b. h. die Totalität der in Gott beschloffenen Eigenschaften, Rräfte und Guter über das gange höhere Beifterreich ausgebreitet dachten, wird Rol. 1, 19 mit Nachdrud hervorgehoben, daß das ganze Pleroma beschloß, in dem Auferweckten und Erhöhten Bohnung zu machen. Gigenthumlich ift Christo aber, dag die gange Fulle des göttlichen Wefens (Θεότης) in ihm σωματικώς mohnt (2, 9),8) d. h., daß Christus, meil er auferstanden ist und damit eine menschliche, wenn auch verklärte Leiblichkeit wieder empfangen hat (vgl. Phil. 3, 21: τὸ σῶμα τῆς δόξης αὐτοῦ), diese göttliche Befensfülle nicht in ber Form ber reinen Geiftigfeit befitt, fonbern fo, daß bieselbe in einer menschlichen Leiblichfeit fich darstellt. Eben barum

<sup>6)</sup> Bu ber Borftellung einer Mehrheit von Simmeln, über welchen der Wohnfit Gottes felbst ift, vgl. 2 Kor. 12, 2. - 7) Auch hier wird barauf Bfalm 8, 7 bezogen, nur bag Gott nicht blog in feinem Rathichlug (wie 1 Kor. 15, 27), fondern in der Erhöhung Christi bereits thatfächlich ihm Alles unter seine Füße gethan hat (Eph. 1, 22). Allein auch hier ift biefe Untergebung nur pringipiell vollendet, ba Bhil. 3, 21 darauf hinweift, wie er, ber alles fich unterwerfen fann, in ber Berwandlung unferer Leiber auch den Tod (vgl. 1 ftor. 15, 26) besiegen mirb. - 8) In beiden Stellen entscheibet gegen die Beziehung auf die irdische Erscheinung Chrifti (vgl. noch R. Schmidt, S. 208 ff., Benfchlag, S. 69) ber Kontert, ba nach 1, 18 f. Chriftus burch feine Auferwedung ber erfte schlechthin werben follte, weil das ganze πλήρωμα, b. h. Gott, fofern daffelbe in ihm enthalten, in dem Erhöhten zu wohnen beschloß. Für bie einzig naturgemäße Beziehung bes naroinel 2, 9 auf die Gegenwart bes Erhöhten aber entscheidet der Kontext mit v. 10 ff. Erft in dem erhöhten Chriftus, wie er ibm erschienen war, und nicht in ber Beschaffenheit seines irbischen Lebens, bas er nicht geschaut, mar dem Apostel die Burgichaft gegeben für die geschichtliche Birflichteit des als heilsmittler erichienenen Trägers bes göttlichen πλήρωμα im Gegensatz zu ben phantastischen Geisteswesen der Freiehrer, die daffelbe ausmachen follten. Auch Eph. 4, 13 ift die Fulle Chrifti feine andere als die Gottesfille (3, 19), wenn auch in beiden Stellen nur an die gedacht ift, mit welcher die Gläubigen erfüllt merben.

wird auch der erhöhte Christus Kol. 1, 15 das Abdild des unsichtbaren Gottes genannt (vgl. 2 Kor. 4, 4), weil in dem himmlischen Lichtglanz dieses verklärten Leibes, wie er dem Apostel erschienen war, das an sich unsichtbare Wesen Gottes sich sichtbar macht. ) Kraft dieser in ihm wohnenden Gottessiüle kann nun der erhöhte Christus Alles in Allen zur Vollendung bringen (Eph. 1, 23. 4, 10), ja selbst Alles in Allen sein (Kol. 3, 11), wie es nach 1 Kor. 15, 28 Gott allein ist, sodaß nun das nach Eph. 1, 10 intendirte Weltziel (not. b) erreicht ist. Auch hierdurch ist seine bleibende centrale Stellung zu der vollendeten Welt im Unterschiede von den älteren Briesen gewährleistet. 10)

### §. 104. Das Seilswerf in feiner fosmifchen Bedeutung.

Auch die Engel, deren sämmtliche Ordnungen zu der in Christo gesschaffenen Kreatur gehören und dem erhöhten Christus untergeordnet werden, sind in das durch Christum zu realisirende Weltziel eingeschlossen. a) Oasgegen erscheint die Macht des Reiches der Finsterniß durch den Versöhnungstod Christi gebrochen und seine endliche volle Unterwersung gewiß. b) Den Menschen bringt das Erlösungswerk in unseren Vriesen die Wiedersherstellung ihres ursprüngswerk in unseren Vriesen die Wiedersherstellung ihres ursprüngslichen Verhältnisses zu Gott und ihrer ursprüngslichen Gottverwandtschaft.c) Damit ist schon hier für den Christen der Gegensat der himmlischen und irdischen Welt ausgehoben, sein Leben ist bereits ein himmlisches geworden. d)

a) Wenn in unseren Briefen von den Engeln ungleich häufiger die Rede ist als in den älteren ), so hat das seinen Grund sichtlich darin,

<sup>9)</sup> Daraus folgt dann freilich, daß biefer Anschauung von Chrifto feineswegs bie alexandrinifde Logostehre zum Grunde liegt, wie Ufteri, G. 308, Reuft II, G. 73 f., Baur, S. 256, Benfchlag, S. 79 und Pfleiderer, Urchriftenth., S. 673 ff. annehmen, weil biefe Aussage garnicht auf ben präexistenten Christus geht, sondern auf den, in welchem wir die Erlöfung haben (v. 14), und welcher über die Chriften herricht (v. 13), d. h. auf den erhöhten Christus. Benn unmittelbar darauf ihm ein Praditat beigelegt wird, welches auf sein uranfängliches Sein zurüdweist (v. 15: πρωτότοκος πάσης κτίσεως), und wenn v. 16 f. von ihm Dinge ausgefagt werden, welche fich auf fein Berhältniß zur Schöpfung vor ber Denichwerdung beziehen, fo folgt daraus nur, ebenfo wie aus Phil. 2, 6-9, wo Jefus Chriftus (v. 5) das identische Subjett für das ursprüngliche Sein er popog Deod, wie für bas irbifche Leben und die Erhöhung jur göttlichen Berrichaft ift, bag auch bier an eine ideale oder unpersönliche Praegisteng nicht zu denten ift, daß vielmehr der praeriftente und ber erhöhte Chriftus eine identische Berfon find. - 10) In einem eigenthumliden Widerspruch mit der hohen Chriftologie unserer Briefe icheint es ju fteben, wenn Gott Eph. 1, 17 und Rol. 2, 2 (ließ: του μυστηρίου του θεού Χριστού) der Gott unferes herrn Jeju Chrifti, alfo bes erhöhten, genannt wirb. Dies fann aber nicht bezeichnen, daß Gott von Chrifto als Gott verehrt wird (vgl. Benfchlag, G. 85), was im grellften Biderfpruche mit ben oben befprochenen Aussagen fteben würde, fonbern nur, daß von dem Gott die Rede ift, der Chriftum zu unferm herrn gemacht hat. Ueber Rol. 2, 2 vgl. §. 102, c.

<sup>1)</sup> Abgesehen von den Theffalonicherbriefen, wo wir den Engeln als Begleitern und Dienern des wiederkehrenden Christus begegneten (g. 64, a), werden fie 1 Kor. 4, 9

daß die theosophische Spekulation jener Zeit sich besonders viel mit den Engeln zu thun machte und, mahrscheinlich indem man fie mit zu dem göttlichen Aliowua rechnete und ihnen eine Art Mittlerstellung anwies, bis zu einer göttlichen Berehrung berfelben fortging (Rol. 2, 18. 23). Semehr badurch die einzigartige Dignität Christi verletzt wurde, um so mehr kam es dem Apostel darauf an, hervorzuheben, wie auch fie zu der in Christo geschaffenen Kreatur gehören, die ja alle himmlischen und irbifchen, fichtbaren und unfichtbaren Wefen umfaßt (1, 16).2) Benn aber die Engel mit zu der in Christo, d. h. durch ihn und auf ihn hin geschaffenen Kreatur gehören, so muffen dieselben auch in das bei der Schöpfung intendirte Beltziel (S. 103, b) einbeschlossen fein, wie Gph. 1, 10 und Rol. 1, 20 ausbrudlich betont wird. Die Biederzusammen= faffung der himmlischen und irdischen Geifteswesen in Christo ale ihrem Centralpunkt, wie fie badurch nothwendig geworden war, daß die Gunde die Menschenwelt von der heiligen Engelwelt schied und damit die Sarmonie der göttlichen Beisterschöpfung zerriß, wird in letterer Stelle als eine Wiederverjöhnung der dadurch geschiedenen beiden Theile derfelben be= zeichnet, Die fie erft zu ber in der Schöpfung angelegten Bereinigung mit Christo zurudführte. War jenes erft möglich, nachdem Gott Friede gemacht hatte mit ber ihrer Gunde wegen ihm (und ber heiligen Engelwelt

nur erwähnt, um in ber Berbindung mit den Menschen ben Begriff bes κόσμος im weitesten Sinne zu umschreiben, wie Rom. 8, 38 den Begriff von masa urisig (v. 39); endlich 1 Ror. 13, 1. Gal. 4, 14, wo hppothetisch von höheren als menichlichen Befen bie Rede ift. Nach Gal. 1, 8 find fie himmlische Befen, ber hoheren Lichtwelt angehörig (2 for. 11, 14: άγγελος φωτός), und haben, wie in der Lehre Jefu (§. 19, d. Unm. 6), verflarte Leiber, wie der erhöhte Chriftus einen hat (1 Ror. 15, 48), welche im überirdischen Glanze ber göttlichen Boga strahlen (v. 40). Rach Gal. 3, 19 ift unter ihrer Vermittlung das Gefet gegeben, und 1 Ror. 11, 10 icheint vorausgesett ju fein, bag fie als unfichtbare Buichauer in den Gemeindeversammlungen gegenwärtig find. Bgl. Bf. 138, 1. - 2) Benn bei biefer Gelegenheit bie verschiedenen Orbnungen derselben erwähnt werden, von denen in den alteren Briefen noch faum bie Rede ift, fo geschieht dies ebenfalls nur, um im Gegenfate ju den Freiehrern, welche fich wohl viel mit ben verschiedenen Engelklaffen beschäftigten, hervorzuheben, daß feine von ihnen von biefer Zugehörigfeit gur Kreatur ausgeschloffen ift. Die Rom. 8, 38 von einander getrennt genannten apyai und dovauers durften ichwerlich hierher gehören, jumal die den άγγελοι entgegensetten άργαί mohl irdische Herrschermachte find. Rur 1 Theff. 4, 16 wird ein apyagratog erwähnt; und ba die damonischen Dachte in solche Ordnungen geschieden erscheinen, (1 Kor. 15, 24), so werden wohl nach dieser Analogie auch die Engel als ein organisirtes Reich gedacht sein. Mag übrigens ber Apostel die in unseren Briefen vorfommenden Benennungen diefer Ordnungen aus den Rabbinenfchulen (vgl. icon bei Betrus §. 50, a. Unm. 2) ober aus den Theosophemen feiner Gegner entlehnt haben: jedenfalls legt er nicht den mindesten Werth darauf, da in den beiden hauptftellen (Rol. 1, 16. Eph. 1, 21) weder die Ordnung noch die Ramen felbst übereinftimmen. Außer ben apyai und egovoiat, die auch Rol. 2, 10. Cph. 3, 10 vorfommen, haben fie nur noch die uppiornes gemein, mahrend in der Rolofferstelle Spovoi, in der Epheferstelle δυνάμεις als vierte Klaffe erscheinen. Merkwürdig ift, baß Eph. 3, 15 von πατριαί (Gefchlechtern, Familien) im himmel und auf Erden die Rede ift, wobei alfo die Engelordnungen auch unter ben Begriff der Familien gefett find. Bon leiblicher Abstammung fann babei natürlich nicht die Rede fein, jumal icon ber Rame narpial von der Baterschaft Gottes hergeleitet wird.

um ihn) verseindeten Menschenwelt durch das Blut seines Kreuzes, so waren ja auch die Engel dadurch, daß Christus um dieser Friedensstiftung willen noch unter sie im Range der Geschöpfe Gottes herabsteigen mußte (Phil. 2, 7 f.), in eine durchaus inadäquate Stellung zu ihm gekommen. 3) Auch sie mußten daher erst in die rechte Stellung zu seiner Person (die zum Centralpunkt und damit zum Haupte der Geisterschöpfung bestimmt war) zurückgesührt werden, als er über alle Engelordnungen erhöht (Eph. 1, 21), das Oberhaupt derselben (Rol. 2, 10) ward, so daß nun sie, die Himmelsbewohner, ebenso ihre Kniee vor ihm beugen, wie die Erde und Hadesbewohner (Phil. 2, 10). Während dies Verhältniß Christi zu den Engeln sonst aber nur dazu dient, die Ubsolutheit seiner Weltherrschaft auszudrücken (vgl. §. 19, d. 50, a), erscheinen hier damit die Engel mit einbeschlossen in das letzte Ziel des Erlösungswerkes, weil dasselbe eben kein anderes ift, als das Weltziel selbst.

b) In ganz anderem Sinne erhält das Erlösungswerk seine Beziehung auch auf das übermenschliche Reich des Bösen, das in unseren Briefen ebenfalls stärker noch als in den älteren hervortritt. Der

<sup>3)</sup> Das els abrov kann nach dem ganzen Kontext nur auf Christum geben, wodurch schon die Beziehung des anoxarallagosev auf die Verfohnung mit Gott ausgeschlossen ift, und das είρηνοποιήσας kann als Part. Aor. nur die demselben voraus: gehende, daffelbe ermöglichende Beranftaltung bezeichnen. Gine Unterwerfung der bofen Geifter (R. Schmidt, S. 193 ff.) ober ber anmaglichen Gesetzesengel (Ritid II, S. 253) fonnte unmöglich als eine Zurudführung ju ihm als dem haupte bezeichnet werden, und die Annahme einer ber Erlöfung bedürftigen Engelflaffe gwijchen den guten und bofen (Geg, S. 246. Schenfel, S. 283. Anm. 3) ift fcriftwidrig. Gine Biederbringung ber gottfeindlichen Beifterwelt, die überall als definitiv boje gedacht ift, liegt der biblijchen Unschauung jo fern, wie ein Erlösungsbedürfnig der Engelwelt, weshalb der Berfasser gar tein Bedürfniß fühlte, feinen Musspruch erft gegen diese beiden Gedanken gu berflaufuliren. Un bem Erlöfungswerf felbst haben die Engel feinen Antheil, weil fie feiner nicht bedürfen; daber erscheinen fie auch, wie bei Betrus (vgl. §. 50, a. Anm. 2) und in gewiffem Sinne ichon 1 Ror, 11, 10, nur als Bufchauer deffelben, wenn ihnen nach Eph. 3, 9 f. mittelft des in der Rirche verwirklichten Beilsgeheimniffes die vielgestaltige Weisheit Gottes, welche dieses Ziel herbeigeführt hat, fund wird.

<sup>4)</sup> In den alteren Briefen heißt der Teufel (Eph. 4, 27. 6, 11: δ διάβολος, v. 16: δ πονηρός) der Satan, der als der Gott diefer Beltzeit (2 Ror. 4, 4) die ber Sünde gefnechtete Menschenwelt beherrscht, wie er denn auch mahrscheinlich vermittelft. ber Schlange bereits die Eva verführt hat (11, 3) und mit feinen Damonen im Beidenthum feinen spezifischen Berrschaftsbereich bat (vgl. §. 70, e). Eigenthümlich ift die Borftellung, wonach, abnlich wie Luc. 13, 16 (§. 23, a), leibliche Leiden auf feine Wirksamkeit zurückgeführt werden, doch so, daß er dabei nur mit ausdrücklicher Zulassung Chrifti (2 Ror. 12, 7) oder auf Webeiß seines Apostels (1 Kor. 5, 5) thatig erscheint. Der ododpouris aber (10, 10) ift ein Engel Gottes, der fein Strafgericht vollzieht, und nicht der Satan oder einer feiner Engel. Wenn 2 Kor. 12, 7 von einem appelos σατάν die Rede ift, fo erhellt hieraus, daß der Satan als Oberhaupt eines bofen Geifterreiches gebacht ift; und nur biefes tann mit den appelor gemeint fein, welche nach 1 Kor. 6, 3 bem Gerichte ber Gläubigen unterliegen. Auch in diesem giebt es, wie in bem himmlischen Geisterreich, verschiedene Ordnungen (1 Kor. 15, 24: naoa αρχή και πασα έξουσία και δύναμις), die ihre Macht in der noch unbekehrten Welt haben. Ift bemnad mit ber Bekehrung ber heibenwelt und ber Errettung Fraels bas Ende ber Beilsgeschichte auf Erden gekommen, fo find alle biefe gottfeindlichen Machte zu nichte gemacht und Chrifto als ihrem Gieger unterworfen (v. 25).

Teufel ist nach Eph. 2, 2 der Herricher, nach dessen Norm einst die Beiden wandelten, und deffen Geift jest noch in den Sohnen des Ungehorsams, also in der noch unbefehrten Welt wirft mittelft der von ihm beherrschten Geistermacht (&Sovoia in follektivem Sinne). Denn nun Gott nach Rol. 2, 15 dieje Mächte ihrer Waffenruftung beraubt (anexδυσάμενος) und öffentlich zur Schau gestellt hat (έδειγμάτισεν έν παόénoia), indem er sie als Befiegte im Triumph aufführte am Rreuze (Θριαμβεύσας αὐτοὺς εν αὐτῷ seil. τῷ στανοῷ), wenn er also burch ben die Sundenschuld tilgenden (v. 14) Tod Chrifti einen Sieg über fie gewonnen hat: fo fann dies nur fo verstanden werden, daß der durch seine Sündenschuld von Gott getrennte Mensch eben badurch der Herrschaft der widergöttlichen Macht verfallen mar, und erft im Bewußtfein der Schuldentlastung ein neues Leben im Dienste Gottes beginnen fann. 6) Aber dieser prinzipielle Sieg ichließt nicht aus, daß der Teufel mit seinen Mächten der Finsterniß immer wieder gegen bas Reich Chrifti anfämpft. Das gange Christenleben ift ein Rampf gegen diese übermenschlichen und überirdischen Mächte (Eph. 6, 12), in welchem der Teufel alle Mittel ber Lift (v. 11) und Gewalt aufbietet (v. 16), um die Gläubigen gu Falle zu bringen (v. 13).7) Wo man irgend eine Sunde wieder in sich auffommen läßt, giebt man dem Teufel wieder Spielraum (4, 27). Nach jener prinzipiellen Ueberwindung muß aber nothwendig diefer Rampf

<sup>5)</sup> Rol. 1, 13 icheint egovaia nur die Obermacht zu fein, welche ber Satan im Bereich ber Fingerniß (im Gegeniate zu er r. quti v. 12) ausübt; nach Kol. 2, 15. Eph. 6, 12 find auch in ihr Stufenordnungen gedacht (apxal, exoncial), und an letterer Stelle werden fie ihrem herrichaftsbereich nach als κοσμοκράτορες του σχότους τούτου, ihrem Bejen nach als eine Geisterichaft voll Bosheit (τά πνευματικά της πουηρίας) charafterifirt. Wenn sie als en rois eπουρανίοις befindlich bezeichnet werden, jo ift das nur in popularem Sinne zu verstehen, wonach alles Ueberirdische dem Himmel angehört; denn ihr eigentlicher Wohnsit ist nach Eph. 2, 2 (èkovoia του àspos) ber gwischen himmel und Erde befindliche Luftfreis, mas Mösgen, G. 292 vergeblich leugnet. - 6) Auch nach 1, 23 find die Chriften aus der Macht ber Finfterniß errettet (vgl. Uct. 26, 18), fofern fie in bas Reich Christi verfett find, in welchem fie bie Erlöjung von ber Sundenichuld haben (Rol. 1, 14), weshalb auch nach 1 Ror. 5, 5 ber unbuffertige Gunder wieder dem Satan übergeben wird. Ritichl II, G. 253 und mit ihm viele neuere Ausleger benten völlig grundlos auch hier an die Geschesengel, Benichlag, G. 101 gar an die vergotterten naturgewalten, benen er ihre Berehrung nimmt. Uebrigens mürde auf diesen Sieg auch das χχμαλώτευσεν αίχμαλωσίαν (Eph. 4, 8) gehen, wenn es irgend indizirt mare, auch biefe Worte ber Bfalmftelle mitzudeuten, nur daß dort nicht an den im Tode errungenen Sieg, sondern an die durch feine Erhöhung ben gottwidrigen Mächten abgewonnenen Seelen gedacht ware. -7) Auch in ben alteren Briefen ift Satan ber Wiberfacher Chrifti und feines Beilswerfes (2 Ror. 6, 15: τίς συμφώνησις Χριστοῦ πρὸς Βελίαρ). Er ist es, ber die Wirffamfeit des Apostels hindert (1 Theff. 2, 18), ber die Ginne ber Ungläubigen verblendet (2 Kor. 4, 4), der die Gläubigen versucht (1 Kor. 7, 5; vgl. 1 Theff. 3, 5) und mit liftigen Unschlägen betrügt (2 Kor. 2, 11), der namentlich burch bie Freiehre die Birffamfeit bes Evangeliums ju ftoren trachtet (Rom. 16, 20), indem er fich in einen Lichtengel verfleidet (2 for. 11, 14) und mit feinem Geift die Frriehrer inspirirt (2 Theff. 2, 2), weshalb bei dem Auftreten Begeisterter stets die διάκρισις πνευμάτων nothwendig ift, und der endlich die lette Personifitation des gottfeindlichen Pringips mit feiner höchsten Macht ausrüften wird (v. 9).

mit dem Siege Chrifti endigen, der schließlich Alles fich unterwerfen kann

(Phil. 3, 21; vgl. 1 Ror. 15, 24).8)

c) Dag Chriftus die Berfohnung ber fündigen Menschheit mit Gott bewirkt hat, lehren unfere Briefe übereinstimmend mit den alteren (§ 100, c). Allein das stehend gebrauchte Dekompositum αποκαταλλάσσειν (Rol. 1, 20 f.; Eph. 2, 16) weift ausdrücklich darauf hin, daß diefe Berföhnung nur das ursprüngliche, in der Schöpfung (§ 103, b) begründete Berhältniß ber Menschheit zu Gott wiederhergestellt hat. Wird doch felbft bas nähere Berhältniß, in welches Gott durch die Stiftung ber Theofratie zu Israel getreten war, als ein folches betrachtet, bem bas Beidenthum nur durch seine gottwidrige Entwicklung entfremdet (Eph. 2, 12), das also ursprünglich auch ihm bestimmt war. Damit wurde bann übereinstimmen, daß 3. 15 Gott, von dem jede narpia im himmel und auf Erden den Namen führen foll, ichon urfprünglich in einem Baterverhältniß zu allen Menschen und Engeln gedacht ist, welches durch die Kindesannahme der Christen nur wiederhergestellt wird. Von der anderen Seite haben die Menschen auch ursprünglich Theil gehabt an dem göttlichen Leben; benn die felbstverschuldete religiose Verfinsterung des Beidenthums hat nicht nur, wie in den alteren Briefen, eine tiefe sittliche Berjunkenheit, sondern eine Entfremdung von dem (ursprünglich besessenen) göttlichen Leben zur Folge gehabt (4, 18: απηλλοτοιωμένοι της ζωής θεού, ugl. Rol. 1, 21).9) Die Neuheit des im Chriftentbum wiedergewonnenen Lebens aber, welches schon nach den älteren Briefen eine Gottesschöpfung ift, erscheint zwar auch hier, konkret gedacht, als der gottgeschaffene neue Mensch (& xairds äνθοωπος: Eph. 2, 15) im Gegensate zum alten (4, 22. Rol. 3, 9; vgl. schon Rom. 6, 6). Eigenthümlich aber ift unseren Briefen, daß das Ibeal, welches in diefer Erneuerung fich realifirt, bezeichnet wird als das Bild Gottes (Rol. 3, 10: \*at' είκονα τοῦ κτίσαντος; val. Eph. 4, 24: κατά θεον κτισθείς), und auch diese Anspielung auf die Schöpfungs=

<sup>8)</sup> Diese Unterwersung ist aber auch hier so wenig wie §. 90,c als endliche Bekehrung ober Vernichtung des Reiches des Vösen gedacht. Denn Eph. 1, 10. Kol. 1, 20 ist nur von den himmlischen Mächten im engeren Sinne, d. h. von den Engeln die Rede, da die bösen Geister und die Ungläubigen der endlichen Vereinigung mit Christo nicht fähig und somit selbstverständlich hier außer Betracht gelassen sind. Die nataldschool aber (Phil. 2, 10) sind nicht die Dämonen, sondern die Hadesbewohner. Auf das endliche Schicksal dieser Geister, die nach 1 Kor. 6, 3 von den Gläubigen gerichtet werden, hat Paulus hier so wenig, wie in den älteren Briefen restektirt. Genug, daß sie jeder Macht, welche die absolute Alberrschaft Christi beeinträchtigen könnte, durch ihre Unterwersung unter Christium beraubt sind.

<sup>9)</sup> Böllig anderer Art ist die Korrelation von Licht und Leben in der Stelle Phil. 2, 15 f., wo die zwig wohl das ewige Leben ist, durch dessen Berkündigung sie auch Anderen den Weg zum Leben zeigen. Auch die älteren Briefe kennen die Bezeichnung des sindigen Lebens als eines Todeszustandes (Köm. 7, 10. 24 und dazu §. 72, d); aber ausdrücklicher wird hier der sittliche Zustand des Heidenthums als ein Todtsein durch die Sünden (Eph. 2, 1; vgl. 5, 14) bezeichnet. Es hängt damit zussammen, daß mit einer eigenthümlichen Wendung des Bildes die Vorstellung von einem Auserstehen mit Christo nicht dem Mitsterben mit Christo, sondern diesem früheren Todeszustande entgegengesetzt wird (Kol. 2, 12 f. 3, 1. Eph. 2, 5 f.).

geschichte (Gen. 1, 27), weist darauf hin, daß das Heilswerf nur die ursprüngliche gottverwandte Natur des Menschen herstellt. 10)

d) Mit der Herstellung des ursprünglichen Berhältnisses zu Gott ift die Trennung aufgehoben, welche die Sunde zwischen den Menschen und Gott aufgerichtet hatte, wir haben burch Chriftum freien Zugang zu Gott (Eph. 2, 18. 3, 12); da, sofern wir in das Reich des zur Rechten Gottes fitzenden Christus versetzt find (Rol. 1, 13, vgl. 3, 1), das Gemeinwefen, dem wir angehören, bereits im Himmel ist, wo Christus unser Herr sich befindet (Phil. 3, 20). Die Vorstellung von der in der Taufe begründeten Lebensgemeinschaft mit Chrifto wird nicht nur dahin weiter ge= führt, daß wir mit ihm auferweckt find (Kol. 2, 12. 3, 1), was indirekt schon in Röm. 6, 5 lag, sondern, da seine Auferweckung eine Auferweckung jum himmlischen Leben mar, dahin, daß mit unserem or Zwonoie To Jai wir bereits zu einer realen (wenn auch erft geiftigen) Theilnahme an dem himmlischen Leben Christi erwedt und in der Lebensgemeinschaft mit ihm έν τοις έπουρανίοις niedergesett sind (Eph. 2, 5 f., vgl. 1, 20). Unser wahres Leben ift nicht mehr ein The er xóoup (Rol. 2, 20), für das wir gestorben sind (3, 3). 11) Im himmel sind aber nicht nur die schon gegenwärtig den Chriften mit Chrifto gegebenen Guter, sondern auch die ihnen in Hoffnung gewiffen (Rol. 1, 5: ή έλπις ή άποκειμένη εν τοῖς orgarois), vor Allem das im Zenjeits zu erwartende Leben, bas, als von Gott ihnen bestimmt, freilich noch in Gott verborgen ift, aber bort doch ichon real vorhanden, wie das verklärte Leben, das Chriftus bereits erlangt hat und das nur noch verborgen ift, um bei ber Parufie zugleich mit dem uns bestimmten offenbar zu werden (3, 3 f.; vgl. übrigens schon 2 Ror. 5, 1). Ift auch das den Seiligen bestimmte Besithum (\*2700s: val. Act. 26, 18) im Lichtreich (ev gwii; vgl. 2 Kor. 11, 14: äyyelos gwrós) ein jenseitiges, jo sind sie doch für ihren Antheil daran (uegis; val. 2 Ror. 6, 15) bereits fertig gemacht von Gott (Rol. 1, 12), gehören aljo ichon ideell diesem Lichtreich an. Wir haben hier nur eine hohere

<sup>10)</sup> In den älteren Briefen wird das Ebenbild Gottes nur auf die herrschermajestät des Mannes gedeutet (1 Kor. 11, 7). Der alte Mensch muß aber nach einem bei Paulus sehr häusigen Bilde (vgl. 1 Thess. 5, 8, Gal. 3, 27, 1 Kor. 15, 53 f. Köm. 13, 12, 14) ausgezogen werden, wie ein Gewand, damit der neue angelegt werde (Kol. 3, 12, Eph. 6, 11, 14). Ohne Bild heißt das, daß der neue Mensch, der eben erst an die Stelle des alten getreten ist, weil das alte Wesen sich immer wieder trübend in das prinzipiell gesetzte neue Wesen einmischt, stetig erneuert, d. h. in seiner neuen Beschaffenheit, die er als νέος ἄνθρωπος an sich trägt, wiederhergestellt werden muß (Kol. 3, 10: ἐνδυσάμενοι τὸν νέον τὸν ἀνακαινούμενον; vgl. 2 Kor. 4, 16. Köm. 12, 2).

<sup>11)</sup> Daher muß unser ganzes Streben und Trachten auf τὰ ἄνω gerichtet sein (v. 1 f.), nicht auf τὰ ἐπίγεια (Phil. 3, 19). Nur was noch Sündliches an uns ist, gehört der Erde an; daher werden Kol. 3, 5 die uns noch anhaftenden sündlichen Neigungen selbst als unsere irdischen Glieder bezeichnet (τὰ μέλη όμῶν τὰ ἐπὶ τῆς γῆς), während der Theil unseres Besens, welcher auf die himmlischen Dinge gerichtet ist, bereits mit Christo im Himmel besindlich gedacht ist. Benn die kolossischen Asketen die Abtödtung alles sinnlichen Begehrens verlangten, so verlangt Paulus die Abtödtung alles dessen, was überhaupt an uns noch der Erde angehört. Also auch hier ist durche weg das wahre Christenleben schon als ein himmlisches charakteristet.

Stufe jenes Ineinanderseins von Gegenwart und Zukunft, das wir schon g. 96, b in den älteren Briefen fanden.

### §. 105. Die Berwirklichung des Beiles in der Airche.

Durch die innigste Vereinigung der Kirche mit Christo als ihrem Haupte wird die Kirche zu der Vollendung geführt, mit welcher an ihr das Weltziel erreicht ist. a) Es vollzieht sich aber diese Heilsverwirklichung in der Kirche so, daß dabei die Trennung zwischen Heiden und Juden ausgehoben wird, indem jene an dem diesen verheißenen Heil in Christo Antheil empfangen. b) Es wird aber auch die Scheidewand niedergerissen, welche das Geset zwischen ihnen ausgerichtet hatte, indem dieses behuss Aufrichtung einer ganz neuen Lebens= und Heilsordnung für beide Theile durch Christum ausgehoben wird. d) Dennoch wird das Gesetz im Christen=thum seiner wahren Bedeutung nach erfüllt, weil es, sofern es dieser neuen Ordnung weichen muß, thpisch auf sie hinweist. d)

a) Das gottgesetzte Weltziel, welches durch die Aussührung des vorwelklichen Erlösungsrathschlusses erreicht werden sollte, beginnt sich zu realisiven in der Kirche, sosen nicht nur jedes einzelne Glied derselben in Lebensgemeinschaft mit Christo steht und so in ihm zusammen desastift (Eph. 1, 10), sondern auch der Kirche im Ganzen dehristus von Gott zum Haupte gegeben wird (v. 22). Damit ist nämlich nicht bloßseine Stellung als Oberhaupt (vxèq návia) bezeichnet, sondern die bereits 1 Kor. 12, 27 angedeutete Vorkellung einer organischen Einheit der mit Christo verbundenen Kirche ist hier zu einem Leblingsausdruck geworden sür das Wesen der Kirche selbst, sosen sich in ihr das durch den Weltzund Heilsplan bezweckte Verhältniß zu Christo realisirt. Christus ist das Haupt, die Kirche seid (Kol. 1, 18, 24. Eph. 4, 12. 15 f.). durch war bedarf nicht nur die Kirche, als der Leib, Christi, als des Hauptes (Kol. 2, 19), sondern der Apostel wagt das kühne Wort, daß auch Christus

<sup>1)</sup> In unseren Briefen fommt exnλησία überwiegend von ber Gesammtgemeinde, b. h. von der Rirde vor; boch auch, wie in den alteren, von der Lokalgemeinde (Rol. 4, 16. Phil. 4, 15) und von den einzelnen Konventifeln innerhalb berfelben (Rol. 4, 15. Bhilem. v. 2). - 2) Sofern nun der Mann des Beibes haupt (freilich junachst als fein Oberhaupt) ift, bietet fich für diefes Berhaltniß als irdifches Abbild die Ehe bar (Eph. 5, 23 f.), in welcher das Weib dem Manne unterthänig ift. Diefes Unterordnungsverhältniß ift freilich Chrifto gegenüber badurch bedingt, daß er ber Gemeinde das Sochfte geworden ift, was einer dem Andern fein fann, ein Erretter vom Berberben, indem er sid) selbst für fie dabin gegeben hat (v. 25), und nun alle Christen ihn in unvergänglider Beife lieben (6, 24; vgl. 1 Ror. 16, 22). Wie der Mann aber im Beibe nur einen Theil feines eigenen Ich liebt (Eph. 5, 28 f.), fo liebt Chriftus in ber Gemeinde bie Blieder seines eigenen Leibes, und wird einft, was Paulus in Ben. 2, 24 allegorisch angebeutet findet, feinen Bater droben (bei ber Parufic) verlaffen, um feine ebeliche Bereinigung mit der Rirche vollfommen zu realifiren (Eph. 5, 31 f.), die er fich felbft jum würdigen Begenstande seiner Liebe geweiht (v. 26 f.), und die fein Apostel ihm treu zu bewahren sucht (2 Kor. 11, 2).

der Kirche bedarf als des Leibes, als dessen, was zu seiner Ergänzung gehört, sein Wesen erst ganz voll macht (Eph. 1, 23: το πλήρωμα αὐτοῦ). Denn obwohl Christus es ist, der Alles in Allen zu Vollendung bringt, so fann er doch nur in dieser Vereinigung mit der Kirche werden, wozu er im ursprünglichen Weltplan bestimmt war. Als der Leid Christi nuß die Kirche wachsen, damit sie das Maß des Mannesalters erreiche, ein ἀνηρ τέλειος werde. Dieses Mannesalter (ήλικία τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ) ist aber dassenige, in welchem durch die Vollendung ihres Verhältnisses zu Christo, der sich ihr nun ganz mittheilt, die Kirche selbst erfüllt wird mit der ganzen Fülle Christi (4, 13), sa dis zum Maße der ganzen (Christum selbst erfüllenden) Gottessülle (3, 19). Damit aber vollendet sich zugleich ihr Verhältniß zu Gott, der nun über allen ihren Gliedern ist, durch sie alle wirft und in ihnen allen wohnt (4, 6), und damit ist ja das Weltziel erreicht, an welchem Gott Alles in Allen sein foll (1 Kor. 15, 28).

b) Indem num die Kirche inmitten bes xóouog sich verwirklicht, findet fie die vorchriftliche Menschheit geschieden durch den tiefgreifenden religionsgeschichtlichen Gegenfat des Judenthums und Beidenthums. Das Erlösungswert aber, das die Trennung zwischen ben Menschen und ber höheren Beifterwelt, wie zwijchen der Erde und dem himmel aufgehoben hat, zeigt fich auch hier ale die Aufhebung aller vorhandenen Gegenfütze. Chriftus ift der Friedensmittler, ber aus den beiden Theilen der vorchristlichen Welt ein einheitliches Ganzes gemacht hat (Eph. 2, 14), indem er (in feinen Gendboten) fam und ein gleiches Beil ben Fernen, wie ben Nahen (Bef. 57, 19), d. h. den Beiden und den Juden verfündigte (v. 17). Denn durch dieje Botichaft haben die Beiden in der Lebensgemeinschaft mit Chrifto an dem Beilsbesit Israels, am Leibe Christi und an der Berheißung Untheil erlangt (3, 6). Diefe Berheißung war ursprünglich der Borzug Jeraels; durch fie standen die Israeliten als folche, beren Hoffnung ichon zuvor auf den Meffias gegründet war (1, 12: προηλπικότες έν τῷ Χριστῷ), bereits in einer, wenn auch zunächft noch idealen Be-Biehung zu dem, in welchem die Rirche ihr haupt erhalten und zu ber

<sup>3)</sup> Dieses gottgewirkte Wachsthum (αύξησις του θεου) geht als organisches vom Saupte aus und wird vermittelt burch bie verschiedenen Gelenke und Banber, welche den Leib mit dem haupte verbinden und ihm die Lebenstrafte des hauptes Buführen (Rol. 2, 19), b. h. burch bie verschiedenen Gulfsleiftungen Chrifti, burch welche er nach feiner bem Dage ber Gnabengaben, welche jebes Glieb empfangen hat, entsprechenden Birtfamteit bas Bachsthum ber Kirche forbert, bamit fie immer mehr in allen Stüden werde, was fie als Leib bem haupte gegeniber fein foll (Eph. 4, 15 f.). Wird bas Wachsthum der Kirche oder ihre Erbauung wesentlich auf ihr Berhältniß zu Chrifto zuruckgeführt, so liegt es nahe, auch die Gnaben-gaben, die in den alteren Briefen ausschließlich als Gaben Gottes erscheinen (§. 92, b), als Baben Chrifti ju betrachten, die er ihr nach feiner himmelfahrt gegeben hat (v. 7-11). - 4) Je mehr Paulus nach §. 99, c. einst gehofft hatte, baß biefes Ziel an ber Menschheit im Großen und Ganzen werde erreicht werden, um so mehr begreifen wir, wie er spater, als ihm immer mehr bie Schranten feiner Diffionswirtsamfeit ins Bewußtsein traten, nur noch mit Beinen berer gedenten fonnte, die Feinde des Areuzes Chrifti blieben und fich dadurch felbst von diesem Ziele ausschloffen (Phil. 3, 18 und bagu m. Philipperbrief 1859. G. 276). 28\*

Berwirklichung des göttlichen Seilsplanes geführt werden follte; in ihm find sie zu dem ihnen vorbestimmten Beilsbesitz gelangt (v. 11).5) Die Beiden dagegen, die in ihrer vorchriftlichen Zeit, der Theofratie Israels und den Bundniffen der Berheißung fernstehend, feinen Gott und feine Hoffnung hatten (2, 12), hören erft im Evangelium von der vorhandenen Errettung und empfangen, nachdem fie es im Glauben angenommen, burch den verheißenen Geift das Angeld der in ihm garantirten Seilsvollendung (1, 13 f.). So aber werden fie, die einst Fremdlinge waren und fein Bürgerrecht in der Theokratie hatten, jetzt nach 2, 19 Mitbürger der Beiligen (vgl. Röm. 11, 16) und Hausgenoffen Gottes, deffen familia die alttestamentliche Theofratie bildete (vgl. Eph. 2, 13: of nore orres μακοάν έγγυς έγενήθητε). Da ja aber auch sie in dem ursprünglichen Beilerathschlusse dazu bestimmt waren (§. 104,c), so realisirt sich auch durch die Bereinigung der Heiden mit den Juden in der Kirche nur der göttliche Weltplan, welcher die ganze Menschheit für die Bereinigung mit Chrifto bestimmte, wenn dieselbe auch zunächst nur Israel verheißen und in Israel vorbereitet war.

c) Die volle Bereinigung der Heiden mit den Juden hing nicht nur bavon ab, baß jene Antheil empfingen an dem, was diese voraushatten, sondern auch davon, daß aufgehoben wurde, was bisher die Gemeinschaft zwischen ihnen verhindert hatte. Das aber war die Feindschaft, welche mie eine Scheidemand die beiden Theile der vorchriftlichen Menfchheit, trennte und welche immer aufs Neue hervorgerufen wurde durch den Zaun bes Gesetzes, der das judische Bolt in eine den Beiden verhafte veinliche Lebensordnung einschloß und ihm den freien Bertehr mit den Bolfern verfagte (Eph. 2, 14: το μεσότοιχον τοῦ φραγμοῦ). Run hat aber Chriftus bas Gefetz der in Satzungen (δόγματα) bestehenden Gebote außer Kraft gesetzt in seinem Fleisch (v. 15), in welchem er ben Erlösungstod ftarb, was nach Kol. 2, 14 darauf beruht, daß, indem er (im Tode Chrifti, val. S. 100, c) die wider uns lautende Handschrift bes Gesetzes auslöschte. er zugleich fie, die durch ihre (unerfüllbaren) Satungen uns immer feindlich gegenüberftand, felbst ein für allemal aus dem Wege geräumt hat, indem er sie an das Kreuz nagelte, d. h. durch den Kreuzestod Christi öffentlich als abgeschafft protlamirte. Unsere Briefe sehen also mit der Begründung der neuen Heilsordnung im Tode Chrifti bas statutarische Gefet überhaupt abgeschafft"), und so erst die völlige Bereinigung der

<sup>5)</sup> Dies Alles entspricht vollständig den §. 90, c erörterten Aussagen der älteren Briefe, da 1, 11 nicht die Erwählung Feraels zum κλήρος δεοδ, was, so oft es auch ergänzt wird, eben nicht dasteht, sondern die Erlangung des ihnen zugesprochenen Heilsbesites (κλήρος) auf Christum zurückgesührt wird, und 2, 17 nicht auf eine Verkündigung durch den Geist, sondern durch seine Apostel geht.

<sup>6)</sup> Man kann dies nach Analogie von 2, 15 (vgl. §. 104, b) sich so vermitteln, daß das durch den Schulderlaß ermöglichte neue Leben einer statutarischen Regesung überhaupt nicht mehr bedurfte. Benn die älteren Briese die Befreiung des Einzelnen vom Geset subsektiv vermitteln durch sein Gestorbensein mit Christo, so sindet sich Kol. 2, 20 doch auch die Anschauung in unseren Briesen, und auch sen sprechen ganz objektiv den transitorischen Charakter des Gesetzes aus (§. 72, c). Insbesondere aber erinnert die Charakterisirung des Gesetzes durch seine doppaara ganz an die Ersetzung des γράμμα durch das πνεδμα in den älteren Briesen.

Heiden und Juden ermöglicht. Denn so lange das Gesetz galt, waren die Juden an eine andere Lebensordnung gebunden wie die Heiden; nun sind beide in der Lebensgemeinschaft mit Christo zu Einem neuen Menschen geschaffen und dadurch ist der Friede zwischen ihnen besiegelt (Eph. 2, 15), sie haben nur eine Lebensordnung, in welcher jeder Unterschied, der die vorchristliche Menschheit trennte, wegfällt, weil Christus Alles in Allen ist (Kol. 3, 11). Das Gesetz gab aber auch den Juden eine nur für sie bestimmte Ordnung, zur Versöhnung mit Gott zu gelangen durch das Opferinstitut, und so mußte das Gesetz auch darum aufgehoben werden, damit die Wiederversöhnung der beiden mit Gott nicht auf verschiedenem Wege, sondern in ein und demselben Leibe (Christi) ersolge durch das Kreuz, d. h. durch seine Hingabe in den Kreuzestod (Eph. 2, 16; vgl.

Rol. 1, 21 f.). 7)

d) Be mehr in der fpateren Zeit seines Lebens auf dem paulinischen Miffionsgebiet die Macht der judaistischen Opposition gebrochen mar, je mehr in seinen gemischten Gemeinden die Madt des driftlichen Geiftes und das Bedürfniß der Ausgestaltung einer neuen gemeinsamen Lebensordnung die Zudenchriften allmählich in umfassenderem Mage von der väterlichen Sitte losgelöft hatte, als Paulus felbst es ursprünglich prinsipiell forderte (vgl. §. 87,b): um fo leichter erflärt fich die etwas veranderte Stellung jum Gefete, welche unfere Briefe zeigen. Denn je mehr das Gejet in feiner buchftablichen Form feine Bedeutung felbft fur Die Judenchriften verlor, umsomehr mußte Paulus die ihm als göttlichem Gefetze zufommende bleibende Bedeutung anderswo fuchen; und hierzu bot fich die typische Auffassung beffelben dar, von der fich übrigens in den älteren Briefen bereits Unfate finden (vgl. §. 73,c). Rach diefer Auffaffung, wie fie Rol. 2, 17, allerdings nicht mit direfter Beziehung auf Das Gesetz, sondern auf die neue astetische Disziplinirung, die bem Apostel aber ebenso zu den στοιχεία τ. κόσμου gehört (v. 8. 20 vgl. Anm. 7), prinzipiell formulirt wird, find derartige gesetzlichen Ordnungen nur die σκια των μελλόντων, d. h. die schattenhaften Abbilder der Dronungen der meffianischen Zeit, mahrend bas Wefen ber Sache (owna) Chrifto angehort, der allein darüber zu gebieten hat, mas mahre Enthaltung und mahre Sein freiwilliges Opfer ift ja bas mahrhaft gottgefällige Suhnopfer (Eph. 5, 2); die durch ihn vermittelte Beschneidung, welche in ber in seiner Lebensgemeinschaft vollzogenen Ablegung bes von ber oaos beherrichten owua bei der Taufe befteht, ift die mahre, nicht mit Banden gemachte Beschneidung (Rol. 2, 11). Die Chriften find beshalb bie

<sup>7)</sup> Gigenthümlich ist in unseren Briefen nur, daß die Aufhebung des Gesetzes nicht mehr im Sinne einer Polemit gegen die Gesetzesgerechtigkeit oder die unberechtigte Forderung der jüdischen Lebensordnung geltend gemacht wird. Der Gegensatz der durch den Glauben vermittelten Gottesgerechtigkeit und der aus dem Gesetz hervorgehenden Gigengerechtigkeit (Phil. 3, 9) illustrirt nur noch das Wesen des Christenlebens, das in dem Herrn sein höchstes Gut, den Grund aller Juversicht und aller Freude sindet. Die Polemik gegen die Werthsegung auf die Enthaltung von Speise und Trank oder das Festhalten gewisser Festage (Kol. 2, 16) tritt nur noch unter den Gesichtspunkt der Abhängigkeit von Satzungen, wie sie überhaupt dem unreisen religiösen Entwicklungsftadium der vorchristlichen West angehört (v. 20; vgl. übrigens Gal. 4, 3. 9).

wahrhaft Beschnittenen, ihre durch den Geist Gottes gewirkte Larzeia ist der wahre Gottesdienst (Phil. 3, 3; vgl. Röm. 12, 1), und die christliche Liebesübung (Phil. 4, 18) sowie die Amtsführung des Apostels (2, 17; vgl. Röm. 15, 16) sind die wahren Opfer. Wird auf diesem Wege das Gesch seiner tiefsten Bedeutung nach im Christenthum erfüllt, soweit die Satzungen desselben nur schattenhaft das Wesen der christlichen Lebenssordnung vorbildeten, so versteht es sich von selbst, daß die Gedote desselben im Christenthum normgebend bleiben, wo sie unmittelbar den Willen Gottes über die natürlichen Lebensverhältnisse offendaren (Eph. 6, 2). 8)

#### § 106. Das Chriftenthum als Gemeinichaftspringip.

Die Aufgabe der Kirche ist es, die in ihr objektiv gegebene Einheit zu bewahren, die auch durch die Mannigfaltigkeit der das Eine Ziel der wahren Bollkommenheit bezweckenden Gaben nicht aufgehoben wird. a) Diese kann aber nur erfüllt werden durch die selbstlose und demüthige Liebe, welche durch Sanstmuth und Langmuth, wie durch gütige und nachzgiedige Wilde allen Streit unmöglich macht. b) An die Stelle unfruchtsbarer Askese soll die Enthaltung nicht nur von heidnischen Lastern, sondern auch von jedem Borte treten, das die Liebesgemeinschaft stört; und übershaupt soll der gesellige Berkehr auch im Borte dem Dienste der Liebe und dem Preise Gottes geweiht sein.c) Bor Allem aber sollen die natürlichen Pflichten, welche die Grundsormen des menschlichen Gesmeinschaftslebens sordern, im Christenthum nur in höherem Sinne erfüllt werden. d)

a) Schon an ihrer Berufung, fofern sie eine Berufung in und mit Einem Leibe ift (Kol. 3, 15), kommt den Christen die Aufgabe zum Be-

<sup>8)</sup> Es ift irrig, wenn Baur, G. 275 f. meint, bag in unseren Briefen bas. Judenthum und Chriftenthum naher gufammengerucht werden als in den alteren. Durch die prinzipiellere Betonung des typischen Charafters der ATlichen Justitutionen wird vielmehr offenbar die Bedeutung, welche dieselben an sich selbst haben, in den hintergrund gedrängt. Es wird Eph. 2, 11 hervorgehoben, daß die Bezeichnung ber heiben als anposoria nach bem äußeren Mangel ber Beschneidung von folchen ausgeht, die fich nur nach einer am Gleisch handgreiflich vollzogenen Beschneidung meperoun, nennen, welche ber Apostel selbst als eine κατατομή (Phil. 3, 2), als eine zwedlose Berfrümmelung bezeichnet (vgl. Gal. 5, 12). Die Beschneibung an fich hat ihre Bedeutung verloren, nachdem fie im typischen Sinne erfullt ift. Damit ift, was Paulus in den alteren Bricfen über die ursprüngliche Bedeutung ber Beschneidung gesagt hat (§. 71, a), nicht aufgehoben, wie es benn vielmehr nach bem Busammenhange von Eph. 2, 11 f. ausbrudlich anerkannt wird, aber bie Reflerion darauf fichtlich gurindgebrängt. Im Bordergrunde feines driftlichen Bewußtseins sieht die Unschauung, wonach Alles, was das Judenthum von wirklichen Gutern befaß, ihm nicht nur nutilos, sondern schäblich wird, sobalb es baran hindert, in Christo bas höchfte But ju fuchen und ju finden, und darum für Unrath gehalten werben muß (Phil. 3, 7 f.). Dem ungläubig bleibenden Judenthum verfehren fich feine beiligen Institutionen wie alle feine Guter in werthlofe, ja fcabliche Befitthumer.

wußtsein, die Einheit des ihr gegebenen Beistes zu bewahren, b. h. keinen andern (bamonischen) Beift in fie eindringen zu laffen, sofern ja bie Rirche als Gin Leib naturgemäß nur Ginen Beift haben fann, wie benn auch Alles, was der Gemeinde sonft gegeben ift, auf diese Ginheit hinweist (Eph. 4, 3 f.). Da jene Berufung durch das Evangelium vermittelt war (3, 6), fo lag es nahe, den öfumenischen Charafter deffelben (Rol. 1, 6. 23) hervorzuheben in einer Zeit, wo fremdartige Spekulationen in die Kirche eindringen wollten und ihre Einheit gefährdeten. Diese Einheit bes Evangeliums ift aber baburch garantirt, bag es biefelben gottberufenen und geistbegabten Organe (Eph. 3, 5: οδ άγιοι απόστολοι και προφηται) find, welche daffelbe verfündigen. Auf dem von jenen gelegten Fundamente, beffen Coftein Chriftus ift, weil er ben Mittelpunkt der Beilsverfündigung bildet, wird jede Gemeinde und damit die gange Kirche erbaut zu dem Ginen Tempel Gottes, in welchem Gott in Chrifto oder in seinem Geiste Wohnung macht (2, 20-22).2) Mit biefer objektiv gegebenen Einheit der Kirche steht auch nicht die Mannigfaltigkeit ber Gnadengaben im Widerspruch, in denen jedem einzelnen Gliebe der Rirche die Gnade gegeben ift nach dem Mage der Gabe Chrifti (4, 7. 16). Neben den Aposteln und Propheten, die auch in den alteren Briefen die ersten und vorzüglichsten Gabentrager find, erscheinen v. 11 bie Evangeliften, die bort zwar nicht dem Ramen aber ber Sache nach vorkommen (§. 89,c), die hirten und Lehrer3), und als Trager ber Gaben ber Anberneje und der Diakonie die Exioxonol xai diaxovol (Phil. 1, 1).

<sup>1)</sup> Insbesondere erinnert der Apostel daran, wie fie auf Grund Giner Soffnung, die ihnen die Berufung in Aussicht ftellte (vgl. 1, 18), zur Mitgliebichaft der Gemeinbe berufen find (4, 4), wie es Ein herr ift, an den fie glauben und auf ben fie getauft find (v. 5), und Gin Gott, der als der Bater aller Gläubigen zulett feine Allherrichaft in ihnen verwirklicht (v. 6 und dazu §. 105, a). - 2) 3m Gegenfat zu 1 Kor. 3, 11 Die Apostel und Bropheten felbst als das Fundament zu benten (Immer, G. 377), ift icon barum mit ber Bezeichnung Chrifti als Edftein unverträglich, weil ber Cpheferbrief am wenigsten das haupt ber Rirche jo ben (immerhin hervorragenbsten) Gliebern berfelben foordiniren tonnte. Die bier gemeinten Propheten find aber nicht die neutestamentlichen, wie Eph. 3, 5; benn es handelt fich in dem Bartizipialfat barum, wie fie (die Beidenchriften) Mitburger ber Beiligen (des alten Bundes) und Genoffen ber familia dei ber alttestamentlichen Theofratie geworben find (2, 19). Darum mußten neben den Aposteln die Bropheten genannt werden, die, indem fie eben daffelbe Beil verheißen, was jene verfündigen (Röm. 1, 2), bestätigen (16, 26), daß jene grundlegende Bredigt ber Apostel fie zu bem Israel verheißenen Beil herzuruft. - 3) Aus ber Busammenfassung beiber unter einen Artitel, erhellt an sich noch nicht, bag bie in ben alteren Briefen noch getrennt vortommenden Gaben ber Anbernefe und ber Lehre bereits in benfelben Bersonen vereinigt ju fein pflegten, ba jebenfalls bie ber Gingelgemeinde angehörenden Gabentrager den der gangen Rirche Dienenden gegenübergestellt find. Aber es konnen mit den nocueves auch nicht, wie Act. 20, 28. 1 Betr. 5, 2, Gemeindevorsteher gemeint fein, ba ja bementsprechend, bag in unfern Briefen auf bie Forderung der Erkenntnig das hauptgewicht fällt (g. 102, c), im gangen Zusammenhange nur Gaben des Bortes genannt find, wie die Zweckbestimmung in Eph. 4. 12 bestätigt, fondern folche, welche im Sinne von Matth. 9, 36 ber Gemeinde bie rechte Rahrung zuführen, sodaß das nat didagnahous (1 Kor. 12, 28) nur näher bestimmt, daß dies burch die rechte Lehre geschieht.

Wie mannigfaltig aber diese Gaben auch sein mögen, so haben sie alle boch nur den Einen Zweck, die Heiligen, d. h. die von Gott zu seinem Dienste Geweihten im Sinne von Eph. 3, 5 in Stand zu seinen Werk einer Dienstleistung an der Erbauung des Leibes Christi (4,12).

b) Die Kirche fann die Ginheit des Geistes nur bewahren er zo συνδέσμο της είρηνης (Eph. 4, 3), b. h. wenn die Gintracht alle ihre Glieder mit einem Bande umschlingt, bas jedem fremden Geift bas Ginbringen in die Gemeinschaft wehrt, wenn fie einmuthig zusammenkampft für den Glauben an das Evangelium (Phil. 1, 27). Das einmüthige Trachten nach dem Ginen Ziel kann fich aber nur verwirklichen, wenn Alle von dem Geiste der gleichen Liebe beseelt find (2, 2). Die Liebe ift das Band ber Bollfommenheit, durch welches alle driftlichen Tugenden erft zur Einheit der mahren Bollfommenheit zusammengeschloffen merden (Rol. 3, 14), in ihr muffen die Herzen vereinigt werden (2, 2), in ihr unerschütterlich fest ruhen und beständig machsen (Cph. 3, 18. 4, 15). Sie ift, wie in ben alteren Briefen (§. 93, b) die driftliche Kardinaltugend, deren Mehrung zuerst gewünscht (Phil. 1, 9), zu der zuerst ermahnt wird (Eph. 5, 2).5) Soll sie im Stande fein die Cintracht zu erhalten, fo muß fie freilich ebenfo eine felbstlose fein, die nicht das 3hre sucht (vgl. 1 Kor. 13, 5. 10, 24) und darum den Gegenfatz zu allem eigennützigen Parteitreiben (equbeia) bilbet, wie eine bemuthige, welche, von eitlem Ehrgeiz fern, bem Anderen gern und willig fich unterordnet (Phil. 2, 3 f., vgl. Eph. 5, 21). So verbindet fich auch bier, wie in den alteren Briefen, mit der Liebe die Demuth, die von der Sanftmuth begleitet ift, welche alles Zürnen ausschließt, und von der Langmuth, welche bie Schwäche ohne Unbill bes Rächsten ausbauernd trägt (Eph. 4, 2. Rol. 3, 12 f.). Auch hier ift, wie dort, die Liebe, für welche Cph. 5, 2. Rol. 3, 13 Christus felbst als Borbild aufgestellt wird, eine gütig gebende (Ερή. 4, 32: χρησιοί, εὔσπλαγχνοι. Ωυί. 3, 12: σπλάγχνα οἰκτιομοῦ,

5) Wenn sie Eph. 1, 15. Kol. 1, 4. Philem. v. 5 dem Glauben koordinirt zu werden scheint (wie §. 62, b), so geschieht dies doch nur, wo nach den Hauptstücken gefragt wird, in welchen sich der Zustand der Gemeinde als lobenswerth erzeigt; Eph. Glaube zu einer Tugend neben der Liebe gemacht würde.

<sup>4)</sup> Da hier von menschlicher Mitarbeit die Rede ist, vermischt Paulus das Bild von der odwodomá mit dem vom Leibe, der nur vermittelst der Hülfsleistung Christi (als des Hauptes) wachsen kann, wie auch sonst (2, 21, 4, 16), weil ihm deren Bildlichseit kann mehr gegenwärtig ist. Das einheitliche Ziel diese Fortentwicklung ist aber die redetotas, welche 4, 13 näher bestimmt wird als die Einheit des Glaubens und der Erkentniss Christi im Gegensatz und ver gestigen Unreise, welche durch jeden Wind der Lehre in dem Trugspiel des Frewahns, der die wechselnden Einfälle der Menschen sünd der Lehre in dem Trugspiel des Frewahns, der die wechselnden Einfälle der Menschen sünd der Lehre in dem Trugspiel des Frewahns, der die wechselnden Einfälle der Menschen für Wahrheit ausgiebt, umgetrieben wird (v. 14), und kol. 1, 28 als die Maumesreise (vgl. 4, 12) in der Lebensgemeinschaft mit Christo, die durch die rechte praktische Unterweisung erstangt wird im Gegensatz zu der verkehrten Art, wie man in kolossä eine höhere Volstommenheit christischen Lebens erstrebte. Diese Vollkommenheit solls freitich der Einzelne niemals bereits erreicht zu haben glauben (Phil. 3, 12—14), vielmehr soll er nach dem schönen Orymoron des Apostels seine Vollkommenheit durch, sich nie vollskommen zu wähnen, sondern stets nach der Vollkommenheit zu trachten (v. 15).

χοηστότης), wie eine mild vergebende nach dem Borbilde Gottes (Eph. 4, 32. 5, 1), und Phil. 4, 5 wird dies in den Begriff der billigen und nachs giebigen Milde (έπιεικές; vgl. 2 Kor. 10, 1) zusammengefaßt, welche

allem Streite vorbeugt und die Spitze abbricht.

c) Je mehr unsere Briefe eine Richtung bekämpfen, welche bas Wefen der driftlichen Sittlichkeit in eine unfruchtbare, ja aufblähende (Rol. 2, 23) Asteje fetzte, in der Paulus nur einen Ruchfall in die orocχεία του χόσμου sehen fonnte (v. 20), um so mehr wurde es nöthig zu Beigen, wie fich die driftliche Sittlichkeit in den Berhältniffen bes naturlichen Lebens zu bethätigen hat. Daher die immer wiederholten nachdrücklichen Sinweisungen darauf, wie sittliche Reinheit und Makellofigkeit das Ziel des Chriftenthums sei (1, 22. Cph. 1, 4. Phil. 1, 10. 2, 15; vgl. 4, 8 f.), womit auch hier zunächst die Enthaltung von den heidnischen Rardinallastern der Unzucht und Habgier (Rol. 3. 5. Cph. 5, 3. 5) gegeben ift. 6) Insbesondere aber ift es der gesellige Berfehr, auf deffen Beiligung die Ermahnungen unserer Briefe abzielen. Es ift nicht blog ber fündhafte Zorn, vor dem Paulus warnt, sondern auch der Ausbruch des Zornes in Geschrei und Lästerung (Kol. 3, 8. Eph. 4, 26. 31). Vor Allem aber verbietet er die Lüge (Kol. 3, 9), weil sie die (Bertrauen und darum Wahrhaftigkeit fordernde) gliedliche Gemeinschaft der Chriften unter einander aufhebt (Gph. 4, 25), ohne welche die Idee der Kirche sich nicht verwirklichen kann. 7) Ueberhaupt aber wird ein großer Nachdruck gelegt auf die Bedeutung des Wortes im geselligen Berfehr. Daffelbe foll ftets darauf bedacht fein, dem Rächsten durch eine feinem Bedurfniß entsprechende Erbauung einen Liebesbeweis zu geben im Gegensatz zu faulem, fadem oder frivolem Gefcwätz (4, 29. 5, 4). Der höchfte Zweck bes geselligen Bertehrs ift, dem Bort von Chrifto in ber Gemeinschaft Die Stätte zu bereiten zu gegenseitiger Belehrung und Burechtweisung, wie zur Erbauung durch die mannigfachsten Urten bes Lobgesanges (Rol. 3, 16. Eph. 5, 19). Es hängt das zusammen mit dem besonderen Rachdruck, ber auf die Pflicht der Dankjagung gelegt wird (Rol. 1, 12. 2, 7. 3, 15. 17. 4, 2. Eph. 5, 4. 20. Phil. 4, 6), mit welcher er ja, wie in den alteren Briefen, überall in den Briefeingangen voran geht. Auf Diefe Beije soll auch die gesellige Gemeinschaft dem letten Endzweck des Beilswerfes, der die Berherrlichung Gottes ift (Eph. 1, 6. 12. 14. 3, 21. Phil. 1, 11. 2, 11. 4, 20), dienen. 8)

<sup>6)</sup> Speziell warnt Paulus vor der Betheiligung an der heidnischen Geselligkeit, bei welcher es ohne Völlerei (Eph. 5, 18) und Unzucht (vgl. Köm. 13, 13) nicht abging, weil sie immer wieder in die Gemeinschaft mit heidnischem Sindenwesen hineinzog (Eph. 5, 7. 11), und setzt dem Verbote des Stehlens das Gebot des Arbeitens entgegen, das nicht nur den eigenen Unterhalt, sondern auch die Mittel zur Wohlthätigsteit zu erwerben sucht (4, 28). — 7) Im Verkehr mit den Nichtchristen fordert er praktische Weisheit, die den rechten Zeitpunkt auskauft, mit gewinnendem Wort stetz zur rechten Antwort bereit ist (Kol. 4, 5 s.) und jeden Augenblick nützt zu bessernder Einwirfung auf sie (Eph. 5, 16). Auch Phil. 4, 8 wird das christlich Sittliche zugleich als das charakteristrt, was siedensz und lobenswürdig ist und einen guten Klang hat unter den Menschen (vgl. §. 47, d). — 8) Daran schließen sich die Ermahnungen zu Gebet und Wachsamkeit (Kol. 4, 2. Eph. 6, 18. Phil. 4, 6; vgl. 1 Kor. 16, 13:

d) Jemehr das Chriftenthum als Gemeinschaftsprinzip gefaßt wird, um so mehr wird der umbildende Einfluß betont werden muffen, welchen es auf die Formen des natürlichen Gemeinschaftslebens ausübt. Grundform derfelben ift die Familie; daher geht der Apostel in unseren Briefen so besonders ausführlich auf die Verhältniffe des Familienlebens ein und entwickelt faft sustematisch die sittlichen Pflichten, welche sich vom driftlichen Gefichtspuntte aus für die einzelnen Glieder der Familie ergeben. Wir haben hiernach nicht die prinzipiellen Verhandlungen über die Che zu erwarten, die wir in den älteren Briefen fanden. Es ift der Thatbestand einer christlichen Ehe vorausgesetzt, und es handelt sich nur darum, welche Pflichten dieselbe ben Chegatten auferlegt. Diese durfen aber keine anderen sein, als die, welche an sich schon im Wesen dieses gottgeftifteten Gemeinschaftsverhältniffes liegen, weil das Chriftenthum daffelbe nicht aufheben, sondern nur heiligen will. 9) Indem nun aber der Chrift erkennt, daß die Ehe auf das Berhältniß Chrifti und der Rirche hindeutet (Eph. 5, 32), wird ihm Christus das Vorbild der Liebe. die der Mann dem Weibe schuldet (v. 25, 29), die Kirche in ihrer Unterordnung unter Christum das Vorbild ber Gattinpflicht (v. 24). Es erhellt aber daraus, daß diese Unterordnung des Weibes in der Che Christi Wille ift, daß fie in dem eigenen Manne Chrifto fich unterordnet (v. 22). Auch in dem Berhältnig der Kinder jum Bater bleibt es im Chriftenftande bei dem unbedingten Gehorfam (Rol. 3, 20. Eph. 6, 1), welchen schon das göttliche Gebot im A. T. fordert (v. 2). Aber ber Bater barf nur im Sinne Christi die Erziehung führen 10), sodaß das Rind in ihm dem Herrn selbst Die sehr eingehenden Erörterungen des Apostels über das Stlavenverhältniß endlich find lediglich eine Illustration zu 1 Ror. 7, 22. Der driftliche Stlave bleibt Stlave, aber er dient nicht mehr aus Furcht und Zwang, fondern ohne Augendienerei und Menschengefälligkeit, mit berglichem Wohlwollen dem irdischen Herrn, weil er in ihm nur den himmlischen herrn fieht, der ihn bienen geheißen und ihn barüber gur Berantwortung zieht (Rol. 3, 22-25. Eph. 6, 5-8). Damit hat das Stlavenverhaltniß seinen Stachel verloren, weil es von dem Stlaven nichts fordern fann, als mas er um Chrifti willen aus freien Studen von

γρηγορείτε und §. 62, b), insbefondere zur Fürbitte (Kol. 4, 3. Eph. 6, 18 f. Phil. 1, 19), in welcher der Apostel selbst das Borbild giebt (Kol. 1, 3, 9, 2, 1. Eph. 1, 16 ff. 3, 14 ff. Phil. 1, 9; bgl. Kol. 4, 12), Bgl. §. 93, b.

<sup>9)</sup> Auch im Christenstande ist die Grundpsticht des Weibes die Unterordnung (Kol. 3, 18) und die daraus fließende chrfurchtsvolle Scheu (Eph. 5, 33), wie sie sich bereits aus dem natürlichen Unterordnungsverhältniß des Weibes (§. 94, c) ergiebt. Ebenso folgt die Pflicht der Liebe des Mannes gegen das Beib (Kol. 3, 19) bereits daraus, daß der Ehe die fleischliche Gemeinschaft der Geschlechter wesentlich ist (Eph. 5, 31), der Mann im Beibe also nur einen Theil seines eigenen Selbst liebt (v. 28 f.). — 10) Wenn die Baterpsticht dahin bestimmt wird, die Kinder nicht zum Widerstande zu reizen, so wird zwar zunächst darauf zurückgegangen, daß das Vertrauen, welches die Grundlage des natürlichen Kindesverhältnisses bildet, nicht geschädigt werden darf durch Entmuthigung (Kol. 3, 21); aber Eph. 6, 4 wird auch hier bereits ausdrücklich darauf berwiesen, daß dieses dem Wesen der christlichen Erziehung widerspricht, in welcher der Herr selbst die Kinder leiten und zurechtweisen will.

felber thut. Ebenso soll auch der Herr dem Knechte, was recht und billig ift, geben und das Drohen lassen um des höheren Herrn willen (Kol. 4, 1. Eph. 6, 9). Alle Willkürherrschaft hat aufgehört, weil auch der Herr dem Stlaven nichts gebieten und nichts thun darf, als was er vor Christo zu verantworten im Stande ist. 11)

<sup>11)</sup> Selbstverständlich schieft demnach Paulus zunächst den entlaufenen und von ihm bekehrten Stlaven Onesimus seinem Herrn zurück (Philem. v. 11) und bittet für ihn nur um Aufnahme seiner als eines christlichen Bruders und um Verzeihung (v. 16—18). Es beruht lediglich auf rein persönlichen Beziehungen zu Onesimus, seinem geistlichen Sohne (v. 10; vgl. 1 Kor. 4, 15), wenn Paulus v. 21 (vgl. v. 13 f.) indirekt bittet, Philemon möge ihm fortan den Sklaven zu seinem Dienst überlassen. Paulus denkt auch hier an keine Aushebung des Sklavenverhältnisses, da die Ersüllung der Christenpsticht Seitens der Betheiligten ohnehin dasselbe seinem Wesen nach völlig umgestalten mußte.

## Vierter Abschnitt.

## Die Lehrweise der Pastoralbriefe.

Bgl. Holymann, die Pastoralbriefe. Leipzig 1880. S. 159-190.

## Dreizehntes Kapitel. Das Christenthum als Lehre.

### §. 107. Die gefunde Lehre.

In den Pastoralbriesen wird das Christenthum wesentlich als Lehre der Wahrheit gesaßt, von deren gläubiger Erkenntniß das Heil abhängt. a) Ein in jener Zeit ausgekommenes krankhaftes Erkenntnißstreben, welches von der Wahrheit abführte und Spaltungen erzeugte, verlangte eine besondere Betonung der gesunden Lehre. d) Dieses Streben mußte aber um so geführlicher werden, wo der Glaube selbst in seinem tiessten Lebenssgrunde nicht mehr gesund war. c) Wie die gesunde Lehre mit der lauteren Frömmigkeit auss Engste zusammenhing, so kennzeichneten sich die Lehreverirrungen der Zeit, in welche die Pastoralbriese gehören, von selbst als Symptome einer krankhaften Verderdniß des religiösen Lebens. d)

a) Daß in den Briefen an Timotheus (im Folgenden durch I, II bezeichnet) und Titus das Christenthum wesentlich als Lehre gesaßt wird, erhellt daraus, daß an das sittliche Berhalten der Christen der Maßstab gelegt wird, ob die Lehre ( $\eta$  didasxalia) dadurch der Lästerung preißegegeben (I, 6, 1) oder ihr Ehre gemacht werde (Tit. 2, 10). Weil diese heilbringende Lehre von Gott unserem Erretter stammt, ist sie, wie in den älteren Briefen, das Wort Gottes (2, 5. II, 2, 9; vgl. 4, 2:  $\delta$  digs schrechthin), oder das Wort der Wahrheit (2, 15). Selbst wo

<sup>1)</sup> Das Wort didauxadia steht Röm. 12, 7 von der Thätigkeit des Lehrens, wie hier I, 4, 13. 16. II, 3, 10. 16. Tit. 2, 7, sodann Kol. 2, 22 von der Lehre dem Inhalte nach, wie hier meistens. Die Bezeichnung des Evangeliums als Wort der Wahrheit ist weder den älteren, noch den Gesangenschaftsbriesen fremd, welche letztere ebenfalls besonderen Nachdruck auf die Erkenntniß legen. Doch ist die Wahrheit hier

fie eine frohe Botschaft heißt (1, 8), wird hervorgehoben, wie Christus durch dieselbe unvergängliches Leben ans Licht gebracht hat (vgl. den gwuozids r. evayy. 2 Kor. 4, 4. 6) d. h. darüber belehrt, wie es ein solches in ihm für die Seinigen giebt (II, 1, 10). Wird das Chriftenthum aber von objektiver Seite her als die Lehre der Wahrheit betrachtet, so fann es von subjettiver Seite nur aufgefaßt werden als die Erfenntniß der Wahrheit (2, 25. 3, 7), welche darum hier neben dem Glauben als das Charafteristifum der Christen genannt wird (I, 4, 3. Tit. 1, 1). Es fann nämlich zu einer Erfenntniß der Wahrheit nicht kommen, ohne die zuversichtliche Ueberzeugung von der Wahrheit der Lehre, die sie ver= fündigt (1, 2, 7). War die Bildung des Glaubensbegriffs bei Paulus von der Beziehung auf die Bahrheit der evangelischen Berkundigung ausgegangen (vgl. 2 Theff. 2, 12 f.: níous aly 9sías) und dies Moment stets neben der Umbildung des Begriffs in der Rechtfertigungslehre fest= gehalten (§. 82, d. 100, d), so mußte daffelbe hier wieder in dem Mage in den Bordergrund treten, als das Christenthum als die rechte Lehre gefaßt war. Nur Worte, in denen sich der Glaube ausspricht, und beren Inhalt die rechte Lehre ist, ernähren das geistliche Leben (I, 4, 6); nur das der rechten Lehre entsprechende Wort der Ermahnung und Zurechtweisung ist ein glaubwürdiges (Tit. 1, 9).2) Allerdings ist auch jede inspirirte Schrift (γραφή Θεόπνευστος) des A. T., das nach I, 4, 13 in der Gemeinde vorgelesen ward, nütlich zur Belehrung und fittlichen Unterweisung (II, 3, 16); aber die heiligen Schriften (ξερά γράμματα) find doch nur im Stande, in wirklich heilbringender Art weise zu machen (σοφίσαι είς σωτηρίαν) vermittelft des Glaubens an Christum (v. 15). der also die rechte Bedeutung der Schriften erft verstehen lehrt und für ihre rechte Benutung bereits vorausgesett wird. 3)

ausschließlich als die Bahrheit der Lehre gedacht und nie mehr, wie im alteren Paulinismus überwiegend, als praftifches Pringip. Der Inhalt diefer Wahrheit ift aber auch hier nicht irgend eine Summe theoretischer Lehrsatze, benn bie λόγοι του πυρίου ήμων Ίησοδ Χριστού (I, 6, 3) find wegen des Zusates bytaivorter nicht Lehren, die von Christo stammen, sondern der Ausbrud bezeichnet in echt paulinischer Beise Christum als Objekt der gesunden Lehre, wie II, 1, 8 (τὸ μαρτύριον τοῦ κυρίου ἡμῶν; vgl. I, 2, 6). - 2) Die in unferen Briefen fo häufige Formel: πιστός δ λόγος (II, 2, 11. Dit. 3, 8) beweift, daß es der mahren Lehre eigenthumlich ift, Glauben zu verdienen, und wird I, 1, 15. 4, 9 ausbrücklich babin ertlart, daß fie einer vertrauensvollen Unnahme werth ift. Die Ehriften beißen die Gläubigen schlechthin (of nicroi: 4, 10. 12. 5, 16. 6, 2, vgl. 2 for. 6, 15. Eph. 1, 1), die Schüler bes Apostels find seine echten Rinder im Glauben (I, 1, 2. Tit. 1, 4, vgl. 3, 15). Daß dabei im objeftiven Sinne an einen Inbegriff von Wahrheiten, welcher als ftehende Lehre galt, gedacht fei (Baur, S. 342), ift völlig unnachweislich, ba I, 3, 9 nach bem Zusammenhange mit v. 10 nur bejagt, daß der Glaube an fich ein Berborgenes, nur dem Gewiffen des Glaubenden in feiner Qualitat offenbar ift, über die man lediglich nach feiner Erprobung im Leben urtheilen fann. - 3) Auch in ben alteren Briefen ift die Schrift A. T. recht eigentlich jur Belehrung und Zurechtweisung ber Gläubigen bestimmt (Rom. 15, 4. 1 Kor. 10, 11), wie benn auch I, 5, 18 biefelbe Gefetesftelle (Deut. 25, 4) in berfelben Weise wie 1 Kor. 9, 9 verwerthet und II, 4, 6 das Bergießen des Blutes im Martyrertobe als ein Tranfopfer betrachtet wird, wie Phil. 2, 17. Das Gefet insbesondere ift gut (καλός; vgl. Röm. 7, 16), aber nur, wenn es νομίμως, d. h. der in ihm felbst liegenden

- b) Der Grund, weshalb unsere Briefe das Christenthum hauptfächlich als Lehre fassen, liegt in den Zeitverhältnissen. Es haben sich Biele von der Wahrheit abgewendet (Tit. 1, 14: val. I, 6, 5. II, 2, 18), und es steht zu befürchten, daß dies in Zufunft in immer umfassenderem Mage der Fall sein wird (4, 4). Es ift eine fälschlich sogenannte Gnofis aufgekommen (I, 6, 20), die zwar nicht als grundstürzende Irrlehre erscheint, aber als eine frankhafte Richtung des Erkenntnißstrebens (v. 4), eine Beschäftigung mit leeren, unnüten, thörichten, ja profanen Streitfragen (ματαιολογία Ι, 1, 6. Σit. 1, 10. μωραί ζητήσεις: ΙΙ, 2, 23. Tit. 3, 9. βέβηλοι κενοφωνίαι: II, 2, 16. I, 6, 20), die nur Streit und Zwietracht erzeugen (I, 1, 4. 6, 4. II, 2, 14. 23. Tit. 3, 9).4) Ihr gegenüber erscheint die rechte Lehre (ή καλή διδασκαλία: I, 4, 6) als die gesunde Lehre (1, 10. Tit. 1, 9. 2, 1), als die doyor vyraivours (I, 6, 3. II, 1, 13; vgl. Tit. 2, 8), und ber Inhalt dieser gesunden Lehre ist eben die Wahrheit (II, 4, 3; vgl. v. 4). Mit der gesunden Lehre erscheint aber naturgemäß auch der Glaube bedroht; die, welche das Biel der Wahrheit verfehlt haben, machen Andere in ihrem Glauben irre (II, 2, 18), wie die Irrlehre der Zukunft zum Abfall vom Glauben führt (I, 4, 1). Wer sich mit dem falschen Erkenntnißstreben einläßt, verfehlt das Ziel des Glaubens (I, 6, 21: περί την πίστιν ήστόχησαν), bas natürlich in einer immer festeren Ueberzeugung von der Wahrheit und Vollgenugsamkeit der gesunden Lehre besteht.
- c) Nicht jeder Glaube freilich ist durch jene Lehrverirungen bedroht. Wo der Glaube gesund ist (Tit. 1, 13. 2, 2), wird er denselben Stand halten; denn eben nur die, welche vom ungehenchelten Glauben abgestommen sind, wenden sich zur  $\mu$ aracologia (I, 1, 6). Ungehenchelt (II, 1, 5) aber ist nur der Glaube, der aus einem guten Gewissen, d. h. aus dem Bewußtsein von der Lauterkeit des Herzens stammt, dem es wirklich um die Wahrheit und nur um die Wahrheit zu thun ist (I, 1, 5). Wie Paulus Gott in reinem Gewissen dien (II, 1, 3), so muß man den allen Andern verborgenen Glauben ( $\bar{\tau}$ ò  $\mu$ vorsgoov  $\tau$ .  $\bar{\tau}$ cox., vgl. Anm. 2) in einem reinen Gewissen bewahren (I, 3, 9), das nicht von dem Bes

Bestimmung gemäß gebraucht wird (I, 1, 8). Diese Bestimmung aber geht dahin, daß es für den Christen, weil er bereits dixacos, abrogirt ist (vgl. §. 87, a) und nur sür die nichtchristlichen Sünder seine Bedeutung hat (v. 9 f.), was mohl im Sinne von §. 72, b zu verstehen ist, da v. 11 ausdrücklich auf das paulinische Evangelium verwiesen wird.

<sup>4)</sup> Der αίρετικὸς ἄνθρωπος (Σit. 3, 10) ift fein Häretiker im späteren Sinne, sondern einer, der Spaltungen anrichtet (αίρέσεις im Sinne von 1 Kor. 11, 19. Gal. 5, 20). Es ist keine besondere Milbe, die sich dieser Fresehre gegenüber ausspricht (Baur, S. 343), sondern dieselbe liegt in der Natur der Sache. Es giebt Freshren, welche auch hier als dämonische gebrandmarkt werden (I, 4, 1), aber diese werden erst von der Jukunft bestürchtet. Die gegenwärtige Berirrung ist ein έτεροδίδασκαλείν (1, 3. 6, 3), ein Lehren fremdartiger Dinge, die man am besten einzulassen abweist (4, 7. Tit. 3, 9. II, 2, 16), ohne sich auf ein Disputiren darüber einzulassen (v. 23 f.). Denn dies Treiben wird erst gefährlich, wenn es sich gegen die Wahrheit versteift (Tit. 1, 9. II, 3, 8), wo man dann freisich den Schwähern einsach das Maul stopfen muß (Tit. 1, 10 f.).

wußtsein beflect ift, sich badurch in der Gemeinde eine gewinnbringende Stellung zu verschaffen. Wer das toftbare Gut eines mit foldem guten Gewissen verbundenen Glaubens verloren geben läßt und so gleichsam nichtachtend von sich stößt (ην - απωσάμενοι), der leidet am Glauben Schiffbruch (1, 19); denn wo das gute Gewiffen um die Lauterkeit des eigenen Wahrheitsstrebens fehlt, da ist auch die Ueberzeugung keine aufrichtige mehr, da richtet sich das Interesse von der Wahrheit ab auf fremdartige Dinge. 5) So führen unsere Briefe die Berirrungen des Erfenntnifftrebens auf eine franthafte Beschaffenheit des Glaubens gurud, die ihren tiefsten Grund in dem Mangel der durch das gute Gewiffen bezeugten Bergenslauterfeit hat. Diefe aber fann offenbar nur ba ftattfinden, wo es an der Grundbedingung alles religiöfen Lebens, der εὐσέβεια, nicht fehlt. Diefer Lieblingsausdruck unserer Briefe bezeichnet die echte Frömmigkeit (vgl. 2, 10: Θεοσέβεια), welche, wo sie nicht erheuchelt ift, sich als thatkräftig erweisen (II, 3, 5) und das ganze Leben durchdringen und bestimmen muß (v. 12. Tit. 2, 12. I, 2, 2); daher muß sie vor Allem erstrebt werden (4, 7) als der mahre Gewinn (v. 8. 6, 6). 6) Das Heilsgeheimniß ist ein uvorngew rig edoeseias (I, 3, 16). weil nur die mahre Frömmigfeit zum Glauben an die Wahrheit führen fann, und wie jene, so fann diefer mit der Unsittlichkeit nicht bestehen. Bede Berletzung der nächstliegenden sittlichen Pflichten ift eine Berleugnung des Glaubens und begradirt noch unter den Ungläubigen (5, 8), mahrend umgekehrt aus dem ungeheuchelten Glauben auch die Liebe hervor= geht (1, 5).

d) Nicht nur der wahre Glaube beruht aber auf der Frömmigkeit, sondern unsere Briefe heben auch die innere Berwandtschaft der gesunden Lehre mit der Frömmigkeit aufs Stärkste hervor. Das μυστήριον της εὐσεβείας ift ja seinem Inhalte nach nichts Anderes als die ἀλήθεια

<sup>5)</sup> Es giebt also auch eine mioric, die man fich felbst ober Anderen nur einredet, wie es auch eine Beuchelei der Ligenlehrer giebt, die felbst an ihre Lehren nicht glauben; und diefe bringt es mit fich, daß fie ein Brandmal an ihrem Gewiffen tragen (I, 4, 2), sofern daffelbe mit dem Bewußtsein der Beuchelei und Unlauterfeit befleckt ift (vgl. Tit. 1, 15). Ebenjo muß das Unrufen des Herrn, d. h. der fpezififche Ausbrud des Glaubens aus einem reinen, b. h. von unlauteren Motiven freien Bergen hervorgeben (II, 2, 22). Much die Richtung bes Bergens auf den Beig ift mit einem Berluft bes guten Gemiffens verbunden, der fich in ichweren Gewissensbissen zeigt, und führt daher zur Abirrung vom Glauben (1, 6, 10); denn ein auf das Frbische gerichteter Sinn fann nicht bas lautere Streben nach der Bahrheit haben, das allein ju einer ungeheuchelten und barum unerschütterlichen leberzeugung führt. - 6) Wie die edocheta der findlichen pietas verwandt ift, (1, 5, 4), so erscheint II, 3, 2 die Impietät (avosios) neben bem Ungehorfam und ber Undankbarkeit gegen die Eltern. Es ift nicht richtig, wenn Baur, S. 341 (vgl. auch Benfchlag, S. 502) behauptet, daß an die Stelle der paulinifchen nioris in unseren Briefen der allgemeine Begriff der Religiosität trete. Wie die εδσέβεια I, 6, 11 neben der πίστις fteht, fo erhellt aus dem Dbengesagten, daß fie vielmehr ber Lebensgrund fein muß, aus welchem allein ber rechte Glaube hervorgeht. Benn man neuerbings, um fpatere firchliche Tendenzen in den Baftoralbriefen nachzuweifen, die εδσέβεια von der Bietät gegen den überfommenen firdlichen Gemeinglauben (Bfleiberer, Urchristenth., S. 814) ober gar von bem Gemeindebewußtsein selbst (Holymann, G. 176) genommen hat, so ist bas eine unerweisliche Eintragung.

(I, 3, 15 f.); daher heißt dieselbe auch Tit. 1, 1 die der Frömmigkeit gemäße Wahrheit, welche nur von ihr erfannt und angeeignet wird. Ebenso ist die Lehre, welche diese Wahrheit verkündet, h xar evoepsear διδασχαλία (I, 6, 3), und dieses gerade ist nach dem Kontext die gesunde Lehre. Jemehr von der einen Seite unsere Briefe das Chriftenthum als Lehre zu fassen sich bewogen finden, um so stärker betonen sie, daß es sich dabei nicht um eine Summe theoretischer Wahrheiten handle, welche mit der Frömmigkeit nichts zu thun habe. Wie die Frömmigkeit das gesammte sittliche Berhalten bestimmt, so liegen auch in der ihr verwandten gesunden Lehre alle Motive zu dem rechten sittlichen Ermahnen (Tit. 1, 9. 2, 1), das immer zugleich die Aufgabe des Lehrers ist (I, 5, 1. 6, 2. II, 4, 2. Tit. 2, 6. 15). Alles Sündenwesen, das im tiefsten Grunde άσεβές und ανόσιον ist (I, 1, 9), widerspricht der gesunden Lehre (v. 10). Umgekehrt charakterifiren sich die Lehrverirrungen jener Zeit als Erscheinungen einer frankhaften Berberbniß der tiefften Grundrichtung des religiojen Lebens. Der Berluft der Wahrheit wie die Untlichtigfeit zum Glauben wird zunächst auf eine franthafte Berderbniß des vovs, b. h. des natürlichen Organs für das Gottes- und Sittenbewußtsein (§. 68,c) zurudgeführt (I, 6, 5. II, 3, 8); aber diese Berderbnif ift eine felbstverschuldete. Die Abneigung gegen die gesunde Lehre geht Hand in Hand mit einer Borliebe für folche Lehrer, welche die Ohren fiteln, indem sie nur Dinge lehren, die den sündhaften Reigungen der Hörer (κατά τὰς ἰδίας ἐπιθυμίας) entsprechen (4, 3 f.). Die Irrsehrer find gewinnsüchtig (Tit. 1, 11) und benuten das, was fie als ihre Frömmigkeit vor sich hertragen (die udogwois edoeseias: II, 3, 5), als Erwerbsmittel (I, 6, 5). Die Grundrichtung ihres Wesens ist die ασέβεια. 7)

### §. 108. Der Paulinismus der Paftoralbriefe.

Der Inhalt der gesunden Lehre ist die Botschaft von der Errettung der Sünder in Christo, welche zum ewigen Leben in der Gemeinschaft mit dem auferstandenen Christus und zum Antheil an der göttlichen Herrslichkeit führt. a) Das Heilsprinzip ist auch hier die göttliche Gnade und

<sup>7)</sup> Während der Begriff der εδσέβεια in den älteren Briefen nicht vorkommt, erscheint die ασέβεια nach §. 69, b als Charafteristikum des vorchriftlichen, insbesondere des heidnischen Zustandes und edenso hier Tit. 2, 12 (vgl. I, 1, 9). Wenn das profane seere Geschwätz der Freichrer, wo ihm irgend Vorschub geseistet wird, immer tieser in die Freiligiosität hineinsührt (II, 2, 16), so muß es von vorn herein mit dieser ebenso verwandt sein, wie die gesunde Lehre mit der Frömmigkeit. Eben darum kann der darin Befangene nur durch Sinnesänderung zur Erkenntniß der Wahrheit gelangen (v. 25), und daher thut demselben ein παιδεύειν (vgl. I, 1, 20), έλέγχειν (Tit. 1, 9. 13; vgl. II, 4, 2), νουθετείν (Tit. 3, 10) Noth. Wer sich aber dagegen verstockt, der ift sir einen unverdesserichen Sünder zu achten, der sich selbst das Urtheil gesprochen hat (v. 11). Die große Gesahr der ungesunden Lehre liegt eben darin, daß sie wie ein Kredsgeschwür um sich frißt, weil sie an dem krankhaften Zustand des religiösen Lebens immer neue Rahrung sindet (II, 2, 17).

zwar als rechtfertigende, welche auf dem Erlösungstode Chrifti ruht und durch den Glauben im Sinne des Heilsvertrauens angeeignet wird. d) Tas theilweise freilich eigenthümlich beschriebene neue Leben wird durch die Geistesmittheilung in der Taufe begründet und durch die göttliche Gnade in seiner weiteren Entwicklung gefördert. c) Das schließt aber nicht aus, daß die Errettung und das Leben von dem Verhalten des Menschen abhängig bleibt und daher auch unter den Gesichtspunkt der Vergeltung gestellt werden kann. d)

a) Die Lehre unserer Briese will keine andere sein als die, welche Paulus, der Lehrer und Apostel der Heiden (I, 2, 7. II, 1, 11. 13; vgl. 2, 8), verkündigt hat; und in der That geht auch sie aus von der frohen Botschaft, daß Gott alle Menschen erretten will (I, 2, 4). Dies setzt voraus, daß alle Menschen der Errettung bedürsen und ohne sie dem Berderben (öde Doos \*\*ad dawddela: 6, 9) verfallen sind.¹) Die gesunde Lehre zeigt aber den Beg zur Errettung; denn wer dei ihr verharrt, verhilft den Hörern dazu (4, 16). In dieser Hervorhebung der swuzesa (vgl. auch II, 3, 15) erinnern unsere Briese am meisten an die ursprüngslichste Form der heidenapostolischen Berkündigung Pausi und an die ursapostolische Predigt (vgl. §. 61). Eigenthümlich ist ihnen aber, daß Gott selbst gern als unser Erretter bezeichnet wird (Tit. 3, 4).²) Auch hier

<sup>1)</sup> Um an die Beilsbedürftigfeit zu erinnern, die zu dieser Errettung den Anlag gab (Tit. 3, 5), wird v. 3 ber vordriftliche Buftand aller Menfchen (indem bas hueis ausdrücklich die ehemaligen Juden einschließt) charafterisirt durch den Frewahn (πλανώμενοι), welcher eine Folge der Verderbniß des νοῦς ift (ανόητοι), und durch den pringipiellen Ungehorsam (ansedeig), der die Anechtung durch die Begierden (δουλεύοντες enedopiais) und die Sünden der Lieblosigkeit zur Folge hat. Diese Schilderung erinnert mehrfach an die Charafteristit des Beidenthums in den alteren Briefen (§. 69), bem ja die Juden in ihrem Berhalten auch nach ihnen thatfachlich gleichsteben. Bon ben ungläubigen Juden muffen nach dem Zusammenhange die Borte Tit. 1, 15 f. verftanden werden. Sie befennen fich ju Gott, verleugnen ihn aber burch ihre Berke (vgl. Röm. 2, 17. 22); trop ihres Abicheus vor den Göben (v. 22) find fie felbft Boedontoi, trot ihres vorgeblichen Gesetheseifers (v. 28) sind fie aneibeig wie die heiben. In Folge davon ist ihr voos, wie ihre avveldyais, durch ihre Sünden befleckt. Auch hier find die ins Berderben fuhrenden (I, 6, 9) Begierden das Charafteriftifum bes vorchriftlichen Zustandes (Tit. 3, 3. 2, 12: νοσμικαί έπιθυμίαι). Bemerkenswerth bagegen ift, daß nirgende die Sunde auf die oapt jurudgeführt wird, mahrend die wiederholte Ermähnung bes vobs fehr an die eigenthumlich paulinifche Pfychologie erinnert. -2) Als folder ift er es, von bem die driftliche Lehre ftammt (Dit. 2, 10), auf beffen Befehl fie von dem Apostel verfündet wird (I, 1, 1. Tit. 1, 3), ber die Errettung Aller beabsichtigt (I, 2, 3 f.; vgl. übrigens 1 Kor. 1, 21), und auf den sich barum die Hoffnung ter Chriften grundet (I, 4, 10; vgl. 5, 5. 6, 17). Wenn es II, 1, 9. Tit. 3, 5 heißt, daß er uns errettet hat, fo faben wir auch § 96, b, daß die Errettung proleptisch als bereits geichehen betrachtet werden fann, sobald die dazu nothwendigen Beranftaltungen getroffen find. Natürlich wird baneben auch Chriftus als unfer Erretter bezeichnet (Tit. 1, 4. 3, 6; vgl. Eph. 5, 23. Phil. 3, 20), ber als folder auf Erben erichienen ift (II, 1, 10; vgl. I, 1, 15: άμαρτωλούς σωσαι) und bei feiner Barufie wieder erscheint (Tit. 2, 13; vgl. II, 4, 18: σώσει είς τ. βασιλ.), weshalb die Errettung in ihm begründet ift (II, 2, 10) und das Evangelium bon ihm zeugt (1, 8. 2, 8). Es handelt Beiß, bibl. Theologie bes N. T. 6. Aufl.

ift ber positive Gegenstand ber Christenhoffnung, beren Urheber Christus ift (I, 1, 1; vgl. Rol. 1, 27), das ewige Leben (Tit. 3, 7), zu welchem Die Chriften berufen find (I, 6, 12). Dieses Leben hat Gott, der nicht lügen kann, von uran (in allen Propheten) verheißen (Tit. 1, 2); Chriftus aber hat sich als unser owrig erwiesen, indem er durch das Evangelium, d. h. eben nicht durch seine Lehre (Holymann, S. 170), sondern durch die frohe Botschaft von ihm als dem Auferstandenen Zwir zai ap Jaoσίαν ans Licht gebracht (II, 1, 10) und in Gemäßheit der Berheißung des in ihm (d. h. in der Lebensgemeinschaft mit dem Auferstandenen; val. 2, 8. 11) begründeten Lebens seinen Apostel ausgesandt hat (1, 1). Daß dieses unvergängliche und darum einzig mahre Leben (ή övrws ζωή: I, 6, 19) auch hier durch die Auferstehung vermittelt gedacht ist, zeigt die Polemik gegen eine spiritualistische Umdeutung derselben (II, 2, 18). Ge= mäß dieser Hoffnung werden wir nach Tit. 3, 7 xdngovóuoc3) und zwar Erben der göttlichen Herrlichkeit. Denn die Errettung ift nach II, 2, 10 verbunden mit ewiger Herrlichkeit, und der Inhalt des Evangeliums fann barum auch bezeichnet werden als die Herrlichkeit des feligen Gottes (I, 1, 11), an der wir nach unserer seligen Hoffnung Untheil empfangen follen (Tit. 2, 13). Damit ist benn auch das Mitherrschen mit Christo gegeben (II, 2, 12; vgl. 1 Kor. 4, 8), ber in seiner Herrlichfeit bas Weltregiment Gottes theilt.

b) Darüber kann kein Zweifel sein, daß auch hier die göttliche Gnade das wirksame Heilsprinzip ist. In der Erscheinung Christi, auf welche wohl absichtlich das enegary anspielt, ist die Rettung bringende Gnade Gottes erschienen (Tit. 2, 11:  $\eta$  xáqus  $\tau$ 00  $\theta$ 00  $\eta$ 00  $\eta$ 00); dieselbe ist schon in dem vorzeitlichen Heilsrathschluß den Christen verliehen, und zwar in Christo (II, 1, 9), und beruht auch nach 2, 1 in ihm als dem Heilsmittler. Die Gnade erscheint Tit. 3, 7 ausdrücklich

fich hier also nicht um eine "Nebertragung des Titels vom Sohne auf den Vater", um im Gegensatz zum Gnostizismus den Schöpfergott zugleich zum Erföser zu machen (Holtmann, S. 166); sondern im Gegensatz zu den Lehrverirrungen der Zeit, in welchen Gott zum Gegenstand der Spekulation gemacht wurde, wird hervorgehoben, daß es das Wesentliche im Christenthum ist, ihn als den Urheber unserer Errettung zu erkennen. — 3) Es ist dies die einzige Stelle, in welcher der paulinische Vegriff der Kindschaft, zu welchem der der Erbschaft das Korrelat bildet, in unseren Briesen anklingt. Nirgends heißt Gott unser Bater, doch heißen die Christen ädedhooi (1, 4, 6, 6, 2, 11, 4, 21).

<sup>4)</sup> Daß darum in den Eingangsgrüßen die Gnade, welche alles Heil des Menschen wirkt, von Gott und Christo abgeleitet wird (I, I, 2. II, I, 2. Tit. 1. 4), ist ganz der paulinischen Weise analog. Auch die Art, wie der dem Paulius in seiner Berufung zum Apostel gegebene Hulderweis, welcher wesentlich darin bestand, daß Christus seine frühere Feindschaft (I, I, I3) mit aller Langmuth übersah (v. 16), als seine übergroß gewordene Gnade bezeichnet wird (v. 14), hat nach §. 75, e in den älteren Briesen ihr Analogon. Auffallender ist, daß in den Eingangsgrüßen der Briese (I, I, 2. II, I, 2) ganz parallel mit der wirksamen Gnade die Barmherzigseit erscheint, auf welche auch I, I, I3. 16 die Bekehrung Pauli, Tit. 3, 5 die Errettung aller Menschen zurückgeführt wird (vgl. II, I, 16. 18), während es offenbar durch den Kontext motivirt ist, wenn Tit. 3, 4 (vgl. mit 2, 11) an die Stelle der χάρις die Güte und Menschenfreundlichseit Gottes tritt. Gigenthümlich ist auch, daß in dem Schlußsegen den Lesern das Geleit der Gnade schlechthin gewünscht wird (I, 6, 21. II, 4, 22. Tit. 3, 15).

als die rechtfertigende und zwar ganz im forensischen Sinne der älteren Briefe, da die Hoffnung auf das Kindestheil im ewigen Leben an sie gefnüpft wird. Daß dies ewige Leben aber ans Licht gebracht werden konnte, beruht darauf, daß Christus als unser owrhe (also durch seinen ftellvertretenden Tod) den Tod seiner Macht, uns um der Sünde willen zu tödten, beraubt hat (II, 1, 10: καταργήσας τον θάνατον), wie denn auch I, 2, 6 die Selbsthingabe Christi als αντίλυτρον υπέρ πάντων erscheint.5) Und wenn auch nicht die Rechtfertigung felbst in den Gegen= fat gestellt wird zu ben Werken, so erscheint doch die Gnade, welche sie vollzieht, II, 1, 9 echt paulinisch als Gegensatz zu allem Werkverdienst (οὐ κατά τὰ ἔργα ἡμῶν), und ebenso Tit. 3, 5 die Errettung als nicht ausgebend von Werfen (ovx & korwv), die etwa vom Menschen im Zustande normaler Lebensbeschaffenheit (er dexacooven) gethan wären. Wenn Baur, S. 339 trot der Antithese gegen alles Werkverdienst in unseren Briefen die paulinische These von dem rechtfertigenden Glauben vermift, jo erhellt junächst aus I, 1, 4, daß auch hier das spezifische Wefen der neuen göttlichen Seilsanftalt im Glauben besteht (odnovoula Θεου ή εν πίστει). Dieser Glaube erscheint aber als die subjeftive Bedingung der göttlichen Gnadenwirtung (v. 14: ὑπερεπλεόνασεν ή χάρις — μετά πίστεως; vgl. Luc. 1, 58), wie der durch fie ermirften Er= rettung (I, 2, 15; vgl. II, 3, 15) und des ewigen Lebens (I, 1, 16).6)

c) Wenn Tit. 3, 5 die Taufe (lovreov; vgl. Eph. 5, 26) als Mittel der Errettung bezeichnet wird, so hat dieser Ausdruck zwar eine unmittelbarere Analogie bei Petrus (vgl. §. 44,b), als in den paulinischen Briefen; allein die Art, wie diese Bedeutung der Taufe vermittelt gedacht wird, ist doch echt paulinisch. Denn die nalerprevessa ist nur ein anderer Ausdruck für die in der Taufe vollzogene Neuschöpfung, und wenn Baur,

<sup>5)</sup> Diese Stelle erinnert an die paulinische anodorpweig und an Marc. 10, 45. Anders wird der Zweck der Selbsthingabe Christi (ος έδωκεν έαυτον όπερ ήμων) bestimmt, wenn er Tit. 2, 14 als Reinigung von bem Gundenwesen ber avopla beschrieben wird (vgl. 1, 15, wonach die Chriften im Gegensatz zu den Ungläubigen xabapol find). Dag dies, als der mittelbare Erfolg des Todes Chrifti gedacht, nicht unpaulinisch ift, wie Baur, S. 399 meint, zeigen §. 81, b. 100, c; wenn aber barauf ber Begriff ber λότρωσις angewandt wird (Ενα λυτρώσηται ήμας), so erinnert dies allerdings mehr an Die petrinische Lehrweise (§. 49, d). Ritschl II, G. 179 findet hier eine Kombination der Typen des Baffahopfers und des Bundesopfers, wogu ich im Kontert feinen Anlag finden fann. - 6) Edt pauliniich ift ber Glaube, welcher jum ewigen leben führt, das auf Christo als dem Heilsmittler ruhende (I, 1, 16: πιστεύειν ἐπ' αὐτῷ), oder in ihm begründete Vertrauen (3, 13. II, 3, 15: ἡ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ), das ebenso auch als ein Gott, dem Urheber des Beiles, geschenftes (1, 12. Tit. 3, 8) betrachtet werden fann. Biel häufiger allerdings, wie in ben alteren Briefen (vgl. §. 106, b. Unm. 6), erscheint die nioris der Liebe und anderen driftlichen Tugenden foorbinirt (I, 1, 14. 2, 15. II, 1, 13. 3, 10. Tit. 2, 2), fogar mit Boranftellung ber Liebe (I, 4, 12), ber Gerechtigkeit (II, 2, 22) oder der Gerechtigkeit und Frommigkeit (I, 6, 11). Allein I, 1, 5, wo ber Glaube ausdrücklich als Quelle ber Liebe bezeichnet wird, zeigt, daß mit folden Aufgahlungen feineswegs nothwendig eine logische Roordination gegeben ift. Much wird ja in unseren Briefen nach §. 107, c gang besonders die religios-sittliche Beschaffenheit des Glaubens betont. Bon der Tugend der Treue fteht nioris I, 5, 12. Π, 4, 7. Σίτ. 2, 10; υσί. πιστός Ι, 1, 12. 3, 11. ΙΙ, 2, 2. 13. 29\*

S. 340 es für eine bem Baulus frembe Bestimmung erklärt, baf die Erneuerung durch die Geistesmittheilung an die Taufe geknüpft wird, so ist das nach §. 84,a offenbar unrichtig. 7) Den heiligen Geift aber hat Gott ausgegossen durch Christum (v. 6), und er wohnt nun in uns (II, 1, 14). Er ift der Geift der Weiffagung (I, 4, 1; vgl. die nooonrecal: 1, 18. 4, 14), vor Allem aber echt paulinisch das Prinzip der Erneuerung (Tit. 3, 5: avaxaivwois; vgl. Röm. 12, 2. Kol. 3, 10) und des neuen Chriftenlebens, weil er die dazu nöthige Kraft und Liebe und Zucht im Menschen wirft (II, 1, 7) und ihn seinen Beruf muthig zu erfüllen befähigt (v. 14).8) Auch hier wird also durch die Gnade die dixacoovny zulett auch faktisch hergestellt (I, 1, 9. II, 4, 8. Tit. 1, 8), wenn auch dieselbe durch stetes Streben nach ihr (I, 6, 11. II, 2, 22) immer vollkommener verwirklicht werden muß. Aber die göttliche Gnade selber erzieht uns, wie auch die rechtverstandene heilige Schrift (3, 16), zur Berleugnung der άσέβεια (oder der άδικία; vgl. 2, 19) und der noguinal emigrulai, d. h. des vorchriftlichen Sündenlebens, fowie jum σωφρόνως καὶ δικαίως καὶ εὐσεβῶς ζῆν (Tit. 2, 11 f.). Daß hier der Gerechtigkeit die evoeseu angereiht wird, welche den tiefften Grund aller gottwohlgefälligen Lebensführung bilden muß, begreift fich nach §. 107,c von selbst. Eigenthümlich ist aber unseren Briefen ber

<sup>7)</sup> Allerdings wird in unferer Stelle auf die Errettung von dem Berderben reflektirt, nicht fofern die Sundenschuld daffelbe über den Menichen verhängt, fondern sofern der fündhafte Buftand des vorchriftlichen Lebens (v. 3) daffelbe mit fich bringt; aber gang analog ift Eph. 2, 5-8, und auch in den alteren paulinischen Briefen ift die Reufchöpfung ebenfo nothwendig zum Beil wie die Rechtfertigung. Unpaulinifch freilich ware es, wenn in Dit. 3, 7 die Rechtfertigung als Folge der burch die Wiedergeburt beichafften Errettung (v. 5) oder ber Beistesmittheilung (v. 6) erichiene (vgl. Pfleiderer, Urchriftenth., G. 812); allein diese Gedankenverbindung ift feineswegs indizirt. Bielmehr tritt in dem Absichtsfate nur die hinweisung auf die Rechtsertigung ein, weil die Erlangung des ewigen Lebens (welche nach not, a das Korrelat der owenpia v. 5 ift) hier als das Kindestheil bezeichnet werden foll, das echt paulinisch nur den auf Grund ber Rechtfertigung Aboptirten ju Theil werden fann. Die Stellung ber Recht= fertigung nach ber Biedergeburt involvirt also hier so wenig, wie 1 Kor. 6, 11 ober Eph. 2, 15 f. ein logisches Consequens, ift aber freilich nur möglich, weil beide als felbstftandige göttliche Unadenthaten gedacht find, die in teinem Raufalnerus fteben (vgl. §. 84, d. Unm. 14. 101, a). Bgl. Ritidl II, G. 336 f. und felbft Holymann, S. 174. - 8) Offenbar ift ber Geift gemeint mit der Kraft Gottes, durch welche er felbst den Chriften für das Evangelium leiden (v. 8) und ihren Beruf ausrichten hilft (v. 12), weshalb auch geradezu die Gnade Gottes als das bezeichnet werden fann, mas uns Graft verleiht (2, 1), und Gott als der, welcher den Berirrten gur Buge verhilft (v. 25). Bon ber anderen Seite fann auch Chriffus als der bezeichnet werden, ber bie Christen fraftigt (I, 1, 12. II, 4, 17), deffen hülfreiches Geleit beshalb ihrem neuen Geiftesleben (vgl. §. 86, b) angewünscht wird (II, 4, 22). Zwar wird nur einmal bas spezifisch driftliche zoozeβως ζην als ein Leben in der Gemeinschaft mit Christo charafterifirt (II, 3, 12: èv Χριστῷ Ἰησοῦ; vgl. §. 84, b) und zweimal die Liebe als ἡ èv Χριστῷ Ingois (I, 1, 14. II, 1, 13); daß aber der ganze reiche Borstellungsfreis, der sich im Baulinismus um biefen Begriff gebildet hat, unferen Briefen geläufig ift, zeigt II, 2, 11 f., wo von bem Mitsterben mit Christo (vgl. §. 84, c) bas falliegliche Mitleben und Mitherrichen mit ihm abhängig gemacht wird.

ihr voraufgeschickte Begriff der σωσφοσώνη, d. h. der sittlichen Selbstbeherrschung, welche die Begierden (II, 4, 3) im Zaume hält (vgl. 1, 7: πνεύμα σωφφονισμού).9)

d) Mit dem Dringen auf die Bewährung der gesunden Lehre in einem normalen christlich-sittlichen Leben hängt die Hervorhebung der guten Werke in unseren Briefen zusammen, die keineswegs an sich unpaulinisch ist, wenn man nur nicht mit Baur, S. 341 behauptet, daß in sie das Wesen des Christenthums gesetzt werde. Vielmehr ist es sicher echt pauslinisch, daß, während der Mensch in seinem vorchristlichen Zustande (Tit. 1, 16) zu jedem guten Werse untüchtig ist, er erst im Christenthum dazu geschieft (3, 1. II, 2, 21. 3, 17; vgl. 2 Kor. 9, 8) und geneigt wird, sosern das Eigenthumsvolk Christi seinem Wesen nach ein ζηλωτης καλών έγγων (Tit. 2, 14), und der Leiter der Gemeinde ein τύπος καλών έγγων ist (v. 7; vgl. I, 4, 12). Unch in den älteren Briesen schließt die Zurücksührung alles Heiles auf die göttliche Gnade nicht aus, daß die

<sup>9)</sup> Sie wird nicht nur von den Bischöfen gefordert (I, 3, 2. Tit. 1, 8), sondern auch von den alten und jungen Männern (2, 2. 6), vor Allem von den Frauen (v. 5. I, 2, 9, 15; vgl. II, 3, 6). Dahin gehören wohl auch die wiederholten Ermahnungen zur Rüchternheit (1, 3, 2. 11. Tit. 2, 2) und zur Enthaltsamkeit (1, 8), namentlich von übermäßigem Beingenuß (v. 7. 2, 3. I, 3, 3. 8). In ben älteren Briefen steht σωφρονείν nur 2 Kor. 5, 13 von gefunden Sinnen im Gegensat jum Bahnfinn und Röm. 12, 3 von dem gefunden Maghalten in der Gelbstichätzung. Gin verwandter Begriff ist die apreia, welche bald die Sittenreinheit überhaupt bezeichnet (I, 4, 12. 5, 22), bald speziell in geschlechtlicher Beziehung fteht, wie §. 84, d. Unm. 11 (I, 5, 2. Tit. 2, 5). Dagegen ift nach I, 2, 15 mit der σωφροσώνη der άγιασμός verbunden, der nach II, 2, 21 durch Enthaltung von aller Unreinigkeit (befonders der Frriehrer und der Abgefallenen) zu Stande fommt. Rur I, 5, 10 heißen die Chriften ichlechthin αγιοι. Andrerseits wieder verbindet sich mit der εδσέβεια die σεμνότης (I, 2, 2; vgl. Phil. 4, 8), d. h. das Ehrbare und Burdevolle in ber Erscheinung ber driftlichen Sittlichfeit. Much fie wird von den alten Mannern (Dit. 2, 2), wie von ben Kindern (I, 3, 4), von den Diatonen und ihren Frauen (v. 8. 11), wie von den Lehrern der Gemeinde (Dit. 2, 7) gefordert. Bom äußeren Unftande, namentlich in ber Rleidung (I, 2, 9), fteht nogutos (3, 2); von der religiösen Beibe, die über das Leben des dixatos ausgebreitet ift, 83105 (Tit. 1, 8; vgl. I, 2, 8 und dazu 1 Theff. 2, 10. Eph. 4, 24).

<sup>10)</sup> Daß die nalà ἔργα (I, 5, 25) speziell von Liebeswerfen stehen, worin die Frauen (v. 10; vgl. 2, 10), die Reichen (6, 18), aber auch alle Chriften fich auszeichnen follen (Tit. 3, 8. 14), läßt fich nicht nachweisen. Bgl. Bebr. 10, 24. Alls die driftliche Kardinaltugend erscheint auch hier die Liebe, welche baher I, 1, 5 (vgl. v. 3) das intendirte Ziel ber Warnung vor ber érepodidaoxadía ift, welche v. 14. 2, 15. 4, 12. II, 1, 13 neben der mioric als das Nothwendigste genannt wird (vgl. not. b. Anm. 6), welche vor Allem ber heilige Geift im Menichen wirkt (v. 7) und welche auch fonst unter ben driftlichen Tugenden besonders hervorgehoben wird (2, 22). Als Erweisungen berselben erscheinen auch hier die enteineta (I, 3, 3. Tit. 3, 2; vgl. Phil. 4, 5), die jeden Anlaß zu Streit und hader vermeidet (I, 3, 3. Tit. 3, 2: άμαγος; vgl. II, 2, 22. 24. Tit. 1, 7), die πραότης (II, 2, 25. Tit. 3, 2) und die μακροθυμία (II, 3, 10. 4, 2), die den Zorn (I, 2, 8. Tit. 1, 7) und jeden Ausbruch beffelben (I, 3, 3. Tit. 1, 7) unterdrückt, die Gaftlichkeit (v. 8. I, 3, 2; vgl. 5, 10), die allen Geldgeis (I, 3, 3. II, 3, 2) und alle Gewinnsucht ausschließt (I, 3, 8. Tit. 1, 7; vgl. bie Empfehlung der Genügsamfeit I, 6, 6-8), und bie Fürbitte für alle Menschen (I, 2, 1. 5, 5).

Beilsvollendung von dem Berhalten des Menschen abhängig bleibt. Und zwar ift es, wie dort, zunächst freilich das Berharren im Glauben (ow 9%σεται — εαν μείνωσιν εν πίστει), aber zugleich das Berharren in dem neuen driftlichen Leben (I, 2, 15), die treue Ausrichtung des dem Einzelnen gegebenen besonderen Berujes (4, 16: τουτο ποιών — σεαυτόν σώσεις) und insbesondere die Geduld im Leiden (II, 2, 10 val. mit v. 11 f.), wodurch man die Errettung erlangt (vgl. §. 98,b). Daher fann auch die Schrift durch ihre lehrende und erziehende Wirksamkeit zur σωτηρία führen, vorausgesett daß der Glaube dieselbe recht verstehen tehrt (3, 15 f.). Ebenso wird die Erlangung des emigen Lebens I, 1, 16 vom Glauben abhängig gemacht, und erscheint dasselbe 6, 12 als der Siegespreis des Rampfes, den der Glaube um feine Bemährung, namentlich in diesen Zeiten seiner Gefährdung, zu fämpfen hat. 11) Bom Gefichtspunkte diefer Bergeltung aus fann die Frommigkeit als Gewinn (v. 6) und Nuten bringend dargeftellt werden (vgl. 1 Ror. 13, 3, 15, 32), aber auch nicht sofern fie etwas verdient, sondern sofern fie eine Berheißung für diefes (vgl. Eph. 6, 3) und für das zufünftige Leben hat (I, 4, 8), auf Grund derer allein man hier willig Mühfal und Schmach tragen kann (v. 10). 12) Auch die Strafvergeltung richtet fich nach den Werfen (II, 4, 14; vgl. 2 Kor. 11, 15), und II, 2, 12 wird die Aequivalenz derfelben mit offenbarer Anspielung an einen Ausspruch Christi hervorgehoben (Matth. 10, 33). Obwohl alles dieses nicht unpaulinisch genannt werden fann, fo muß doch zugegeben werden, daß das ftarke Bervortreten der Bergeltungslehre, wie schon die Anklänge an Aussprüche Chrifti zeigen, mehr an den urapostolischen Lehrtnpus erinnert (vgl. §. 51, d. 57, b). Namentlich erinnert die Art, wie nach II, 1, 16. 18 Christus bem Barmherzigfeit zu Theil werden läßt, der Erbarmen genbt hat, ftark an Jac. 2, 13.

<sup>11)</sup> Erinnert schon dies an die Form, in welcher Baulus auch fonft die Bergeltungslehre mit feiner Gnadenlehre vereinbar gefunden hat (§. 98, d), fo beift es II, 2, 5 ausdrücklich, daß der Siegerfrang nur ertheilt wird, wenn man vouipwe gekampft hat; und nad 4, 8 wird der gerechte Richter den Kranz, der die menschliche Gerechtigfeit lohnt (vgl. §. 65, c), denen geben, welche den guten Rampf (vgl. auch I, 1, 18. II, 2, 3 f. und dazu 2 Kor. 10, 4) tren durchgefampft haben und in Folge beffen verlangend feiner Ericheinung entgegensehen. hier in der Korrelation zur menichlichen δικαιοσώνη erscheint die Umdeutung der göttlichen bei Ritschl II, S. 114 vollends als unberechtigt, wie diefelbe denn auch von ihm nur auf eine dogmatifche Reflexion geftust wird. - 12) Die Stelle I, 3, 13 geht nicht auf eine bobere Stufe ber Seligfeit, fondern auf eine höhere Chrenftellung in der Gemeinde, auf welche man durch bie treue Erfüllung geringerer Dienste fich einen Anspruch erwirbt in ber guten Zuversicht, mit weldger man auf Grund biefer Bewährung in ber Gemeinde auftritt. Benn es aber 6, 19 heißt, daß die, welche ihren Reichthum recht verwenden, ihn damit nur für die Zufunft aufspeichern als eine gute Grundlage, auf welcher gleichsam fußend fie einst nach bem Preis bes ewigen Lebens greifen fonnen (vgl. v. 12), fo ift bas boch ohne Bild nichts Anderes, als daß dem Reichen die Erlangung der heilsvollendung nur erleichtert wird, wenn er feinen Reichthum im Dienft der Liebe verwendet und fo burch benfelben nicht in ber Entwicklung feines Chriftenlebens behindert, fondern in der Uebung ber Christenpflicht gefordert wird (vgl. Luc. 16, 9). Daß aber im Endgericht, wo über ben Befitz des ewigen lebens entichieden werden foll, nach den Berten gefragt wird, lehren auch die alteren Briefe (§. 98,c).

#### \$. 109. Die Rirche und die Gemeindeordnung.

Kühl, die Gemeindeordnung in den Pastoralbriefen. Berlin 1885. J. Müller, die Bersaffung der christichen Kirche. Leipzig 1885. Loofs, die urchristliche Gemeindeversfassung. Stud. u. Krit. 1890.

Auch unsere Briese kennen trot der Allgemeinheit des göttlichen Heilswillens eine Erwählung und Berusung Einzelner.a) Allein die Kirche ist nicht mehr die Gemeinschaft der Erwählten, sondern diese bilden nur den unerschütterlichen Grundstock derselben.b) Die Gemeinde leiten die Delegirten des Apostels durch Ermahnung und Unterweisung, durch Lehre und namentlich durch Fürsorge für die Reinerhaltung der Lehre in der Zukunst.c) Zur Ordnung der Gemeindewerhältnisse gehört aber vor Allem die Bestellung der Gemeindemter des Epissopats und Diakonats, sowie die Disziplin über sie.d)

a) Auch hier erscheint Paulus als der Apostel Zesu Christi nach bem Willen und Befehl Gottes (II, 1, 1. I, 1, 1), der mit dem Evangelium (v. 11) oder dem xigonua (Tit. 1, 3; vgl. II, 4, 17) als sein xhovs (1, 11. I, 2, 7) betraut ift, nach Tit. 1, 1 dazu bestimmt, in den Erwählten Gottes durch mirfungsfräftige Berfündigung des Evangeliums ben Glauben zu erzeugen (anóotolos - nara niour enleuw Jeov), wie auch jonjt nach II, 2, 10 alles Berhalten des Apostels auf die Beils= vollendung der Erwählten abzielt. 218 der erfte Schritt zur Realifirung und damit als Kennzeichen und Unterpfand der Erwählung erscheint auch 1, 9 für den Ginzelnen die Berufung, die als von Gott ausgehend eine heilige heißt (καλέσας κλήσει άγία) und das ewige Leben gewährleiftet (I, 6, 12).1) Be entschiedener somit die eigenthümlich paulinische Erwählungslehre hervortritt, um fo weniger konnen unfere Briefe einen mit ihr unvereinbaren Universalismus lehren, wie Baur, S. 347 will. Die hinweisung auf den allerdings das Beil aller Menschen intendirenden Liebeswillen Gottes (I, 2, 4) begründet lediglich die Bohlgefälligfeit einer

<sup>1)</sup> Daß II, 1, 9 bie gottliche Borberbeftimmung (πρόθεσις) fich auf bie Beftimmung Ginzelner zum Beil und nicht auf den ewigen Beilerathichluß Gottes überhaupt bezieht, erhellt aus dem ausdrudlichen Gegenfatz gegen die eigenen Berte wie aus dem gangen Kontert, welcher dem Gingelnen die Gewißheit geben foll, daß Gott in Folge ber auf Grund feines eigenen ewigen Borfates erfolgten Berufung ihm auch bie Araft verleihen wird zur lösung ber ihm gestellten Aufgabe (v. 8). Es entspricht ber paulinischen Lehre von bem göttlichen Borberertennen (vgl. §. 88,c), wenn es heißt, daß Chriftus den ehemaligen Läfterer und Berfolger (vgl. 1 Kor. 15, 9), indem er ihn in einen Treue erfordernden Dienst einsetzte, für treu erachtete, weil er erfannte, daß berselbe in Unwiffenheit gehandelt hatte (I, 1, 12 f.), wie Baulus benn auch II, 1, 3 von fich bezeugt, daß er Gott in reinem Gewiffen gedient habe von den Boreltern her. Erotidem war es natürlich lauter Gnade und Erbarmen, wenn Chriftus ihn jum Apostel annahm (I, 1, 13 f.), wie ja das ihm als dem Ersten unter ben Gundern (vgl. Eph. 3, 8) erwiesene Erbarmen ausdrücklich als für alle Folgezeit vorbildlich betrachtet wird (I, 1, 15 f.). Die enkentol aggehot 5, 21 find die auserlefenen Engel im Sinne von Röm. 16, 13.

Niemanden ausschließenden Fürbitte (v. 1-3), kann aber eben barum nicht den jum Beil bestimmenden Erwählungsrathschluß meinen, wie fie benn auch, gang wie der paulinische Universalismus des göttlichen Beilsrathichluffes (Röm. 3, 29), mit der Ginheit Gottes und des von ihm geordneten Beilsmittlers in Beziehung gesetzt wird (v. 5). Dagegen wird 4, 10 ausdrücklich ein Unterschied gemacht zwischen bem Sinn, in welchem Gott der owrho aller Menschen und in welchem er der owrho der (erwählten) Gläubigen ift (uádiora πιστών); und dieser kann nur barin bestehen, daß er für jene zwar die Möglichkeit der Errettung bereitet, in diesen aber die Aneignung des Beiles und damit die thatsächliche Errettung gewirft hat. In der Stelle Tit. 2, 11 endlich foll das naoer ανθρώποις lediglich die padagogische Absicht der göttlichen Beileoffenbarung als für alle Rlaffen und Stände verbindlich barftellen, nachdem die speziellen Borschriften für dieselben v. 1-10 im Ginzelnen besprochen Dag in diefen Stellen eine erfichtliche Antitheje zur gnoftischen Untericeidung verschiedener Menschenklaffen vorliege (Holtmann, G. 171), ist völlig unerweislich.

b) In den älteren Briefen besteht die Gemeinde aus lauter Frwählten. In der Stelle II, 2, 20 dagegen wird auf das Haus Gottes, d. h. die Kirche<sup>2</sup>) der Satz angewandt, daß in jedem Hause Eshr mannigfaltige Geräthe gebe und insbesondere einen Grundunterschied zwischen solchen, die zu ehrenvollem und die zu unehrenhastem Gebrauche bestimmt sind (vgl. Köm. 9, 21). Daß aber die sexin eier Westenfrwirklich die Erwählten sind und darum diese nur einen Theil der Gemeinde (wenn auch ihren eigentlichen Grundstein ausmachen) liegt unzweideutig im Zusammenhange mit v. 19.<sup>3</sup>) Daher trägt auch dieser Grundstein die Siegelinschrift: "der Herr hat die Seinen erkannt", wie ja alle Erwählung auf dem göttlichen Vorhererkennen beruht, während die zweite Siegelinschrift darauf hinweist, daß nur in dem steten Sichscheiden von aller Ungerechtigkeit (der sexin els äumiav; vgl. v. 20) die subsettive Bürgschaft für die Zugehörigkeit zu diesem Feuklos liegt,

<sup>2)</sup> Rach I, 3, 15 ift die Kirche (ennlysia deod, wie 3, 5, 5, 16 auch die Einzels gemeinde heißt) ber ockog Bood, d. h. aber nicht der Tempel Gottes im Sinne von 8. 92, a (Baur, S. 342), fondern das Sauswesen Gottes (vgl. Eph. 2, 19: oluetot &soo), in welchem Gott der hausherr (II, 2, 21: δεοπότης) ist und die Bischöfe als feine Berwalter fungiren (Dit. 1, 7: ολχονόμοι θεού, wie 1 Kor. 4, 1. 9, 17). In anderer Beziehung heißt die Besammtgemeinde bas Eigenthumsvolt (Dit. 2, 14: λαός περιοόσιος; vgl. §. 45, a) Christi, was einfach auf der avpiorns besselben beruht. — 3) Die hergebrachte Auslegung biefes Berfes überfieht, daß im Gegenfat zu benen, deren Glaube burch bie Freiehrer umgefturgt zu werden vermag (v. 18), der dennoch feststehende Grundstein Gottes (ό μέντοι στερεός θεμέλιος του θεού έστηκεν) nur derjenige Theil der Gemeinde sein fann, bei welchem ein foldes ανατρέπειν nicht möglich ift, weil er auf Grund ber Erwählung in aller Versuchung bewahrt wird. In diesem Bilde ift die Kirche, wie §. 92, b, als ein Bauwert Gottes gedacht, allein die Bendung beffelben, wonach bas unerschütterlidje Fundament nicht mehr Chriftus, fondern die Gemeinschaft ber Erwählten ift, folgt von felbst baraus, daß nur die Ermählten den unwandelbaren Bestand ber Gemeinde bilben, und entspricht ber ebenfalls ber Beitlage entsprechenden Borftellung, wonach bie Gemeinde felbft nicht mehr Empfängerin, sondern Bewahrerin der Wahrheit ift (I, 3, 15: στύλος καὶ έδραίωμα τῆς άληθείας).

veichung von dem älteren Paulinismus liegt klar zu Tage in den Ersfahrungen, welche unsere Briese voraussezen. Es waren Fälle vorgestommen, daß Einzelne sich vom rechten Wege abgewandt hatten und dem Satan gefolgt (1, 5, 15), vom Teufel<sup>4</sup>) in seiner Schlinge gefangen waren (II, 2, 26), daß Einzelne, selbst nachdem bei ihnen das schärfste Zuchtmittel (vgl. 1 Kor. 5, 5) angewandt war (I, 1, 20), dennoch völlig von der Wahrheit abgekommen waren (II, 2, 17 f.); und noch größerer Abfall stand zu befürchten, wenn erst die I, 4, 1 geweissagten Teufelsslehren hervortreten würden. Zeder Sektirer aber, der alle Zurechtweisung zurückwies, verurtheilte sich damit selbst als einen unverbesserlichen Sünder (Tit. 3, 10 f.). So war es klar, daß nicht alle Glieder der Gemeinde Erwählte waren, daß es auch solche in den Gemeinden gab, die sich durch ihren definitiven Abfall als σχενή εἰς ἀνμίαν erwiesen.

c) Die Situation der Pastvralbriefe bringt es mit sich, daß neben Paulus besonders seine Schüler als die von ihm beauftragten Leiter der Gemeinde erscheinen. (6) Als solche empfangen sie von ihm Instruktionen, wie sie die alten und jungen Nänner, die alten und jungen Frauen (7)

<sup>4)</sup> Jm Unterschiede von den Gefangenschaftsbriesen (§. 104, d. Anm. 4) treten hier also wieder beide Namen auf. Eigenthümsich ist unseren Briesen, daß διάβολος häusig adjektivisch vorsommt (I, 3, 11. II, 3, 3. Tit. 2, 3: verleumderisch) und demnach I, 3, 6 f. auch appellativisch von dem Verleumder, da weder das πρίμα noch der δνειδισμός eine natürliche Beziehung auf den Teufel zuläßt. Nach 4, 1 sucht der Teufel durch seine πνεύματα πλάνα (δαιμόνια) die Gläubigen zum Abfall zu verleiten. — 5) Wie sich unsere Briese das ursprüngliche Verhältniß dieser Glieder zur Gemeinde gedacht und wie sie sich in Folge dessen mit dem paulinischen Begriff der Berufung auseinandergesetzt, der dann in seiner technischen Ausprägung (§. 88) nicht wohl mehr sestzuhalten ist, darüber sinden wir keine Andeutung.

<sup>6)</sup> Bie Paulus ein doodog deon ift (Tit. 1, 1), so ist Timotheus ein doodog xupiov (II, 2, 24; vgl. Phil. 1, 1. Rol. 4, 12), ein διάκονος Ἰησοῦ Χριστοῦ (I, 4, 6. II, 4, 5; vgl. Rol. 1, 7. 4, 7), ber im Kriegedienste Chrifti (I, 1, 18. II, 2, 3) ober in ber Arbeit Gottes fteht (v. 15). Dagegen icheint bas avdamnog Beod I, 6, 11 nach ber folgenden Ermahnung und II, 3, 17 nur den Chriftenftand im Allgemeinen zu bezeichnen. 7) Die Frauen jollen angewiesen werben, burch willige Unterordnung unter die Manner, durch Liebe zu Dann und Rind, durch Reuschheit und Birthschaftlichkeit dafür Sorge zu tragen, daß das Wort Gottes nicht geläftert werde (Dit. 2, 4 f.). Gang wie §. 94, d, wird bas öffentliche Auftreten als damit unvereinbar ihnen untersagt (I, 2, 11 f.), und bas Borbeten in ber Gemeinde (bas alfo noch an fein Umt gebunden ericheint) ben Männern vorbehalten, die freilich dazu in der rechten Stimmung und Berfaffung fein muffen (v. 8). Diese Unterordnung der Frauen wird aber nicht nur, wie §. 94, c, badurch begründet, daß der Mann zuerst geschaffen ift (v. 13), sondern auch dadurch, daß das Weib durch Berführung querft gefallen ift (v. 14; vgl. übrigens 2 Kor. 11, 3). Ihre Rleidung foll ehrbar und einfach fein, ihr Schmud in guten Werfen bestehen (Dit. 2, 3. I, 2, 9 f.). Ihre eigentliche Lebensaufgabe, in beren Erfüllung fie unter ber Boraussetzung der allen Christen geltenden Bedingungen (εάν μείνωσιν — σωφροσύνης) die Beilsvollendung erlangen, ohne daß fie nach einem über ihre Sphare hinaus liegenben Birfungsfreise suchen durfen und follen (vgl. v. 11 f.), ift die τεκνογονία (v. 15). Benn 5, 14 verlangt wird, daß bie jungeren Beiber heirathen, Kinder zeugen und wirthfchaften follen, um bojer Rachrede zu entgeben, fo zeigt v. 15, baß Fälle vorgefommen waren, wo biefelbe feineswegs ohne Grund mar, und bag baber bie Ermahnung jum

(lettere durch Vermittlung älterer Frauen; vgl. not. d) auf Grund der gesunden Lehre ermahnen sollen (Tit. 2, 1-6. I, 5, 2), und ebenso die verschiedenen Stände in der Gemeinde. 8) Bor Allem aber ist ihre Aufgabe die διδασχαλία (4, 13. 16. 6, 1. Tit. 2, 7; vgl. II, 4, 2: διδαχή). Auf Grund des ihm verliehenen xágioua (I, 4, 14. II, 1, 6) hat Timotheus das Wort zu verfündigen (4, 2; vgl. 1, 8), indem er in der Lehre des Meisters bleibt (3, 14) und an ihr sich selber nährt (I, 4, 6); er treibt das Werk eines Evangelisten (II, 4, 5; vgl. Eph. 4, 11). Die wichtigste Sorge unserer Briefe ist aber, wie für die Zukunft die Reinerhaltung der Lehre in der Kirche, welche ja der Pfeiler und die Grundveste der Wahrheit ist (I, 3, 15), gesichert werden soll. Es soll die Lehr= thätigkeit fortan nicht mehr der freien Uebung der Begabten überlaffen bleiben, sondern es sollen die Apostelschüler zuverlässige Männer aussuchen. welche sie ebenso mit der Führung des Lehramtes beauftragen, wie der Apostel seine Schüler damit beauftragt hat (vgl. die napa Fixn: II. 1. 14), damit diese fühig werden, für die weitere Fortvflanzung der Wahr= heit Sorge zu tragen (2, 2), wobei natürlich auch auf die formelle Begabung zur Lehrthätigkeit Rücksicht genommen werden wird. Um nun weiter den Ginfluß der so mit dem Lehramt Beauftragten auf die Bemeinden zu sichern, wird empfohlen, bei der Wahl der Bischöfe auf Lehr= tüchtigkeit (I, 3, 2) und eifrige Beschäftigung mit dem Lehren zu sehen (Tit. 1, 9; vgl. II, 2, 24: διδακτικός) oder doch die in der Lehre thätigen Presbyter zu bevorzugen (I, 5, 17), so daß immer mehr die Aemter der Lehre und der Gemeindeleitung auf denselben Bersonen ruben und sich gegenseitig fördern, da auch die rechte Leitung der Gemeinde nur auf Grund der reinen Lehre erfolgen kann (Tit. 2, 1).

d) Zu der Ordnung der Gemeindeverhältnisse gehört überhaupt die Sorge für die rechte Besetzung der Gemeindeämter. Daß es die Ge-

Heirathen diefelben Motive hat, wie §. 95, b. Doch scheint solden Ersahrungen gegensüber überhaupt die Hochschäung des Sölibats der Erwägung seiner Gesahren Platz gemacht zu haben und demgemäß die Naturgemäßheit der She stärker betont zu sein. Das Sheverbot wird I, 4, 3 ausdrücklich als teuslische Freiehre gebrandmarkt. — 8) So zeigt I, 6, 17—19, wie die Reichen zur Demuth und guten Amwendung ihrer Güter anzuleiten sind, Tit. 2, 9 f. I, 6, 1, wie die Stlaven durch Chrsurcht, Gehorsam und Treue dem Christenthum Ehre machen sollen. Es wird auch bereits v. 2 der Fall ins Auge gesaßt, daß die Stlaven ihre gläubigen Herren sich als driftliche Brüder in falscher Weise gleichgestellt achten, und ganz in paulinischem Sinne von ihnen gesordert, daß sie benselben nur um so eifriger dienen sollen, weil sie ihnen im Glauben und in dankbarer Liebe verbunden sind (vgl. Philem. v. 11—16).

<sup>9)</sup> Handelt es sich für Arcta (Tit. 1, 5) um die erstmalige Einsetzung des Aeltestenamtes, so ist für die Gemeinde zu Ephesus, welche längst ihre apessorspot hatte (Act. 20, 17), bereits der Fall späterer Neuwahlen ins Ange gefaßt (I, 3, 1 f.). Nur scheindar handelt dabei der apostolische Gehülse ganz selbstständig, da die ihm gegebenen Borschriften über die Erfordernisse zum Gemeindeamt zeigen, daß er überall das Urtheil der Gemeinde zu berücksichtigen hat. Es ist nämlich, abgesehen von den in Begabung und Neigung siegenden Boraussetzungen, beim Episkopat (v. 2—7. Tit. 1, 6—9) vor Allem darauf zu sehen, daß die Gewählten einen sleckenlosen Ruf haben in der Gemeinde und außerhalb derselben; sie müssen gezeigt haben, daß sie ihrem eigenen Hause wohl vorstehen können, um der Kirche Gottes vorstehen zu können. Diejenigen,

meindeältesten sind, welche hier den paulinischen Ramen der Enioxonoi (Phil. 1, 1) führen, zeigt deutlich Tit. 1, 5. 7 (vol. auch Act. 20, 28 mit v. 17). Auf ein vorgeschrittenes Stadium ber Gemeindeentwicklung weist es hin, daß bereits vor der Anstellung von Reophiten gewarnt werden fann, jofern dieselben leicht durch solche Bevorzugung zum Hochmuth verleitet werden (I, 3, 6). Den Gemeindeleitern, sofern fie zugleich berufsmäßig das Lehramt üben, wird unter gleicher Begründung, wie 1 Kor. 9, die Verpflegung durch die Gemeinde zugestanden (I, 5, 17 f.). Die apostolijchen Gehülfen jollen die Disziplin über die Presbyter führen, ftreng, aber gerecht, fie jollen vorsichtig in der Wahl, aber unnachsichtig in der Disziptin fein (v. 19-22). Aus v. 22 erhellt, daß fie die Presbyter durch Sandauflegung weihen follen, wie fie felbst durch Sandauflegung des Presbyteriums und des Apostels geweiht sind (4, 14. II, 1, 6). 10) In gleichem Sinne, wie die Erfordernisse zum Spistopat, werden I, 3, 8 bis 13 die jum Diakonat (vgl. Rom. 16, 1. Phil. 1, 1) erörtert. Bei der Bestellung der Diakonen ist gleichfalls eine sorafältige Brufung nothwendig (I, 3, 10), bei der namentlich auch ihre Frauen in Betracht kommen (v. 11), die ihnen in ihrem Beruf vielfach zur Hand gehen muffen. Zu ben firchlichen Beamten gehören auch die Bittwen, von deren Bestellung 5, 9-16 gehandelt wird. Ihnen scheint die Aufsicht über den weiblichen Theil der Gemeinde übertragen zu sein (vgl. Tit. 2, 4). 11)

deren Kinder ungläubig oder ungehorsam find und ein schwelgerisches Leben führen, werden vom Gemeindeamt ausgeichloffen. Benn von den Gemeindebeamten verlangt wird, daß fie nur einmal verheirathet gewesen sein durfen (I, 3, 2. 12. 5, 9. Tit. 1, 6), fo wird damit dem Datel der Unenthaltsamteit, welcher im Bewuftsein ber Beit ber zweiten Che anhaftete, Rechnung getragen. - 10) Mus beiden Stellen folgt übrigens, daß durch die Sandauflegung, welche nach §. 41, d als Symbol bes auf fie bezüglichen Gebetes zu benten ift, wirtlich die Gabe ber Umtstüchtigfeit mitgetheilt wird. Dies fteht aber nicht mit 1 for. 12, 11 im Biderfpruch, da fie bereits auf Grund einer vorhandenen Begabung (vgl. Uct. 6, 3 und dazu § 41, c) durch die Prophetenstimmen, deren I, 1, 18 gedacht ift, zu ihrem Umte defignirt waren, und ba nach 4, 14 bie Sandauflegung nur die prophetisch ausgesprochene Gewißheit, daß die in ber Ordination erflehte Tudtigfeit ju bem besonderen ftandig ju übenden Umte bem Ordinanden mitgetheilt wird, begleitet (ο έδοθη σοι διά προφητείας μετά επιθέσεως των χειρών). -11) Diefe Wittmen follen mindeftens 60 Jahre alt, nur einmal verheirathet gewefen. guten Rufes und in Liebeswerfen erprobt fein (I, 5, 9 f.). Jungere Bittwen werben ausdrudlich ausgeschloffen, weil fie in Gefahr fteben, entweder durch eine zweite Che die in ihrem Berufe Chrifto gelobte Treue ju brechen (v. 11 f.), oder in der Chelofigfeit ben Berfuchungen ber fich wieder regenden Fleischesluft zu verfallen (v. 14 f.). Auch tann bei ihrer Jugend gerade biefe Stellung und Thatigfeit ihnen gefährlich werben (v. 13). Rach v. 16 follen diese Wittmen nur dann ein Recht auf Gemeindeverpflegung haben, wenn es ihnen an Angehörigen mangelt, die für fie forgen konnen. Dagegen handelt es fich v. 3-8 lediglich um die geordnete Unterfrühung der Bittwen, welche die gewöhnlichften Dbjefte der firchlichen Urmenpflege find. Diefelbe foll nur eintreten, wenn fie wirklich gang vereinsamt (οντως χήραι) und darum völlig hülflos (v. 3 f. 8), aber auch nur, wenn fie ber Unterftutung von Seiten der Gemeinde murbig find und nicht burch fittenloses Leben biefelbe verscherzen (v. 5-7).

#### §. 110. Das Gemeindebefenntnig.

Die letzten Zeiten, in benen dem Glauben und der chriftlichen Sittslichfeit schwere Gefahren drohen und der Geduld immer neue Proben geftellt werden, stehen nahe bevor.a) Die Gemeinde aber wartet der Erscheinung ihres angebeteten göttlichen Herrn, der das Gericht halten und sie in sein himmlisches Reich einsühren wird.b) Die Aussagen über ihn nehmen in unseren Briefen bereits die stereothpe Form des aus paulimischer Verkündigung hervorgewachsenen Gemeindebekenntnisses an.c) Auch in den großen Dozologien derselben mündet der Paulinismus in die litursgische Form des Gemeindebekenntnisses aus.d)

a) Die Gemeinde lebt noch in dem vormessianischen Beltalter (Tit. 2. 12: δ νῦν αἰών), welches den Charafter des Irdischen in seiner Entgegensetzung gegen das Göttliche trägt (I, 6, 17. II, 4, 10; val. noch I, 4, 8: ή νῦν ζωή καὶ ή μέλλουσα). Die Zukunft wird in Folge der Verführung durch Irrgeister und Teufelslehren (vgl. §. 63,c) einen großen Abfall vom Glauben bringen (I, 4, 1. II, 4, 3 f.). 1) Besonders schwer werden die letten Tage sein, in benen ein greuliches Sittenverderben einreißen wird, das selbst unter dem Deckmantel der Frommigkeit sich birgt (3, 1-5), und diese Tage werden die Leser nicht nur erleben, wie aus der mit Bezug darauf an Timotheus gerichteten Ermahnung (v. 5) hervorgeht, sondern es zeigen sich schon ihre Vorboten (v. 6-8). Die nach S. 98,a von Paulus erwarteten Drangfale ber letten Zeit nehmen alfo, bem Gefichtsfreise unserer Briefe entsprechend, Die Geftalt ichwerer Gefährdungen des reinen Glaubens und des fittlichen Lebens an. schließt aber nicht aus, daß auch äußere Drangsale den Christen bevor= ftehen. Wenn 3, 12 nur im Allgemeinen auf die faktische Nothwendigkeit bes Leidens für die Chriften hingewiesen wird (vgl. §. 62,b), so erscheint daffelbe 2, 12, gang wie §. 86,c, als Konfequenz der Lebensgemeinschaft mit Christo, weshalb neben der πίστις und αγάπη die υπομονή das Charafteristifum der Christen ist (Tit. 2, 2. II, 3, 10. I, 6, 11: πραϋπάθεια). 2) Be schwerer aber die Zeiten sind, um so fester hat sich

<sup>1)</sup> Wenn auch die Teufelssehren (I, 4, 1), welche prinzipiell die She und den Speisegenuß verdieten (v. 3), erst zukünftig Eingang sinden sollen, so muß doch eine falsche Askese schon in dem Gesichtskreise unserer Briefe gelegen haben (v. 8: ή σωματική γυμνασία; vgl. 5, 23. Tit. 1, 14: èντολαί ανδρώπων). Wenn ihr gegenitder geltend gemacht wird, daß dem Reinen alles rein sei (v. 15), und daß Alles von Gott dem Menschen zum Genuß dargeboten werde (I, 6, 17; vgl. 4, 3), so ist daß genau der von Paulus vertretene Grundsatz der christlichen Freiheit in den Ndiaphoris (vgl. 93, c). Vor Allem aber wird, wie dort, betont, daß alles von Gott Geschaffene gut und nichts verwerslich sei, wenn es nur mit Danksaung empfangen wird (4, 3 f.). Denn indem in dieser ATliche Gottesworte gebetsweise vor Gott gedracht werden, empfängt die Speise erst die Weihe, welche sie auch dem Christen (v. 3), der in seinem ganzen Leben gottgeweiht sein soll, homogen macht (v. 5). — 2) Im zweiten Timotheus-brief wird, seiner Situation entsprechend, insbesondere die Pflicht, für das Evangelium zu leiden, nachdrücklich betont (1, 8, 2, 3, 4, 5), in welcher Paulus das Vorbild gegeben

die Gemeinde zusammenzufassen in dem, was sie auf Grund ihres Glaubens von der Zukunft erwartet (Tit. 2, 13).

b) Der Briefempfänger wird voraussichtlich noch die Erscheinung Christi erleben, da er sich bis zu derselben unsträflich bewahren soll (I. 6. 14) und bei ihr beschworen wird, sein Amt treu zu erfüllen (II, 4, 1). Erfolgen wird fie ebenso zu ber von Gott bestimmten Zeit (I, 6, 15: xaigots idiois), wie die Rundmachung (Tit. 1, 3. I, 2, 6) des in seiner ersten Erscheinung gegebenen Heiles, die ebenso wie die lette als enigaveia bezeichnet wird (II, 1, 10). Dit ihr ift der Gerichtstag gekommen (n εκείνη ήμερα: 1, 12. 18. 4, 8; vgl. §. 64, b), an welchem Christus, als Richter der Lebendigen und Tobten (4, 1. 8), die Bergeltung ertheilt (vgl. 1, 16, 18, 4, 14); mit ihr beginnt aber auch das himmlische Reich Christi (4, 1. 18), weshalb Alle, die in dasselbe hineingerettet zu werden hoffen dürfen, auf seine Erscheinung sich freuen (v. 8). Hieraus erhellt denn auch, wie völlig willfürlich es ift, wenn Holymann, S. 190 das himmlische Reich bereits nach dem Tode des standhaften Bekenners beginnen läft. Saben wir ichon in den Gefangenschaftsbriefen die Borftellung der älteren Briefe, wonach in dem vollendeten Gottesreiche bas Mittlerthum Christi aufhört, verschwinden (g. 103, b), so ift das vollendete Reich hier bereits völlig ein Reich Chrifti geworben, ber bei der Erscheinung seiner Herrlichkeit ausdrücklich als unser großer Gott und Erretter bezeichnet wird (Tit. 2, 13), mas Gef, S. 330, Schenkel, S. 357, Benjchlag S. 499 vergeblich bestreiten, und mit einer Dorologie gefeiert mird (II, 4, 18). Sein Rame ist es, ben die Gemeinde bekennt und anruft (2, 22), ber neben Gott (4, 1; vgl. 2, 14) und seinen auserlesenen Engeln (I, 5, 21) zum Zeugen angerufen wird, wie benn auch II, 1, 18 dicht neben einander zigeos von Gott (val. I, 6, 15) und Christo gebraucht wird. 3)

hat (2, 9 f. 3, 11). Der Obrigfeit gegenüber aber, von welcher eventuell dies Leiben verhängt wird, wird nicht nur, wie §. 94, a, Gehorsam gefordert (Tit. 3, 1), sondern auch die Fürbitte für sie, die nach I, 2, 1 f. bereits eine kirchliche zu sein scheint.

<sup>3)</sup> In den Timotheusbriefen steht & nópios (I, I, 14. II, I, 8: & nópios ήμων) noch etwa vierzehn Mal von Christo; zwei Mal verbunden mit Ίησους Χριστός (I, 6, 3. 14), drei Mal hinter Xpistos Insous (I, 1, 2, 12, II, 1, 2); die Formel nopios Insous Noertog tommt nur funf Mal in febr zweifelhaften Barianten vor. Ueberhaupt zeigen Die Benennungen Christi im Bergleich mit §. 76, a. 100, c. Unm. 7 einige Abweichungen. Der bloße Rame Jesus ift. gang verschwunden; Ingovic Xpioros allein ist gesichert wohl nur II, 2, 8. Tit. 2, 13. 3, 6; auch das bloge o Xpistos fommt nur noch I, 5, 11 vor; dagegen icheint das ausschließlich paulinische Χριστός Ίησους das herrichende ju fein. Bang gefichert ift es I, 1, 15. 2, 5. 4, 6 und ftets (neun Mal) in ber Formel er Xperco 'lysob; es burfte aber auch in den elf Stellen, wo die Robices zwifchen Ίησους Χριστός und Χριστός Ἰησους schwanten, meist vorzuziehen sein. Auch hier wird ber Gine Gott Chrifto gegenübergestellt, freilich nicht als bem Ginen herrn, wie §. 76, c. 100, c. Unm. 7, aber als dem Mittler zwischen Gott und Menschen, dem Menschen Christus Fejus (I, 2, 5), was in der Sache auf daffelbe herauskommt, ba Christus eben als ber Berr ber Beilsmittler ift. Dabei ift aber zu erwägen, daß bie Ginheit Gottes nicht hervorgehoben wird im Gegensatz zur Gottheit Christi, oder gar ber vielen Götter ber vielerlei Bölfer (Benichlag, G. 497), fondern gur Begrundung davon, bag es nur Ginen Beilsweg giebt (Rom. 3, 30), und barum Alle gur Erkenntniß ber

c) Vergeblich sucht man in unseren Briefen außer den not. b erörterten Bezeichnungen für die göttliche Herrlichkeit des erhöhten und wieder erscheinenden Chriftus eigentlich dogmatische Aussagen über seine Person. Dagegen hat fich in der Bezeichnung seines Rommens in die Welt (I, 1, 15) als einer der Wiederkunft analogen Epiphanie (II, 1, 10) die Vorftellung von ihm als einer präexistenten Person bereits ihren plastischen Ausdruck gegeben. Bon den Thatsachen seines geschichtlichen Lebens werden 2, 8 die Auferstehung und die Abstammung aus dem Samen Davids in so apportsticker and dock to abaerundeter Beise ausammenaestellt und mit dem feierlichen unnuovene eingeleitet, daß dies bereits eine stereotype Form geworden sein muß, in welcher die Gemeinde ihren Glauben an die Meffianität Jesu begründete.4) Unzweifelhaft aber haben wir in der Stelle I, 3, 16, wie der beziehungelose Anfang (lies os ftatt Jeos) und das dreifache Paar furzer gleichklingender Parallelfate zeigt, ein Fragment eines altfirchlichen Gesanges, in welchem die Gemeinde ihr Bekenntniß zu Christo aussprach, und vielleicht soll das ouodogovusvos ausdrücklich darauf hinweisen. Das equiegedy er oagui deutet gang wie der Begriff der επιφάνεια auf ein höheres übermenschliches Subjekt hin, das früher nicht έν σαρχί existirte und erst in Folge seines Kommens έν σαρχί offenbar geworden ist. Der Gegensatz von er oagei und er averpau erklärt sich am natürlichsten aus Röm. 1, 3 f. (§. 78,d), wonach dann das edexacobr wohl auf die Rechtfertigung seines Anspruches auf die Messianität hinweift, die ihm in der Auferstehung zu Theil ward. Bei dem ogen άγγέλοις denkt man am natürlichsten an seinen Gintritt in die himmilische Welt, wo er ben Engeln als der Erhöhte erschien, mahrend er auf Erden als solcher unter den Bölfern vertündigt wurde (exquix9q ev Edreour). Dem Glauben, den er in der Welt fand (encoreing er noong), entspricht endlich in umgekehrter Ordnung die Berherrlichung, die ihm in der göttlichen doza zu Theil ward, nachdem er zum Himmel erhoben war (ανελήφθη έν δόξη). Auch hier ift also das Gemeindebekenntniß, in welches die Summe des Heilsgeheimniffes gufammengefaßt wird, aus der paulinischen Verkündigung herausgewachsen.

d) Mit Beziehung auf Christum als unseren Herrn und Heilsmittler wird Gott in den Eingangsgrüßen unserer Briese in allgemein apostolischer Weise als Ieds narso bezeichnet (I, I, 2. II, I, 2. Tit. I, 4). Er ist

Wahrheit kommen müfsen, um durch den Einen Mittler zwischen Gott und den Menschen errettet zu werden (v. 4).

<sup>4)</sup> Doch ist nicht zu übersehen, daß es gerade die beiden Momente sind, durch welche Paulus nach Röm. 1, 3 f. (vgl. §. 77, a. b) die Gottessohnschaft Christi begründete, und daß die Stelle sich dabei ausdrücklich auf das paulinische Evangelium beruft. Schwerlich wird das schöne Bekenntniß, das Timotheus vor vielen Zeugen abgelegt hat (I, 6, 12), etwas wesentlich Anderes enthalten haben (vgl. die paulinische duodoxía Röm. 10, 9. Phil. 2, 11); und wenn es v. 13 heißt, daß Christus dasselbe vor Pontius Vilatus bezeugt hat, so ist dabei wohl an das Bekenntniß seiner Messianität (Marc. 15, 2) zu denken. Auch diese in seierlicher Beschwörung vorkommende Hinweisung auf eine geschichtliche Thatsache aus dem Leben Christi deutet wohl auf eine bereits stehend gewordene Form hin, in welcher die Gemeinde ihr Grundbekenntniß durch die Berufung auf den ersten Bekenner desselben rechtsertigte.

ber lebendige Gott (I, 3, 15. 4, 10; vgl. §. 65,d) und die Quelle alles Lebens (6, 13; vgl. Rom. 4, 17), der auevdys Jeos (Tit. 1, 2; vgl. Röm. 3, 4) und die Quelle aller Wahrheit (Tit. 2, 10), der felige Gott (I, 6, 15) und die Quelle aller Scligfeit (1, 11; vgl. Tit. 2, 13). Fremd find der sonstigen paulinischen Lehrweise die großen Dorologien I, 1, 17. 6, 15 f. Gott wird hier gepriesen als der movos Jeos oder δυνάστης (vgl. Höm. 16, 27: μόνφ σοφφ θεφ), als der βασιλεύς των αίωνων oder βασιλεύς των βασιλευόντων καὶ κύριος των κυριευόντων, als der ag Jagros (vgl. Röm. 1, 23) oder der allein Unsterblichkeit besitt, als der aogaros (vgl. v. 20) oder als der, welcher ein unzugängliches Licht bewohnt und daher von Niemandem gesehen werden kann. Obwohl also die einzelnen Aussagen über Gott paulinischen Aussagen entsprechen, so weist doch ihre dorologische Ausführung und die Korrespondenz der Hauptmomente in beiden Dorologien auf ein im liturgischen Gebrauch ber Gemeinde stehend gewordenes Bekenntnig zu der unvergleichlichen Herrlichkeit Gottes bin. Daß dieselbe irgendwie im Gegensatz zu einer Beschränkung oder Leugnung derselben geltend gemacht werde, dafür hat Holtmann, S. 164 auch nicht den geringften Beweis beizubringen vermocht. Es entspricht der ganzen Tendenz unserer Briefe, welche die apostolische Lehre als Gemeindebesitz zu sichern streben, daß hier die individuelle Lehrform, welche sich nirgends schärfer ausgeprägt hatte als im Paulinismus, in die allgemein firchliche Form des Gemeindebekenntnisses übergeht.

# Vierter Theil.

# Der urapostolische Lehrtropus in ber nachpaulinischen Zeit.

## Einleitung.

#### §. 111. Der hebräerbrief.

Der Hebräerbrief fordert und rechtfertigt die dem drohenden Abfall gegenüber unwermeidlich gewordene völlige Loslösung der judenchristlichen Muttergemeinde von der nationalen und Kultusgemeinschaft mit dem Judensthum.a) Die ältere Auffassung, welche denselben einem Schüler des Paulus zuschreibt oder in ihm das Dokument einer späteren Entwicklungsphase des Paulinismus sieht, vermochte der Lehreigenthümlichkeit desselben nicht gerecht zu werden.b) Erst von Riehm ist die Lehre unseres Briefes als eine gereistere Form des urapostolischen Judenchristenthums in ihrem ganzen Umfange mit tieserem Verständniß dargestellt worden.c) Der hellenistische Versasselse einer Richtung innerhalb des Judenthums an, welcher die Hauptsache im alten Bunde die priesterliche Sühnanstalt war, und seine Lehrweise ist in formeller Beziehung durch seine alexandrinsche Schulbildung bestimmt.d)

a) Der Hebräerbrief, der wohl bald nach der Mitte der sechziger Jahre geschrieben ist und dessen Leser sicher weder in Alexandrien, noch in Rom, sondern in Palästina und insbesondere in Zerusalem zu suchen sind, versetzt und in die Zustände der Urgemeinde hinein, wie sie sich entwickelten nach dem Hintritt der ersten christlichen Generation, welche den Herrn selbst noch gesehen hatte. Die Apostel waren bereits gestorben oder hatten Zerusalem verlassen, Jacobus, der Bruder des Herrn, hatte den Märthrertod erlitten. Die Gemeinde hielt noch an dem väterlichen Gesetze sest, wie es einst die Urapostel selbst geshan hatten, und wie es auch auf dem Apostelsonzil als selbstverständlich vorausgesetzt war. Allein das Bewustsein der Motive, welche dieses Festhalten ursprünglich gerechtsertigt hatten, und welche auch Paulus als solche anerkennt (§. 87, b), war erloschen. Ze länger, je mehr mußte die Werthschäusung der gesetze

lichen Ordnungen und insbejondere ber in ihnen gegebenen Seilsmittel zur Entwerthung und Berfennung der im Christenthum gegebenen führen. namentlich wenn die Boraussetzung, unter der es folche allein bieten tonnte, zweifelhaft wurde. Run mußte aber der Glaube an die Meffianität Jesu, der in der Hoffnung auf die unmittelbar nahe Barusie desselben einst jeden Widerspruch zwischen der von den Propheten verheißenen messianischen Zeit und zwischen der Erscheinung des Verheißenen in der geschichtlichen Gegenwart überwunden hatte, wankend werden, als mit dem unerwartet langen Bergug der Parusie die Hoffnung auf den Gintritt der Endvollendung und die Erfüllung aller Verheiffungen ermattete. Inzwischen mar der Zelotismus innerhalb der ungläubig gebliebenen und sich immer hoffnungelofer verstockenden Judenschaft gewachsen, die Berfolgungen der meffiasaläubigen Juden von ihrer Seite mehrten fich. Das Band ber nationalen Gemeinschaft, das einft um der jest aussichtslos gewordenen Arbeit an der Bekehrung Israels willen festgehalten war, konnte nur noch festgehalten werden um den Preis der Berleugnung des Chriftenglaubens, der seinen Bekennern die in ihnen erregten Erwartungen nicht zu erfüllen ichien. Unter folden Umftunden begann eine bebenkliche Reigung jum Abfall vom Christenthum und zu völliger Rückfehr zum Judenthum immer mehr um sich zu greifen. Nur eine entschloffene Loslösung der judendriftlichen Urgemeinde von ihrer bisherigen nationalen und Rultusgemeinichaft mit der judischen Gemeinde, wie fie bei den Judenchriften auf paulinischem Missionsgebiet sich bereits vollzogen hatte, konnte dieser drohenden Gefahr vorbeugen. Indem der Hebräerbrief zu diesem ent-scheidenden Schritte auffordert, enthält er zugleich eine Darlegung der Motive, welche das Judenchriftenthum zu dem definitiven Bruche mit feiner Bergangenheit berechtigen und verpflichten mußten. Bgl. m. Ginleitung in das N. T. S. 31. 32.

b) Die fritische Streitfrage über den Verfasser des Hebräerbrieses hat zuerst zu einer näheren Untersuchung seiner Lehreigenthümlichkeit geführt. Im Allgemeinen blied die Ansicht herrschend, daß der Brief zwar nicht von dem Apostel Paulus selbst, aber von einem seiner Schüler geschrieden sei. Von diesem Standpunkte aus begnügte man sich damit, theils auf wesentsliche Punkte der Lebereinstimmung seiner Lehrweise mit der paulinischen hinzuweisen, theils einige abweichende Eigenthümlichkeiten zu notiren. Dun umfassendsten und eingehendsten hat in diesem Sinne Meßner (S. 296—316) die Lehre des Hebräerbrieses behandelt, der zwar eine gewisse Verwandtschaft mit petrinischer Lehre anerkennt (vgl. S. 57), aber den Brief doch noch einem paulinischen Schüler zuschreidt. Einen Schritt weiter ging die Tübinger Schule, welche unseren Brief einer späteren Entwicklungsphase des Paulinismus zuwies, in welcher derselbe das Christenthum als das wahre Judenthum erweisen (vgl. Köstlin in s.

<sup>1)</sup> In diesem Sinne behandelte Neander unseren Brief im Anhange zu seiner Darstellung der paulinischen Lehre (S. 839—59), und noch aphoristischer thun es Schmid (II, S. 356—59), Lechler (S. 159—63) und v. Oosterzee (S. 43). Etwas eingehender hat Lutterbeck (S. 245—51) aus unserem Briefe die Lehre des Apollos als eines strengen Pauliners dargestellt (vgl. neuerdings Hilgenfeld in s. Zeitschrift 1872, 1).

Beiß, bibl. Theologie bes N. T. 6. Aufl.

joh. Lehrbegriff II, 1, 4. S. 387—472), den Paulinismus mit dem Judaismus durch Hinüberleitung dieses in jenen vermitteln (vgl. Schwegler II, S. 304—25) oder ihn mit Bermeidung seiner Anstößigkeiten dem Judenthum annehmbar machen wollte (Schenkel, Ş. 26. 27). Baur sucht in seinem Lehrbegriff (S. 230—56) die erste Stufe einer Bermittlung der Antithese zwischen dem Paulinismus und dem Judaismus der Apokalypse nachzuweisen, wobei er die Ambiguität seiner Auffassung desselben dem Bersasser selbst aufbürdet (S. 248). Andererseits behandelt Reuß den Hebräerbrief als erstes Dokument des Ueberganges vom Paulisnismus zur johanneischen Theologie (II, S. 265—90); Pfleiderer (Paulinismus, S. 324—66; vgl. Urdristenth., S. 620—40) und Immer (S. 399—421) sehen in ihm einen alexandrinisch gefärbten Paulinismus. So lange man aber für das Verständniß der Lehre unseres Vrieses vom Paulinismus ausgeht, kann man der Eigenthümlichkeit derselben nicht vollskommen gerecht werden.

c) Schon David Schulz hatte in seinem Kommentar (ber Brief an bie Bebräer. Breslau 1818) die Gesammtanschauung unseres Briefes für eine von der paulinischen wesentlich verschiedene, noch durchaus judische erklärt, fand aber, wie es bei seiner einseitigen Uebertreibung biefer Auffassung nicht anders sein konnte, fast nur Widerspruch (val. de Wette, über die symbolischetyvische Lehrart des Br. a. d. H. in der theologischen Zeit= schrift von Schleiermacher, de Wette und Lucke 1822, 3. S. 1-51). Erst in Folge ber von der Tübinger Schule ausgegangenen Anregung wurde fein Grundgedante wieder aufgenommen von Blanck (Judenthum und Urchriftenthum, in den theologischen Jahrbüchern 1847, 2-4), der unseren Brief als das vom Judenchriftenthum ausgehende vollfommene Gegenstück zu ber paulinischen Anschauung betrachtete, und ihm stimmt Lechler (S. 407-20) bei. Auch Röftlin (in den theologischen Sahrbüchern 1853. 1854) modifizirte seine Ansicht (vgl. not. b) dahin, daß derfelbe nicht ber paulinischen Schule, sondern dem allerdings von Baulus beeinflußten allgemein apostolischen Christenthum angehöre und ein auf Anregung des Paulinismus geiftig umgebildetes Judenchriftenthum repräsentire. Naber noch bestimmte Ritschl die Lehrweise unseres Briefes als eine spätere Entwicklungsftufe bes urapostolischen Lehrtropus, wobei er übrigens ben Ginflug des Paulinismus auf die Chriftologie einschränkte (S. 159 bis 71). Diese Auffassung unseres Briefes liegt auch der allseitigen und lichtvollen Darftellung feiner Lehre von Riehm (ber Lehrbegriff des Sebräerbriefs. Ludwigsburg 1858. 1859. 2. Ausg. 1867; vgl. besonders S. 861-63) zu Grunde, nur daß berfelbe den Einfluß des Baulinismus etwas höher veranschlagt (S. 865 f.). Von der durch ihn erwiesenen Boraussetzung aus, bei ber es trot des Machtspruche Julichers (Einl. ins R. T. 1894. G. 108) sein Bewenden behalten wird, daß die Burgeln ber Lehranschauung unseres Briefes in dem urapostolischen Judenchriftenthum in seinem Unterschiede vom Baulinismus liegen, werden auch wir die Besprechung unseres Briefes an dieser Stelle einreihen. 2)

<sup>2)</sup> Die biblische Theologie hat die schwierige geschichtliche Frage, wie weit die Lehreigenthümlichkeit unseres Briefes einen Einfluß des Paulus auf den Verfasser ans junchmen fordert oder berechtigt, nicht zu lösen; sie hat nur seine Uebereinstimmungen

d) Der Verfasser unseres Briefes ist nach 2, 3 ein Schüler der Urapostel. Obwohl fein geborener Paläftinenser, sondern ein Sellenist, wie seine reine und gewählte griechische Diftion zeigt, muß er sich doch längere Zeit in der Urgemeinde aufgehalten und eine hervorragende Wirkfamteit in derfelben geübt haben. Wenn auch die eigenthümliche Auffassung des Judenthums, welche dasselbe vorzugsweise als die vorbildliche, aber in sich noch unvollkommene Beilsanstalt ansieht, durch die spezielle Aufgabe unferes Briefes mitbedingt ift: fo ift diefelbe doch mit der gangen Lehreigenthumlichfeit des Berfaffers fo nach allen Seiten bin verwachsen, daß derfelbe bereits vor feiner Bekehrung einer Richtung des Judenthums angehört haben muß, welche weber, wie Jacobus, auf die Erfüllung des Gesetes, noch, wie Petrus, auf die Erfüllung ber Weiffagung den Saupt= nachdruck legte; welche das im alten Bunde gegebene Beil nicht in der punktlichen Erfüllung des Gesetzes, wie der Pharifaer Paulus, sondern in bem Priefterthum und ber durch daffelbe vermittelten ATlichen Guhnanftalt gegeben bachte. Wie weit unserem Berfaffer bereits an ber Sand der Prophetie die Ungulänglichkeit oder der vorbildliche Charafter berfelben aufgegangen mar, läßt fich nicht fagen. Jedenfalls aber tonnte er, nachbem er in Jeju den Meffias und damit die feinem Bolfe verheifene Beilsvollendung gefunden hatte, die Gewißheit davon nur durch die Bergleichung der im Chriftenthum gebotenen Suhnanftalt mit der ATlichen fich vermitteln. Auch unser Berfaffer ift, wie Baulus, fein Laie in theologischer Hinsicht; aber er ist auch nicht in der Schule pharifaisch-rabbinischer Schriftgelehrsamfeit gebilbet, wie jener, sondern in einer Schule, in welcher ber Beift des Alexandrinismus maltete. Doch scheint biefe Schulbildung mehr Die formelle Seite seiner Lehrweise beeinfluft zu haben. 3) Die Frage,

mit dem Paulinismus zu konstatiren, die ja noch keineswegs an sich den Schluß auf einen direkten oder indirekten Einfluß des Paulus rechtfertigen. Bgl. noch Kluge, der Hebräerbrief. Auslegung und Lehrbegriff. Neuruppin 1863. Eine eigenthümliche Mischung urapostolischer, alexandrinischer und paulinischer Lehrelemente sucht Schmiedel nachzuweisen (Quae intercedat ratio inter doctrinam epistolae ad Hebraeos missae et Pauli apostoli doctrinam. Jenae 1878). Behicklag behandelt den Brief S. 278—342 als Denkmal einer fortgebildeten urapostolischen Lehrweise, Kösgen, S. 111—45 (vgl. S. 60 ff.) als ein Zeugniß der apostolischen Berkündigung innerhalb der judenschristlichen Gemeinde.

3) Die alexandrinische Bildung des Berkassers ist seit Grotius von den meisten erkannt, aber auch vielsach in einseitiger Uebertreibung hervorgehoben worden (vgl. Baumgarten-Trusius, S. 90, der ihn von dorther den ganzen Hauptgedanken seines Briefes entschnen läßt). Allein schon Neander hat nachgewiesen, wie völlig verschieden der Geist unseres Briefes von dem der alexandrinischen Spekulationen sei, und Riehm hat überzeugend dargethan, daß nichts spezissisch Philonisches in demselben nachgewiesen werden könne. Ueberhaupt aber müsse die alexandrinische Schule, welcher der Verfasser seine Bildung verdankte, mehr von dem Geist des A. T. als der hellenischen Philosophie beherrscht gewesen sein und den gestigen Jusammenhang mit dem palästinensischen Judenthum treuer bewahrt haben als die eigentlich alexandrinische Gnosis (S. 864). Die neuerdings so beliebte Erläuterung des Briefes aus der spezisisch philonischen Anschauung von dem Gegensat der unsichtbaren, unvergänglichen, urbildslichen Welt und der sichtbaren, vergänglichen, abbildlichen Erscheinungswelt (Psseiderer, Paulinismus, S. 325—32; vgl. Lipsus §. 591. 704. 738) scheint mir zwei ganz

wer dieser Verfasser sei, interessirt die biblische Theologie nicht näher; boch darf bemerkt werden, daß nur die Barnabashppothese einen wirklich traditionellen Anhalt hat und die Eigenthümlichkeiten unseres Briefes allseitig zu erklären vermag. Bgl. m. Einleitung in das N. T. §. 30.

## §. 112. Der zweite Brief Betri und der Indasbrief.

Das zweite Denkmal dieser Spoche ist, auch abgesehen von der Echtsheitsfrage, der sogenannte zweite Brief Petri, der sich in seiner Lehrweise jedenfalls am nächsten an den ersten anschließt, aber der nachpaulinischen Zeit angehört. a) Das Austreten eines prinzipiellen Libertinismus sowie die beginnenden Klagen über Berzögerung der Parusie bilden den historischen Hintergrund für die Paränese des Briefes. d) Wie wenig die discherigen Darstellungen die Eigenthümlichkeit seiner Lehrweise getroffen haben, erhellt daraus, daß man in ihm Alexandrinismus muthmaßte. d) Da der Brief sich in einem Hauptabschnitt auss Engste an den gegen das erste Auftauchen jenes Libertinismus gerichteten Judasbrief anschließt, so erscheint es angemessen, diesen mit ihm gemeinsam zu behandeln.

- a) Die Frage nach der Echtheit des zweiten unter dem Ramen des Betrus überlieferten Briefes darf nicht, wie es häufig geschieht, als bereits entschieden betrachtet werden (vgl. m. Ginleitung in das N. T. §. 41). Bit berfelbe echt, jo fällt seine Entstehung bald nach ber Mitte ber fechziger Jahre, und dann ift er unzweifelhaft ein Denkmal biefer Epoche. Allein auch wenn er unecht ift, muß er als folches betrachtet werden. Seine ganze Lehrweise ift eine spezifisch judenchriftliche, in ATlichen Bildern, Geschichten und Borftellungen fich bewegende, und zeigt in allen ihren Grundgunen so vielfache Berwandtschaft mit der des ersten Petrusbriefes, daß wir ben Berfasser nur aus dem urapostolischen Rreise hervorgegangen benfen fonnen. Bon der anderen Seite ift der Brief gerichtet an die durch die paulinische Wirksamkeit wesentlich heidenchriftlich gewordenen Gemeinden Aleinasiens (1, 1; vgl. 3, 1); er fennt bereits paulinische Briefe (3, 15 f.), insbesondere auch die nach Rleinasien gerichteten Gefangenschaftsbriefe, ja vielleicht finden fich selbst Anklänge an die Lehrsprache der Bastoral= briefe. Unfer Brief gehort also jedenfalls den Denkmälern des urapoftolischen Lehrtropus aus der nachpaulinischen Zeit an, wenn es auch schwer fein durfte, in ihm irgend welche Antlänge an eigenthumlich Paulinisches nachzuweisen.
- b) Der zweite Brief Petri ist ein paranetischer, wie ber erste. Wenn aber in diesem die Stellung der Christen inmitten der ungläubigen Welt ben Anlaß zur Paranese bot, so ist dieselbe in jenem durch eigenthumliche

verschiedene Vorstellungsreihen von der himmlischen Wohnung Gottes als dem urbildlichen Heiligthum und von der im himmel (d. h. im göttlichen Rathschluß) bereits vorhandenen und der Christenhoffnung ideell gegenwärtigen heilsvollendung, welche einer solchen Deutung durchaus nicht bedürfen, miteinander zu vermischen.

Gefahren motivirt, welche dem inneren Gemeindeleben drohten. große Sittenverderben, welches die Paftoralbriefe für die letten Zeiten weissagten, sehen wir hier bereits theilweise eingeriffen. Das Gefährlichste aber war, daß dasselbe sich durch libertinistische Grundsätze bedte, welche eine Ronsequenz der wahren Christenfreiheit sein sollten und durch Berufung auf mikverstandene oder mikdeutete Paulusworte und Bibelstellen begründet wurden. Es war aber vorauszusehen, daß diefer Libertinismus immer mehr eine umfaffendere theoretische Begründung sich geben und so zu einer seelengefährlichen Irrlehre sich ausgestalten werde. Jemehr nun unser Versaffer für seine Paräncse, wie Petrus (§. 51,d), die Motive aus der driftlichen Hoffnungslehre entlehnt, um fo bedenklicher war es, wenn die Fundamente der Chriftenhoffnung felbft zu manten begannen. Nun begann man aber in jener Zeit bereits in der Gemeinde in klagendem oder anklagendem Tone von einer Bergögerung der Erfüllung diefer Hoffnung zu reden (vgl. §. 111,a), und es war vorauszusehen, daß, wenn wirklich die ganze Generation, innerhalb derer man den Gintritt der Parufie sicher erwartet hatte, dahinsterben follte, ehe dieselbe fam, der frivole Zweifel jede Möglichkeit Dieser Erfüllung leugnen und fo die Fundamente des driftlichen Tugendstrebens untergraben werde. Diese zeitgeschichtliche Situation ift es, welche der Paraneje unseres Briefes ihre eigenthumliche Färbung giebt und welche darum Inhalt und Umfang seiner Lehre mitbedingt.

c) Die Lehre unseres Briefes behandelt Schmid (II, S. 212-17) im Anhange zu feiner Darstellung des petrinischen Lehrbegriffs, indem er zwar manches Richtige, aber nichts Erschöpfendes über die Bermandtschaft beider beibringt und in Folge einer falfchen Auffassung ber barin betonten Exirvwois dem Briefe eine alexandrinische Färbung zuschreibt, die ihn zu einem Mittelgliede zwischen dem petrinischen und johanneischen Lehrbegriff ftempeln foll, und noch ausführlicher in feinem Sinne Megner (S. 154 bis 70), der sich nur mit Reander bestimmt gegen feine Echtheit entscheidet. Während Lechler (S. 440) und Lutterbed (S. 179-82) über einige unbedeutende Bemerkungen, die für die Echtheitefrage ein entgegengesettes Rejultat ergeben, nicht hinaustommen, sucht v. Dofterzee §. 30 hauptjächlich die Bermandtschaft seines Lehrbegriffs mit dem des erften Briefes nachzuweisen, mahrend ihn Rosgen einfach bei feiner Darftellung der Berfündigung des Betrus mitbenutt. Benfclag dagegen, von feiner Unechtheit ausgehend, behandelt ihn S. 481-93 unter "Nachapoftolisches". Bon Seiten der Tübinger Schule hat Schwegler (II, S. 495-517) unseren Brief der Entwicklungsgeschichte der römischen Rirche eingereiht und ihn mit dem angeblich von ihm empfohlenen Marcusevangelium und den flementinischen Rekognitionen zu den neutralen Schriften gerechnet, welche ben vollzogenen Friedensschluß barftellen. Seinen bogmatischen Charafter erflärt er für petrinisch und findet die philonischen Schriften in ihm fleifig benutt, mofür freilich die angeführten Indizien unmöglich etwas beweisen konnen (vgl. Immer, S. 493 ff.). Baur dagegen bebt nur hervor, daß auch in diesem Briefe das Chriftenthum theoretisch als επίγνωσις, praktisch als αγάπη oder αρετή gefaßt und so Paulinismus und Judenchriftenthum fombinirt werden, worin fich die fatholifirende Richtung des fich bildenden firchlichen Lehrbegriffs zeige (G. 297).

d) Der wahrscheinlich um die Mitte ber sechziger Jahre geschriebene Judasbrief rührt von dem Bruder des Jacobus ber, den wir §. 37 unter den Repräsentanten des urapostolischen Lehrtropus aufführten (vgl. m. Gin= leitung in das N. T. S. 38). 1) Da nun der Berfasser des zweiten Petrusbriefes den Brief Juda nicht nur gefannt, sondern in seiner Polemik gegen die Libertinisten großentheils sich an ihn angeschlossen hat, so hat er damit selbst ihre beiderseitige Geistesverwandtschaft konstatirt. Freilich zeigen sich in diesem Briefe, obwohl auch er mit seiner ganzen Lehrweise im A. T. wurzelt, im Unterschiede von dem Betrusbriefe bereits Anklange an paulinische Lehrweise. Doch werden wir immer noch ein Recht haben, Die ohnehin spärliche Ausbeute, welche der Judasbrief der biblischen Theologie gewährt, gelegentlich bei der Darstellung der Lehre des zweiten Briefes Petri unterzubringen (vgl. Immer, S. 491 f.). Während Lutterbeck (S. 176 f.) sich damit begnügt, im Allgemeinen seinen judendriftlichen Charafter zu konstatiren, hat Reuß unsere beiden Briefe ge= legentlich als Quellen der judenchriftlichen Theologie benutt (I, livre IV), v. Dofterzee ben Judasbrief &. 31 den mit dem petrinischen verwandten Lehrbegriffen eingereiht, Benichlag S. 983 ff. ihn unter "Rachapostolisches" behandelt. Schwegler hat ihn nur anhangsweise behandelt (I, S. 518-22), um auch in ihm eine tendenziöse Empfehlung der apoftolischen Paradosis nachzuweisen, die wunderlich genug einem ganz unbekannten Manne in den Mund gelegt ware, für den man nur die Ehre in Unspruch nahm, ber Bruder des gefeierten Hauptes der Judenchriften zu sein.

## §. 113. Die johanneische Apofalppfe.

Das britte Denkmal dieser Spoche, in welcher die inneren Gefahren und die äußeren Drangsale eine Neubelebung der sinkenden Hoffnung auf die Nähe der Parusie ersorderten, ist die Apokalypse. a) Dieselbe rührt wahrscheinlich von dem Apostol Johannes her, muß aber jedenkalls ohne Nücksicht auf die anderen johanneischen Schriften als ein Erzeugniß des urapostolischen Judenchristenthums dieser Zeit betrachtet werden. b) Der prophetische Charakter des Buches erschwert seine biblisch-theologische Verwerthung, beschränkt sie aber nicht. c) In der bisherigen Auffassung seiner Lehrweise ist vor Allem die Frage kontrovers geworden, ob darin eine Antithese gegen den Paulinismus ausgeprägt sei. d)

<sup>1)</sup> Es läge darum scheindar nahe, seine Lehre mit der diese Jacobus zusammenszustellen, und dazu haben sich Schmid (11, S. 140—50), Meßner (S. 99—107) und Rösgen (S. 93—110, vgl. S. 55 ff.) in der That verseiten lassen. Er soll nach den beiden Ersteren mit seiner Lehre vom Gericht ein Seitenstück zu der Lehre des Jacobus vom Gesche darbieten. Aber weder enthält unser Brief eine irgend eigensthümliche Lehre vom Gericht, das nur bei seinen Drohungen gegen die von ihm bekämpsten Libertinisten (welche sie noch fälschlich für eigentliche Fresehrer halten) natursgemäß zur Sprache kommt, noch zeigt er sonst eine Verwandtschaft mit dem Jacobussbrief außer der geneinsamen judenchristlichen Grundlage.

- a) Un der Grenze der fechziger Jahre fteht jedenfalls noch die einzige prophetische Schrift des N. T., mag man nun die zeitgeschichtlichen Anspielungen der Apokalppse auf das Jahr 68 oder richtiger auf das Sahr 70 deuten. In ihr tritt noch einmal den Zweifeln und Beforgniffen wegen des Berzuges der Parusie, welche in dieser Zeit auftauchten (§. 111, a. 112, b), die gewaltigste Berfündigung ihrer unmittelbaren Rabe gegenüber. Der Berfaffer hat in einer Reihe von Gefichten theils die Berficherung empfangen, daß fie nahe bevorsteht, theils fie selbst, ihre Borzeichen und den mit ihr beginnenden Prozeg der Endvollendung in glanzenden Bilbern geschaut. 3a er unternimmt es, in ber Beise ber judischen Apokalpptif die Zeichen ber Zeit zu beuten und innerhalb feines geschichtlichen Gesichtstreises auf die Martsteine hinzuweisen, an benen man die Schritte abzählen fann, welche die Entwidlung ber letten Zeiten noch bis zur Schluftataftrophe durchzumachen hat. Auch fonft erinnert Alles an diese Periode. In den Gemeinden ift das chriftliche Leben gefunten und ein ethnisirender Libertinismus macht fie durch feine Pfeudoprophetie irre, die sich für tiefe Beisheit ausgiebt (vgl. g. 112, b. d). Berfolgungen von Juden und Beiden (vgl. §. 111, a) haben die Gemeinden getroffen; por Allem aber find es die Greuel ber neronischen Zeit, Die dem Berfaffer das Bild der vom Blute der Martyrer trunkenen Welthauptstadt immer wieder vor Augen führen. Bie im Sebraerbrief und in dem zweiten Briefe Betri, fo ift auch hier die Berfündigung der Parufie ebenjo ein gewaltiger Bugruf, wie eine mächtige Troftpredigt. Bgl. m. Einleitung in bas R. T. §. 35.
  - b) Die alteste leberlieferung, welche icon mit Juftin beginnt, schreibt die Apotalypje eben jo fruh als einmuthig dem Apoftel Johannes gu. Die Zweifel, welche ipater in der alexandrinischen Rirche auftauchen und der Apotalppie im Morgenlande lange ihre kanonische Geltung ftreitig machen, find des Uriprungs aus einer Abneigung gegen ben Inhalt des Buches bringend verdächtig. Die glühende Phantafie und der flammende Borneseifer gegen die Feinde des Reiches Gottes, welche das Buch charafterifiren, entsprechen bem Bilbe bes Donnersohnes, bas die älteren Evangelien uns zeigen; und daß der Grundtypus feiner Lehranschauung der urapostolisch judenchriftliche ift, tann nicht bezweifelt werden. Recht hat daher die Tubinger Schule die neuere Kritif, welche in bem Dilemma, entweder die Apotalupfe oder das Evangelium und die Briefe Des Johannes dem Apostel zuzuschreiben, fich ohne meiteres für Letteres entschied, der Parteilichteit beschuldigt. Jenes Dilemma selbft aber, an bem auch fie festhält, ift noch feineswegs zur Gvibenz erwiesen (vgl. m. Einleitung in das N. T. §. 33, 3). Die biblische Theologie hat die Frage nach ber Berechtigung beffelben fo wenig wie die Echtheitsfrage zu lösen; sie hat die Lehre der Apotalppse als eines Dentmals des urapostolischen Judenchriftenthums darzustellen, wie es sich in dieser nachpaulinischen Epoche gestaltete, und hat sich nur dagegen zu verwahren, daß nicht die Bezugnahme auf die Lehrweise der jedenfalls so andersartigen und so viel späteren Schriften, welche den Namen des Johannes tragen, die unparteiische Würdigung ber Eigenart unseres Buches beeinträchtige.

- c) Der speziellen Aufgabe unseres Buches entsprechend, steht natürlich die driftliche Hoffnungslehre im Vordergrunde seiner Lehranschauung; doch läßt daffelbe auch nach mancherlei anderen Seiten bin die Gigenthumlichkeit der Lehrmeise des Berfaffers hervortreten, da die daffelbe durchziehende Baranese vielfach auf seine Auffassung des driftlichen Beiles und der in ihm liegenden fittlichen Motive zuruchweist. Die größte Schwierigkeit für die biblisch-theologische Behandlung des Buches liegt darin, daß, der ganzen Anlage beffelben gemäß, viele bedeutungsvolle Anschauungen nur in Bildern vorgeführt werden, deren Deutung nicht leicht und bei denen häufig die Grenze zwischen bem, was noch einer lehrhaften Ausbeutung fähig ift, und bem, was nur zur dichterischen Ausmalung gehört, schwer mit Sicherheit ju ziehen ift. Dagegen darf der prophetische Charafter des Buches seine biblifch-theologische Verwerthung in feiner Weise beschränken. Go gewiß der Darstellung des Buches Gefichte zu Grunde liegen, welche dem Berfaffer Träger göttlicher Offenbarungen waren, so gewiß sind die kunftvoll angelegten, mit sichtlich dem Studium ber ATlichen Prophetie und der judischen Apokalyptif entlehnten Farben ausgeführten, in planmäßiger Folge fortschreitenden sieben Gesichte unseres Buches eine freie schriftstellerische Reproduttion deffen, mas dem Berfaffer auf Grund diefer Offenbarungen von der Zukunft zu schauen gegeben war. Dieselbe kann barum, wie jede Lehrschrift des N. T., den gottgegebenen Inhalt nur in einer individuellen Ausprägung zur Darftellung bringen, welche bie eigenthümliche Lehranschauung des Berfassers erkennen läßt. Bgl. m. Ginleitung in das N. T. S. 34.
- d) Bei Schmid und Lutterbeck wird bie Apokalppie nur gelegentlich zur Vergleichung bei der Darstellung des johanneischen Lehrbegriffes herangezogen; Lechler, obwohl auch von ihrer Apostolizität ausgehend, hat ihren Lehrbegriff zuerst selbstständig dargestellt (S. 446-55) und bann mit bem johanneischen verglichen (S. 480-84; vgl. v. Dofterzee §. 49), Rösgen fie einfach im erften Abschnitt feiner Darftellung der johanneischen Verkundigung behandelt (S. 418-472). Dagegen hat Megner, ber fie nicht für apostolisch halt (S. 363), die an ben Schluß geftellte Darftellung ihres Lehrbegriffs (S. 365-81) fast gang auf Die Eschatologie und Chriftologie beschränkt. Gine eingehendere Untersuchung des gesammten theologischen Charafters unseres Buches hat erst die Tübinger Schule angeregt, welcher fie als das einzige Denkmal des urapostolischen Judenchriftenthums von besonderer Bedeutung war (vgl. Köstlin in seinem joh. Lehrbegriff S. 482-500). Nur darf man eine jedenfalls jenfeits der paulinischen Zeit entstandene Schrift nicht mit Reuß (I, 4) als Quelle für die älteste judenchriftliche Theologie benuten. Die Tübinger Schule findet in ihr natürlich eine ausgeprägte Untithefe gegen ben Paulinismus; aber fo oft dieselbe behauptet (vgl. noch Immer, S. 143-69), so wenig find doch die ohnehin sehr verschiedenen Bersuche von Baur (S. 207-30; vgl. dagegen Ritschl S. 120-22) und Schendel (g. 21), benfelben nachzuweisen, als gelungen zu betrachten. Die neueste Kritik, welche darin eine judische Grundlage (oder mehrere) von einer driftlichen Bearbeitung, oder die Arbeit mehrerer chriftlicher Berfasser unterscheidet, verzichtet auf das Berftandniß des uns vorliegenden

Buches. Die selbstständige Darstellung des "Lehrbegriff der Apokalppse" von H. Gebhardt (Gotha 1873) ist hauptsächlich auf den Nachweis der Identität des Verfassers mit dem der anderen johanneischen Schriften gerichtet (vgl. m. Rezension in d. Stud. n. Krit. 1874, S. 582 ff.), Benschlag behandelt, die Verfassersque offen lassend, die Apokalppse nach dem Hebräerbrief unter den fortgebildeten urapostolischen Lehrweisen (S. 342—402).

#### 8. 114. Die geicidtlichen Bücher.

Die spätesten der hierher gehörigen Dokumente sind die synoptischen Evangelien und die Apostelgeschichte.a) Auch ihre Entstehung ist theilweise durch die Zeitverhältnisse bedingt, in welchen der scheindare Berzug der Parusie den Glauben an die Messianität Zesu und die Ersüllung der Berheißung wankend zu machen drohte.b) Ihre biblisch-theologische Berwerthung ist bedingt durch die kritische Scheidung der schriftstellerischen Bearbeitung von den benutzten Quellen und Ueberlieserungsstossen, die freilich nur dis zu einem gewissen Grade vollzogen werden kann und darf.c) Die bisherigen Vorarbeiten bieten für die Lösung unserer Aufgabe wenig, weil sie die kritische Frage entweder ignoriren oder in falscher Einseitigkeit lösen.d)

a) Daß die beiden ersten Evangelien, welche die Namen des Matthäus und Marcus tragen, als Erzeugnisse des urapostolischen Judenchristenthums anzusehen sind, leidet feinen Zweifel. Richt nur find ihre Berfaffer anerkanntermaßen Judenchriften, sondern das Marcusevangelium beruht auf petrinischer Ueberlieferung, das sogenannte Matthäusevangelium hauptfachlich auf der schriftlichen Ueberlieferung des Apostel Matthaus (vgl. 8. 11.a. b). Wenn wir damit zugleich die Evangelienschrift des Lucas und ihre Fortsetzung, die sogenannte Apostelgeschichte, zusammenfassen, obwohl ihr Verfasser ohne Zweifel ein Heidenchrift und Pauliner war, so rechtfertigt sich das dadurch, daß in der Evangelienschrift das Marcusevangelium und die urapostolische Quelle des ersten Evangeliums, sowie noch andere mittelbar oder unmittelbar urapostolische, jedenfalls judenchristliche Quellen benutzt find (§. 11,0), und ähnliche Quellen muffen nach §. 35, b namentlich dem ersten Theile der Apostelgeschichte zu Grunde gelegen haben. Gin Schriftsteller aber, der fo reichlich urapostolische Quellen benutt, wird trot feiner Abhängigkeit von Baulus nicht als Bertreter des reinen Paulinismus gelten können. Es werden fich in feiner Lehranschauung urapostolische und paulinische Elemente gemischt haben; und seine Schriften werden sich von den anderen in diesem Theil beiprochenen Dokumenten nur dadurch unterscheiden, daß hier ein direkter Einfluß des Baulinismus unzweifelhaft vorhanden ift, und daß, wenn auch in jenen ein folder anzunehmen sein sollte, doch hier derselbe nicht den Einschlag, sondern den Aufzug für das Gewebe seiner Lehranschauung bildet.

b) Unsere synoptischen Evangelien sind theils kurz vor, theils bald nach dem Jahre 70 entstanden, die Apostelgeschichte etwas später; sie ge-

hören also ichon zeitlich in biefe Periode hinein. Es ift aber auch fehr wahrscheinlich, daß die Entstehung unserer Evangelienliteratur mit der gangen Zeitlage Diefer Epoche gufammenhängt. Se mehr mit bem icheinbaren Berzug der Parusie (§. 111, a. 112, b. 113, a) der entscheidendste Beweis für die Meffianität Jesu in Frage gestellt ichien, um fo mehr mußte fich die Betrachtung der Gemeinde gurudwenden ju dem geschicht= lichen Leben Jesu, um in ihm diejenigen Momente aufzusuchen, welche, auch abgesehen von der glorreichen Wiederkehr deffelben, den messianischen Charafter seiner Erscheinung sicher stellten, und um durch die Borführung seiner Parusieweissagung (vgl. §. 33) die Hoffnung auf seine baldige Wiederkehr neu zu beleben. Hat sich diese Aufgabe speziell das Marcusevangelium gestellt, so bot dieselbe für den Pauliner Lucas noch eine andere Seite dar. Als mit dem Falle Jerusalems die einstweilige Berwerfung Israels entschieden mar, mußte der scheinbare Widerspruch der= felben mit der Berheiffung, beffen Löfung ichon der große Seidenapoftel versucht hatte, immer greller hervortreten; und es lag darum nahe, in dem Leben Sesu wie in der Geschichte der Apostel diejenigen Momente aufzusuchen, welche den Uebergang des Christenthums von den Juden zu den Heiden als einen gottgeordneten darstellten. Wenn sich die Lucasschriften ausdrücklich diese Aufgabe stellten, so konnten sie auch auf diesem Wege die Gewißheit des messianischen Beiles trot der unerwarteten Gestalt seiner geschichtlichen Entwicklung ftarten und damit jedem Zweifel an der gehofften Vollendung besselben begegnen. Aber auch das erste Evangelium hat diese Aufgabe sichtlich bereits erwogen und, soweit es in einer Erzählung von dem Leben Jesu möglich war, zu lösen gesucht. Bal. m. Leben Jesu, Buch I, Kap. 3-5.

c) Die biblisch-theologische Verwerthung der geschichtlichen Schriften hängt keineswegs von der in der Tübinger Schule herrschenden Auffassung ab, nach welcher die älteste Kirche bei denselben gar nicht den Gesichts-punkt historischer Urkunden hatte, sondern sie, wie sie aus dem dogmatischen Zeitbewußtsein hervorgegangen waren, auch demselben entsprechend immer aufs Neue modissirte (vgl. Schwegler I, S. 258. Folsten, die drei ursprünglichen, noch ungeschriebenen Evangelien. 1883. Pfleiderer, Urschriftenth., S. 359—614). Auch wenn der in ihnen verarbeitete Ucherlieferungsstoff ein wesentlich geschichtlicher war und als solcher betrachtet wurde, läßt sich schon aus der Auswahl und Gruppirung des Stoffes, sowie aus einzelnen schriftstellerischen Reflexionen über denselben vielsach der Gesichtspunkt erkennen, aus welchem ihn der Verfasser betrachtet hat. Soweit wir aber die Duellenbenutzung der Evangelisten noch kontroliren können, liegen in den Motiven ihrer Abweichungen von den Duellen die ihnen eigenthümlichen Auffassungen und Anschauungen zu Tage. Aber

<sup>1)</sup> Am wenigsten ist dies bei Marcus möglich, wo abgesehen von der sehr freien Berwendung einzelner Stücke aus der apostolischen Quelle die Grenzlinie zwischen dem, was der Berfasser aus mündlicher (petrinischer) Ueberlieserung schöpft, und dem, was er von seiner eigenthümslichen Auffassung aus hinzubringt, nicht überall sicher zu ziehen ist. Bolltommen läßt sich dagegen die Bearbeitung des Marcus in unserem ersten und dritten Evangesium kontroliren und auch die Behandlung der apostolischen Quelle, wo

auch, wo wir über bie mundlichen oder ichriftlichen Quellen, aus welchen ber erfte oder britte Evangelift geschöpft haben, nichts Zuverläffiges mehr auszumachen im Stande find, durfen wir die in folchen Abschnitten enthaltenen Thatjachen, Reflexionen oder Aussprüche Jesu in der Form und Auffassung, in der fie von den einzelnen Evangelisten aufgenommen find, als ihr eigenthumliches geiftiges Besitthum und als ein Moment für Die Bestimmung ihrer Lehranschauung betrachten. 2) Die größte Schwierigfeit bietet in diefer Beziehung die Behandlung der Apostelgeschichte dar, wo eine befonnene Rritit an eine durchgeführte detaillirte Scheidung bes aus ben Quellen Aufgenommenen ober bireft aus Augen- und Ohrenzeugenschaft Berichteten und des von Lucas Hinzugebrachten nicht benfen fann (ngl. §. 35, b).3) Doch bleibt nicht nur der Plan und die lehrhafte Tendenz der Apostelgeschichte bedeutungsvoll, sondern durch das ganze Buch hin findet fich genug, was als Darftellung des Schriftstellers bireft auf seine Anschauungen schließen läßt. Allerdings wird manches, was jest als eine Eigenthümlichkeit ber lucanischen Auffassung erscheint, ursprünglich feinen Quellen angehören; aber fofern er diefelben in der vorliegenden Fassung fich angeeignet hat, darf es doch als fein geistiges Gigenthum betrachtet merben.

d) Für die Lösung unserer Aufgabe ist wenig damit gethan, wenn Schmid und Lechler das Matthäusevangelium mit dem Jacobusbrief (vgl. Schmid II, S. 133—39. Lechler, S. 261 f.), v. Oosterzee den Marcus und Matthäus mit Jacobus und Judas (§. 31), alse drei die Lucasschriften mit dem Paulinismus (vgl. Schmid II, S. 355. 66. Lechler, S. 404 ff. v. Oosterzee, S. 211) zusammenstellen und ersterer noch die beiden judenschriftlichen Evangelien mit dem petrinischen Lehrbegriff (II, S. 211 f.).

fie von Beiden felbstständig benutt ift. Mus der Unalogie ber fo gewonnenen Lehreigenthümlichfeiten einerseits und dem Charafter der apostolischen Quelle andererseits läßt fich bann weiter gurudichließen auf bas, mas in den von Einem ber Beiden allein aus der apostolischen Quelle aufgenommenen Abschnitten geandert oder jugefett ift (§. 11, d). Bgl. m. Leben Jesu, Buch I, Kap. 11. — 2) Ausgenommen ift nur ber Fall, wo die ihren Quellen entnommenen Angaben auf Borftellungen einer früheren Beit jurudzuweisen, wie manches in der Borgeschichte des Lucas. Die geschichtliche Frage, ob in den dem erften und britten Evangelium eigenthumlichen Abschnitten glaubwürdige Uberlieferungen aus dem Leben und aus dem Munde Jefu erhalten find, oder ob fich darin nur die Borftellungen der Gemeinde, refp. der Berfaffer über Jesum und über das, was fie für die Unficht oder das Gebot Chrifti hielten, ausgeprägt haben, fommt für die biblische Theologie nicht in Betracht. Für fie find erft für die Epoche, wo jene Evangelien entstanden, die von ihnen oder einem von ihnen zuerst berichteten Thatsachen oder Aussprüche Jesu als im Bewußtsein der Gemeinde, resp. der Evangeliften vorhanden und für ihre Lehrentwicklung maßgebend fonstatirt. - 3) Bir haben diefelbe namentlich in ihrem erften Theile zur Darftellung der ältesten urapostolischen Berfündigung und des religiösen lebens der Urgemeinde benutt und ebenso manches aus den späteren Abschnitten zur Junftration paulinischer Lehre und bes lebens in ben paulinischen Gemeinden. Allein wie schon im erften Theile fich manches als eigenthumlich lucanische Auffaffung von der benutten Ueberlieferung unterscheiden läßt, fo fonnen doch auch die späteren Abschnitte vielfältig benutt werden, um aus ber Art, wie Lucas die Reden seines Apostels reproduzirt, seine Auffassung des Paulinismus zu ermitteln.

Sehr eingehend behandelt Lutterbeck die Lehre des Matthäusevangeliums als erste Stufe des petrinischen Lehrbegriffs (S. 158-69), die des Marcusevangeliums mit den petrinischen Briefen gemeinsam als britte Stufe besselben (S. 182-84) in einer Weise, die weder der auch von ihm vorausgesetten Glaubwürdigkeit der Evangelien, noch der Driginalität des Marcus entspricht. Besonnener ist in dem Abschnitt über die Lehre des Lucas das Evangelium und die Apostelgeschichte besprochen (S. 238 bis 44). Benfchlag hat die synoptischen Evangelien fammt der Avostelgeschichte als Denkmäler der gemeinchristlichen Denkart der späteren Avostels zeit behandelt (S. 468 - 83); Nösgen das Matthäusevangelium der apostolischen Verkündigung innerhalb der judenchriftlichen Gemeinde (S. 145-54), Marcus und die Lucasschriften der paulinischen angereiht (S. 391-404). Bon seinem Standpunkte aus durchaus konsequent hat Baur, S. 297-338 den Lehrbegriff der innoptischen Evangelien und der Apostelgeschichte so dargestellt, daß dieselben als reine Lehrschriften behandelt werden, die ihre Stoffe der lehrhaften Tendenz gemäß gang frei erdichtet oder umgebildet haben. Im vollsten Gegensate dazu hat Reuf in seiner Behandlung der drei Evangelien (II, S. 344-66) sich hauptfächlich mit dem Nachweise beschäftigt, daß die angeblichen theologischen Parteistandpunkte in unseren Schriften sich nicht ausgeprägt finden und dieselben nicht unter den Gesichtspunkt lehrhafter Tendenzschriften gestellt werden können, wenn man sie nicht in Widersprüche mit sich selbst ver= wickeln will.

# Erster Abschnitt. Der hebräerbrief.

## Erstes Rapitel.

## Der alte und der neue Bund.

Egl. van den Ham, doctrina de veteri novoque testamento in ep. ad Hebraeos exhibita. 1847.

#### §. 115. Die Unbollfommenheit des alten Bundes.

Der Hebräerbrief faßt das Verhältniß von Judenthum und Christenthum auf unter dem Gesichtspunkte des neuen Bundes, welcher die im
alten gegebene Verheißung zur Erfüllung bringen soll.a) Diese Erfüllung
war nämlich ursprünglich abhängig von der Erfüllung des Gesetzes, die
selbst bei den Frommen des alten Bundes eine sehr unvollkommene blieb.b)
Zwar war, um diesen Mangel auszugleichen, das Sühninstitut des alten
Bundes gegeben, das die zur Erlangung der Bundesverheißung nothwendige
Vollendung der Bundesglieder herbeisühren sollte; aber dieses hat sich als
mangelhaft und unwirksam erwiesen.c) Es konnte dasselbe also nur den
Zweck haben, die vollkommene Versöhnungsanstalt eines neuen Bundes
als typische Weissaung vorbildlich darzustellen.d)

a) Was Christus als das Gekommensein des Gottesreiches (§. 13,c), was die urapostolische Predigt als den Anbruch der messiamischen Endzeit und die begonnene Bollendung der Theokratie (§. 40,a. 44,a), was Paulus als die Erfüllung der Zeit und den Eintritt der Gnadenökonomie (§. 75) verkündigte, das bezeichnet der Hebrüerbrief so, daß der erste Bund (8, 7. 13. 9, 15) dem jüngst gestifteten (véa: 12, 24), seinem Wesen nach neuen (xaevh: 9, 15), seiner Dauer nach ewigen (13, 20) Bunde Platz gemacht hat. ) Dieser Bund hat den Zweck, die Verheißung endlich

<sup>1)</sup> Diefe Anschauung gründet sich auf die Weifsagung Jer. 31, 31 ff. (8, 8. 10, 16), welche auch Paulus anzieht (Köm. 11, 27), ohne sie eingehender zu verwerthen; sie ist bereits von Christo in den Worten der Abendmahlseinsetzung angedeutet

wirklich zur Erfüllung zu bringen, welche ber alte Bund erfüllen follte und nicht konnte. Ausdrücklich weift der Berfaffer nach, daß die verheißene Gottesruhe, welche dem Bolke des alten Bundes nicht zu Theil werden konnte, jest im neuen Bunde zu erwarten fteht (3, 7-4, 10), und daß alle Gerechten des alten Bundes, felbst wenn fie der Erfüllung einzelner Berheißungen theilhaftig geworden find (6, 15. 11, 33), dennoch die Berheifung schlechthin, d. h. die Bundesverheifung noch nicht erlangt haben; denn fie follten erft zugleich mit den Gliedern des neuen Bundes zu der Vollendung gelangen (v. 39 f.), welche dazu befähigt. Wir haben daher in dem Evangelium, das die Erfüllung der Berheiffung in Aussicht stellt, dieselbe frohe Botschaft empfangen, wie das Bolf des alten Bundes (4, 2. 6); und das Ziel des neuen Bundes ist der Empfang der ATlichen Bundesperheikung (9, 15. 10, 36), deren Erfüllung er herbeiführen fann, weil er die dazu nothwendigen Borbedingungen verwirklicht. Diese Berheiftung ist aber nicht erst bei der sinaitischen Bundesstiftung gegeben, 2) fondern diese ift bereits der erfte Schritt zur Realigirung derselben an dem Bolke, der freilich sein Ziel noch nicht erreichte und nicht erreichen konnte.

b) Um nämlich das Volk Gott wohlgefällig und damit des Empfanges der Bundesverheißung fähig zu machen, wurde ihm bei der Bundstiftung am Sinai das Gesetz gegeben. Dieses Gesetz Mosis (10, 28) wurde vor der Bundesstiftung feierlich von ihm dem ganzen Volke vorgelesen, damit dasselbe nun auch seinerseits sich zur Erfüllung des Gesetzes verpflichte (9, 19. Ex. 24, 7). Die Nichterfüllung dieses Gesetzes war

<sup>(</sup>Marc. 14, 24; vgl. §. 22, c) und tritt bei Betrus an bebeutungsvoller Stelle (1 Petr. 1, 2) hervor (§. 49, c). Der Bund ift ein Bertrag Gottes mit feinem Bolfe; aber bem Berhältniß ber beiden Paciscenten entsprechend, geht die Bundichließung allein von Gott aus (8, 9 f.). Er ift es, ber feinem Bolfe die Berheifung gegeben hat, ju beren Erfüllung er fich durch die Bundichliegung verpflichtet, der Bund und die Berbeigung find Korrelatbegriffe (9, 15). Run liegt aber die Thatsache vor, daß diese Berheißung im alten Bunde nicht erfüllt ift, es bedurfte daber eines neuen Bundes, welcher ihre Realifirung wirklich herbeiführen tann und foll. — 2) Wie Paulus die Verheißung bereits von Abraham datirt (§. 72, d), so ist auch hier die abrahamitische Berheißung bie Grundlage der Christenhoffnung (6, 13-18), weshalb Abraham schon daffelbe Hoffnungsziel ins Auge gefaßt hat, wie die Christen (11, 10. 13—16). Man kann baber nicht mit Richm, S. 232 fagen, bei Paulus fei die Berheißung vor, bei unferem Berfaffer nach dem Gefetze gegeben; denn die Stelle 7, 28 bezieht fich nicht auf die Bundesverheißung, fondern auf die Berbeigung des neuen Priefterthums, welches die Realifirung der Bundesverheißung herbeiführen foll. Schon der urapostolischen Berfündigung ift der Gedanke geläufig, daß die patriarchalische Beiffagung auf das von ber Christengemeinde erwartete Bollendungsziel hinweift (§. 43, a).

<sup>3)</sup> Das Geset kann, da es zum Wesen des Bundes gehört, natürlich auch dem neuen Bunde nicht sehen; aber es wird nun dem Volke ins Herz geschrieben nach der Weissaung Jer. 31, 33 (8, 10. 10, 16). Bon dieser Anschauung ging schon Jacobus aus (§. 52, b), und sie liegt, freilich in einer gegen das Gesetz gerichteten Wendung, der paulinischen Lehre zum Grunde, wonach der neue Bund der Geistesbund ist im Gegensatzum Gesetzsbunde (§. 87, a). Allein der durch jene Weissaung dem Versfasser an die Hand gegebene Gedanke, wonach die Mangelhaftigkeit des alten Bundes eben darin lag, daß das Gesetz noch nicht ins Herz geschrieben war, wird in unserem Briese nicht weiter versolgt und darf daher auch nicht mit Riehm, S. 101 zur

alfo ein Bundesbruch, welcher Gott feiner Berpflichtung gegen bas Bolf entband und die Erfüllung der Bundesverheißung unmöglich machte;4) und eben weil die Bater in dem alten Bunde nicht (mittelft Erfüllung bes Gefetes) geblieben waren, mußte Gott einen neuen Bund perheißen, wenn er die Bundesverheifung doch jur Verwirflichung bringen wollte (8, 9 nach Ber. 31, 32). Allerdings unterscheidet unfer Brief beutlich zwischen Schwachheites oder Verfehlungsfünden (adbereia: 5, 2. 7, 28; vgl. 4, 15. ayronuara: 9, 7. 5, 2), wie sie auch alle Gerechten begeben, 5) und zwischen der aus gefliffentlicher Nichtachtung des Gesetzes und bewußtem Ungehorjam hervorgegangenen Uebertretung, welche im alten Bunde der gerechten Bergeltung verfiel, weil das Wort der Strafandrohung βέβαιος bleiben mußte (2, 2; vgl. 10, 28), wie denn gleich die Generation, welche Mojes aus Egypten geführt hatte, um ihres hartnädigen Ungehorsams willen in der Wüste sterben mußte und zu der verheißenen Ruhe nicht gelangte (3, 15-19). Nur biefe Tobfünden involviren also ben Bundesbruch im ftrengen Ginne, und die Ginzelnen, die fie begeben, bleiben für immer von der Erfüllung der Bundesverheigung ausgeschloffen. Aber jede unter dem ersten Bunde vorgekommene Uebertretung (9, 15) des Gesetzes hindert die Bollziehung des Bundesverhältnisses, weil daffelbe eine Gemeinschaft mit Gott voraussett, wie fie ber heilige Gott mit bem fündigen Menichen nicht eingeben kann; und da die Erfüllung der Bundesverheiffung nur innerhalb des Bundesverhältniffes eintreten fann, fo mar

Charafteriftit des in ihm gelehrten Unterschiedes des alten vom neuen Bunde herangezogen werden. Eben barum ift auch unferem Briefe bie Unterscheidung bes alten und neuen Bundes durch die paulinischen Gegenfate von Buchstabe und Geift, Knechtfchaft und Freiheit fremd, obwohl der lettere fich, wenn auch in anderer Bendung. fcon in der urapostolischen Predigt findet (§. 49, d. 52, b). - 4) Auch bei Paulus gehört die Gefetgebung mit jum Befen bes alten Bundes und zwar fo febr, daß Bal. 4, 24 ber alte Bund als Bund ber Gesetgestnechtschaft bezeichnet wird. Aber er unterfcheibet eben von dem Gefetesbunde, der mit dem Bolte am Sinai gefchloffen murbe, bie Bündniffe ber Berheißung, die mit ben Batern geschloffen waren (Rom. 9, 4. Eph. 2, 12). Da er diefe als reinen Gnadenakt betrachtet, welcher die Berheißung an teinerlei Bedingung knupfte, so konnte das Gesetz die Gnadenverheifzung so wenig aufheben, wie die Untreue der Menschen die Bundestreue Gottes aufheben konnte, welche ben nachfommen ber Bater die Erfüllung ber Berheißung garantirte (§. 72, d). -5) Es gab nämlich auch im alten Bunde dinacot (vgl. 11, 4. 10, 38); aber auch fie bedürfen nach 12, 23 (vgi. 11, 40) noch der τελείωσις. Ihre δίκαιοσόνη (11, 33), wie die solcher, die noch garnicht unter dem Gesche standen (v. 4. 7. 7, 2), kann darum nicht als vollfommene Gesetzeserfüllung ober absolute sittliche Normalität gedacht fein. Es wird vielmehr 10, 22 vorausgesett, daß alle Glieder des alten Bundes ein bofes Gewiffen haben, b. h. ein Bewuftfein begangener Sünden (v. 2), hinsichtlich deffen fie einer Reinigung und Bollendung bedürfen (9, 14. 9). Die goveidengt ift nämlich hier, gang wie bei Paulus, nicht bas Bewußtsein bes Menschen über sein Berhaltniß gu Gott, wie Riehm, S. 676 befinirt, sondern das Bewußtsein über die sittliche Qualität seiner Handlungen ober Gefinnungen (13, 18), das freilich nach dem göttlichen Gesetze sich bestimmt. Dagegen folgt der Hebraerbrief hinsichtlich ber δικαιοσύνη dem urapostolischen Sprachgebrauch im Unterschiede von dem paulinischen (val. §. 65, b).

an sich durch jede llebertretung diefelbe für alle Glieder des alten Bundes

unmöglich geworden. 6)

c) Da nun Gott schon bei der Stiftung des Bundes voraussehen fonnte, daß es nie an Gesetesübertretungen fehlen werde, welche die Boll= ziehung bes Bundesverhältniffes hinderten, fo gehörte zum Gefetze bes alten Bundes wesentlich eine Ordnung, durch welche die Uebertretung ge= fühnt und so die mangelhafte Gesetzeserfüllung gleichsam ausgeglichen wurde, wenigstens soweit als eine Bergebung der Gunde überall möglich, und nicht eine tobeswürdige Bosheitssünde begangen war. Diese Ordnung, auf Grund welcher überhaupt nur ein Gesetz gegeben werden konnte (ὁ λαὸς ἐπ' αὐτης νενομο θέτηται), war das Priefter- und Opferinstitut, durch welches das Volk in den Zustand der Vollendung versetzt werden (redeiovo Jai) follte, d. h. in diejenige der Heiligkeit des Bundesgottes vollkommen entsprechende Beschaffenheit, welche zur vollen Realisirung des Bundesverhältniffes erforderlich ift. 7) Wenn nun wirklich durch das ATliche Priefterthum die Vollendung eingetreten wäre, hätte es natürlich eines neuen Bundes mit einem neuen Priestenthum nicht bedurft (7, 11). Da aber thatfächlich bas Gefet, welches bies Priefterthum einsett, nichts zur Bollendung geführt hat (v. 19), wie ja daraus erhellt, daß Alle, und selbst die Gerechten des alten Bundes, noch der Vollendung bedürfen (11, 40), so hat sich dasselbe als ohnmächtig und nutlos erwiesen

<sup>6)</sup> Dem entsprechend werben auch die sündigen Werke der vorchristlichen Zeit, soweit sie dieser Kategorie angehören, ähnlich wie bei Petrus (§. 44, c. Unm. 5), mehr negativ als έργα νεκρά (6, 1) charakterisirt, d. h. als Werke, welche nicht, wie alles Lebendige, eine lebenskräftige Wirkung haben, die hier natürlich in der Erzielung des göttlichen Bohlgefallens bestehen sollte, vielmehr, wie alles Todte, eine besteckende, hier natürlich eine die Gewissen mit dem Schuldbewußtsein besleckende (9, 14). Auf die Frage, wie es kam, daß es im alten Bunde nirgends an Gesetzsübertretungen sehlte, läßt sich unser Brief nicht ein, es kann darum auch nirgends von ihrer Zurücksührung auf die σάρξ, wie dei Paulus, die Rede sein. Es kann aber auch de seiner Alichen Unterscheidung der Schwachheitsssünden von den Bosheitsssünden, wie wir sie dei Petrus (§. 42, d. 44, c. Unm. 5) und in gewissen Sinne schon in der Lehre Jesu (§. 22, d) sanden, nicht alle Sünde in gleicher Weise als prinzipieller Gegensat gegen Gott gedacht sein, der auf jenen Unterschied nirgends restettirt, vielmehr alle Sünde in gleicher Weise als Todssünde betrachtet (§. 80, c. Unm. 12).

<sup>7)</sup> In dieser Ordnung, welche bei Paulus hinter die im Gesetz gegebene Lebenssordnung ganz zurückritt, sieht der Verfasser den eigentlichen Schwerpunkt des ATlichen Gesetzes. Wo er vom Gesetz und seinen Geboten redet, ist fast überall das Priesterzeich (7, 5. 16. 18 s. 28) oder das Opsergesetz gemeint (8, 4. 9, 22. 10, 1. 8) sammt den damit zusammenhängenden gottesdienstlichen Satzungen (9, 1: dexacomata datpeiaz) und Verordnungen über Speisen, Getränke und Waschungen (v. 10). Die Priesterverrichtung ist nach 8, 6 der Maßtad sür die Vollsommenheit des Vundes, weil durch sie erst mit der tedeswaz der Bundesglieder das im Bunde verheißene Heil ermöglicht wird; mittelst ihrer erst wurde der alte Bund zu einer Heilsanstalt. Was demach das verheißene Heil ursprünglich vermitteln sollte, ist nicht, wie dei Paulus, die durch vollsommene Gesetzeserfüllung zu bewirkende dixacosóvy, sondern die trotz der immer mangelhaft bleibenden (Vesetzeserfüllung durch das in demselben gegebene Sühninstitut zu bewirkende tedeswaze.

(do Jevès xai avw pelés: 7, 18). Es sette Priester ein, die selbst Schwachheit haben und darum felbft der Berföhnung bedürfen (v. 27 f.; vgl. 5, 2 f.); es übertrug das Priesterthum auf sterbliche und darum wechselnde Menichen (7, 8. 23), indem es daffelbe an fleischliche Abstammung knüpfte (v. 16). Diefe Priefter bienten wohl im Beiligthum, aber nur in dem mit Sanden gemachten (9, 11. 24), schattenhaften Abbilde des mahren (himmlischen) Heiligthums (v. 23 f.; vgl. 8, 5), das der geschaffenen Welt angehört und darum vergänglich ift, wie diese (9, 1: τὸ άγιον κοσμικόν). Ihre Opfer konnten nicht bewirken, was fie bewirken sollten, das redeiwoai rov dargevorra (9, 9), wie schon das Bedürsniß ihrer fteten Wiederholung zeigt (10, 1); das Gemiffen wird durch fie nicht vom Bewuftfein der Gundenschuld gereinigt (v. 2 f.), weil Thierblut unmöglich die Gunde wegnehmen fann (v. 4. 11; vgl. 9, 12); fie konnen nur eine levitische Reinigkeit, d. h. eine \*adagórns vys oagxós wirken (v. 13). Gie fonnen daher auch fein wirkliches Raben zu Gott vermitteln, wie die Ginrichtung eines Borderzeltes in feiner Scheidung von dem Allerheiligsten selbst im Sinnbilde anzeigt (v. 8 f.), und auch alle übrigen Satungen, welche auf die levitische Reinheit abzielen, find nur Fleischessatzungen (v. 10: δικαιώματα σαρκός) und darum in Bezug auf ben höchsten Zwed des Gesetzes nutlos (13, 9).8)

d) Wenn die Sühnanstalt des alten Bundes ihren eigentlichen Zweck nicht erfüllt hat, so muß sie als der Haupttheil des gottgegebenen Gesetzes noch einen anderen Zweck gehabt haben. Dieser Zweck kann aber kein anderer gewesen sein, als die abbildliche Vorausdarstellung des Zukünstigen (10, 1: σκια — των μελλόντων αγαθών), eine thatsächliche Weissaung auf die Sühnanstalt des neuen Bundes. Diese bereits in der Lehre Zesu und der Urapostel (§. 24, d. 45, c. Anm. 3. 52, a. Anm. 1) angedeutete typische Auffassung der heiligen Institutionen Israels sindet sich schon in

<sup>8)</sup> Ganz äbnlich steht es bei Paulus nach §. 66, a dem christlichen Bewußtsein a priori fest, daß auf dem Wege der Gesetzesersüllung die Gerechtigkeit nie erlangt sein kann, weil ja sonst die in Christo gegebene Gnadenanstalt unnöthig wäre. Aber während er den Grund davon, daß das Gesetz seinen nächsten Zwec nicht erreicht, in der sartischen Natur des Menichen sucht (§. 72, a), liegt sie hier in der sartischen Natur des Gesetzes selbst, wie ja gelegentlich die das Priesterthum an fleischliche Abstannung knüpsende Anordnung als eine erroch gapung dezeichnet wird (7, 16). Dabei ist freilich zu erwägen, daß Paulus bei dem Gesetz vorzugsweise an die von ihm gesorderte Lebense ordnung denst, der Hebräerdrief an die von ihm dargebotene Sühnanstalt, und daß zápt in unserem Briese nie in dem spezisisch paulinischen Sinna (§. 68, b), sondern immer nur von dem Fleische im eigentlichen Sinne, d. h. von dem irdisch materiellen Stosse der menschlichen Leiblichseit steht (vgl. §. 27, a).

<sup>9)</sup> Obwohl auch Bantus nach §. 72, c, von einer ähnlichen Mesterion geleitet, dem Gesetze (in seinem Sinne) einen anderen als den scheinbar zunächst liegenden Zweck vindizirt, so darf man doch nicht mit Riehm, S. 135 annehmen, daß unser Bersfasser dem Opfergesetz einen analogen Zweck wie Paulus beilegt, nämlich durch Erinnerung an die Sünden das Heilsbedürfniß und damit das Verlangen nach dem vollskommenen Heil rege zu erhalten. Denn 10, 3 wird die Bewirfung der änäungschapptiön nur als Beweis für das Ungenügende der ATlichen Sühnanstalt, nicht aber als Andeutung eines höheren Zweckes geltend gemacht, und anderwärts sindet sich für ienen Gedanken in unserem Briese kein Anknüpfungspunkt.

den älteren Briefen des Paulus (§. 73,c) und wird in den Gefangenschaftsbriefen auf ihren prinzipiellen, ganz an 10, 1 erinnernden Ausdruck gebracht (Kol. 2, 17). Wir haben es hier also nicht mit einer paulinischen Anschauung zu thun, die der Hebräerbrief adoptirt, sondern mit einer ursapostolischen, die Paulus zwar gelegentlich annimmt, die aber erst im Hebräerbrief zu ihrer umfassenden Durchführung kommt. 10) Wies hiernach die Sühnanstalt des alten Bundes selbst auf eine vollkommnere hin, welche erst die Vollendung wirklich herbeisührte, so konnte auch die volle Verwirklichung des Vundesverhältnisses, welche jene velkeisoss voranssetze, und damit die Erlangung der Verheisung erst eintreten in einem neuen Vunde, der die Ansrichtung dieser vollkommenen Sühnanstalt in Ausssicht stellt.

#### §. 116. Die Berheißung des neuen Bundes.

Das Alte Testament selbst weist auf den transitorischen Charakter des Gesetzes und des ganzen auf ihm beruhenden Bundes hin, indem es einen neuen mit besseren Berheißungen in Aussicht stellt. a) Es ist demnach ebenso eine Gottesoffenbarung, die in dem Gotteswort des alten Bundes, wie in dem des neuen ergeht. b) Darnach bemist sich auch die Schriftbenutzung unseres Berfassers, deren gelehrte Art Spuren alexandrinscher Bildung zeigt. c) Auf Grund der Alttestamentlichen Beissagung sieht der Verfasser den Zeitpunkt für die Abrogation des alten Bundes bereits eingetreten, wenn er dieselbe auch aus pädagogischen Gründen meist nur indirekt proklamirt. d)

a) Hat der erste Schritt zur Ersüllung der Verheißung, wie er mittelst der Bundesstiftung am Sinai geschah, sein Ziel nicht erreicht, so kann das damals gegebene Gesetz nur ein vorläusiges gewesen sein (Errold reockyovsa), dessen Außerkraftsetzung (árechyose) endlich eintreten nuß (7, 18). Hat die auf dem Priesterthum beruhende Sühnanstalt ihren Zweck nicht erfüllt (§. 115, b), so nuß dies Priesterthum geändert, d. h. durch ein anderes, höheres ersetzt werden; aber mit dem Priesterthum ändert sich zugleich das ganze Gesetz und wird damit in seiner alten Form abrogirt (v. 12). Ein neues Priesterthum ist aber bereits durch ein im alten Bunde, natürlich nach der Geschsebung gesprochenes (weisfagendes) Gotteswort (Psalm 110, 4) eingesetz (7, 21, 28); und ebenso hebt das Wort Psalm 40, 7—9 die unvollkommenen Thieropser des Gesches auf (10, 8 f.)¹) Da nun die Sühnanstalt, durch welche die zur Erlangung

<sup>10)</sup> Den wesentlichen Unterschied dieser Betrachtung des Kultusgesetzes von der philonischen hat Riehm, S. 256 -259. 660-662 treffend dargelegt.

<sup>1)</sup> Danit ist der provisorische Charafter des auf diesem Sühninstitut beruhenden Gesetzes konstatirt; alle seine Fleischessfatzungen sind nur auferlegt die auf die Zeit, wo die verheißene Verbesserung eintritt (9, 10). Auch Paulus erweist den transitorischen Charafter des Gesetzes (§. 72, c), ohne daß sich unser Vrief näher mit ihm berührt, da bort das Gesetz mit seinen Werken dem rechtsertigenden Glauben, hier das Gesetz mit seinem Sühninstitut der neuen in Christo gegebenen Sühnanstalt Platz macht.

ber Bundesverheißung unentbehrliche redeiwois vermittelt werden foll, eine wesentliche Grundlage des Bundes ift, so muß mit ihrer Abrogation gugleich die Abrogation des alten Bundes in Aussicht genommen fein. Gine folche ist aber bereits indigirt in der Weissagung eines neuen Bundes. (8, 13); denn für einen folchen mare fein Raum gemefen, wenn ber erfte untabelig ware (v. 7), d. h. wenn er nicht die Hoffnung, die er erweckte, im entscheidenden Puntte unerfüllt gelaffen hatte. Goll ber neue nun ein vorzüglicherer Bund sein (vgl. 7, 22: \*peirrwr dia9/nn), fo muß er auf Grund vorzüglicherer Berheißungen als gultige Ordnung festgestellt fein (8, 6). Belches aber biefe befferen Berheifungen find, fagt bie v. 8-12 angezogene Jeremiasweisfagung (31, 31-34); ber neue Bund verheißt das ins Berg geschriebene Geset, die vollkommene Gottesgemeinschaft und Gotteserfenntniß, endlich die volle Gundenvergebung. Da nun dem Berfaffer der Sauptmangel des alten Bundes mar, daß fein Guhninftitut nicht im Stande war, volle Gundenvergebung zu erwirken, fo mird es ibm vor Allem auf die dritte Berheifung ankommen.2)

b) Daß es schon im alten Bunde eine Weissaung sowohl bes im neuen unmittelbar gegebenen, als bes durch ihn zu verwirklichenden Heiles gab, liegt an der Zdentität der Gottesoffenbarung im alten und im neuen Bunde. Schon im alten Bunde hat Gott vielmals und auf vielerlei Weise zu den Bätern geredet in den Propheten als seinen Organen (1, 1), wie jett im Sohne; und nach (2, 2) ist das Wort des Gesetses ebenso unverdrücklich sest  $(\beta \delta \beta a \cos \beta)$ , wie das durch Zesum und seine Ohrenzeugen geredete, durch Zeichen bekräftigte  $(\delta \delta \beta a \cos \beta)$ . Es ist freilich die höchste und letze Ofsendarung Gottes im Sohne, die am dringendsten zum Hören und Annehmen aufsordernde, weil sie dem Menschen das höchste Heil anbietet. Vermachen aas der ist die ATliche Berkündigung, ganz wie

<sup>2)</sup> In der That wird auch 7, 19 die bereits im A. T. geweissage Einsetzung eines neuen vollkommenen Priesterthums (v. 11—17) als Einstührung einer besseich hat, d. h. der durch dasselbe zu hoffenden wirklichen, nicht bloß vordiblichen Sühne bezeichnet; und ebenso ist mit der ebendaselbst geweissagten Einsührung eines neuen Opfers (10, 5—9) die Gewisseit der im neuen Bunde zu erwartenden vollkommenen Sündenvergedung gegeben (v. 17 f.). Es ist also wohl zu beachten, daß der neue Bund nur insofern bessere Berheißungen hat, als in ihm eine vollkommene Realissrung dessen verheißen war, was im alten Bunde durch die Sihnanstühe desseben angestrebt, aber nicht erreicht wurde, daß es sich dabei also nur um diesenigen Berheißungen handelt, welche sich auf die Stiftung des neuen Bundesverhältnisses selbst beziehen und welche darum unmittelbar mit dem Eintritt desselben erfüllt werden. Die Bundesverheißung selbst aber bleibt im neuen Bunde ganz dieselbe, wie im alten (§. 115, a), weil sie is eben durch ienen erstüllt werden soll.

<sup>3)</sup> Man darf nicht sagen, es werde dem ATsächen Offenbarungswort eine höhere Autorität beigelegt (Riehm, S. 82). Denn wenn 10, 28 f. die Berachtung Christi als strafbarer gewerthet wird, wie die Berachtung Mosis, so wird dies nicht durch die höhere Autorität seines Bortes begründet, sondern durch die reichere Gabe, die man von ihm empfangen hat, und die daher die Berachtung um so strafbarer macht: ein Gedanke, der auch der Stelle 2, 2—4 zu Grunde liegt, wo jene Gabe ausdrücklich als die im Borte Zesu und der Apostel verkündete Errettung bezeichnet wird. Auch die Art, wie Riehm aus 12, 25 abzuleiten sucht, daß die Gottesoffenbarung im alten Bunde einen irdisschen, im neuen einen himmlischen Charakter trage, da jene den durch

bei Paulus und Petrus, eben solch ein Gotteswort, wie es Gott im alten Bunde geredet hat  $(13,7:\delta~\lambda \acute{o}yos~\tauo\~v~\vartheta \acute{e}o\~v;~6,5:\vartheta \acute{e}o\~v~\acute{e}\~\eta \iota \alpha;~5,12:\tau \grave{a}~\lambda \acute{o}y\iota a~\tauo\~v~\vartheta \acute{e}o\~v).$  Umgekehrt behält auch dieses seine unverbrüchliche Geltung im neuen Bunde. Auch zu uns, ja zu den Christen ausschließlich redet Gott noch durch das Wort des A. T. (12,5.25~f.); und das lebendige, wirkungskräftige Gotteswort, welches als ein noch jetzt die innerste Gesinnung des Menschen ausbekendes und richtendes geschildert wird (4,12), ist nach dem Zusammenhange ein ATliches Psalmwort.

c) Weil Gott selbst im A. T. redet, werden die ATlichen Citate, die übrigens ganz überwiegend aus den Pfalmen entnommen find, abweichend von Baulus, meift direkt als von Gott geredete Worte eingeführt (1, 5. 13 u. ö.), auch wo sie in ihrem Originalzusammenhange gar nicht als von Gott gesprochen erscheinen, ja selbst, wo von Gott in dritter Berson die Rede ist (1, 6-8. 4, 4. 7. 7, 21. 10, 30).4) Im Uebrigen geht der Berfaffer, wie Baulus, von dem Zusammenhange und den geschicht= lichen Beziehungen ber einzelnen Stellen gang absehend, bei seiner Schrift= benutzung von der Annahme aus, daß die Schrift überall, wo der Wortlaut an sich es irgend zuläßt, direft auf den Meffias weiffage; er deutet also Stellen, in benen höchstens indirett oder typisch etwas Messianisches liegt, direkt messianisch (1, 5. 8 f. 13. 2, 6 ff. 5, 6. 10, 5), selbst wo die ATlichen Stellen unzweifelhaft von Jehova handeln (1, 6. 10-12), oder wo nur ber Ausbruck ber Septuaginta 5) eine folche Deutung an bie Hand gab (1, 6. 10, 5. 37), und läßt in den 2, 11—13. 10, 5—7 citirten Stellen Chriftus felbst reden. Wie aber schon Betrus nach

die irdischen Verhältnisse einer bestimmten Zeit eigenthümlich modisizirten Gotteswillen verkündet (S. 94-97), und wie er in dem πολυμερώς καὶ πολυτρόπως (1,1) den Mangel aller Prophetie als einer bruchstückweisen und darum in verschiedenen Theilen und Formen auftretenden sindet (S. 90-92), trägt wahre, aber fremdartige Gebanken ein.

<sup>4)</sup> Reben etwa 17 Pfalmeitaten und einigen aus bem Pentateuch fommen je zwei aus Jefaja und Jeremia, je eins aus Habakuk, haggai und den Proverbien vor. Benn 3, 7. 9, 8. 10, 15 der heilige Beift als der Redende erfcheint, fo ift dabei nur gedacht, daß Gott durch feinen Beift in den heiligen Schriftstellern redete (vgl &. 46, a), ba anderwarts diefelben Stellen als Rede Gottes angeführt werden (vgl. 4, 3. 5. 7. 8, 8, 13). Rur 2, 6 wird eine Pfalmstelle (8, 5) mit der unbestimmten Formel eingeführt: διεμαρτύρατο πού τις λέγων, weil dort Gott felbst angeredet wird, und 4, 7 wird mit er Δαυίδ λέγων David als den Offenbarungsmittler (1, 1) bezeichnet, welchen der Berfaffer nach der lleberschrift der LXX als den Berfaffer von Pfalm 95 anjah, weil es dort auf den Zeitpunkt eines Ausspruches in demfelben ankam. Wo Chriftus als der Redende erscheint (2, 11 ff. 10, 5. 8 f.), ist er wirklich nach ber direkt meffianischen Auslegung als der in jener Stelle Redende gedacht; und 12, 21. 9, 20 handelt es fid um Borte Mosis, welche die Schrift überliefert. - 5) Der Berfaffer folgt nämlich, ebenfalls abweichend von Paulus, fo ausschließlich ben LXX, daß er gar feine Renntniß des Grundtextes verräth und die Ueberfetjung felbst in ihren Fehlern und Zufätzen adoptirt (1, 7. 2, 7. 10, 38. 12, 5 f. 15; vgl. 1, 6. 12, 21), ja auf falfch überfette Stellen feine Argumentation gründet (10, 5-10. 12, 26 f.), wobei er übrigens den wahrscheinlich ihm vorliegenden, unserem Koder Alexandrinus relativ am nächsten siehenden Text in ungleich genauerer Beise citirt als Baulus (vgl. Bleet, ber Brief an die Bebraer. Berlin 1828. I, G. 368),

§. 39, a. b gelegentlich zu beweisen sucht, daß ATliche Stellen nur vom Messias verstanden werden können, so sucht unser Versasser 4, 6—9 ausdrücklich darzuthun, daß das Wort von der Gottesruhe (Psalm 95, 11) nicht auf die Ruhe im Lande Kanaan gehen könne, und 11, 13—16, daß die Klage der Patriarchen über ihre Fremdlingschaft das himmlische Vaterland im Auge haben müsse. Wir würden also hierin noch nicht mit Riehm, S. 261 eine mit der philonischen verwandte kunstvolle Art der Schriftbenutzung sehen können. Wohl aber liegt eine solche darin, daß der Versasser die Stellen, deren sorgfältige Ansührung schon oft einen gelehrten Anstrich hat, zuweilen die ins Einzelnste hinein für seine Argumentation verwendet (2, 6—9. 3, 7—4, 10), und daß er namentlich 7, 1—25 das, was die Schrift über Melchisedet sagt und was sie nicht

fagt (v. 3), als bedeutungsvolle Weiffagung betrachtet. 6)

d) Augenscheinlich vermeidet es der Berfasser absichtlich, sich direkt barüber auszusprechen, daß die Zeit vorüber sei, welche die Weiffagung für den transitorijchen Bestand der ATlichen Guhnanstalt in Aussicht genommen habe. Dennoch fann barüber fein Zweifel fein, daß fie nach der Unichauung des Berfaffers vorüber ift. Die Kultusordnung des erften Bundes gehört für ihn der Bergangenheit an (9, 1: είχεν); die Zeit, wo das Borderzelt noch Bestand hatte, ist eine vergangene (v. 8; vgl. 10, 19); mit dem Gintritt ber vollen Gundenvergebung hat das Guhnopfer aufgehört (v. 18; vgl. v. 9: avalget to nowtov), und die Gott mohl= gefälligen Lobopfer sind nicht mehr die ATlichen (13, 15 f.).7) Die Paraneje des Briefes gipfelt in der direkten Aufforderung zum Berlaffen ber ATlichen Kultusgemeinschaft (v. 13) und setzt demnach voraus, baß der levitische Rultus jeden Anspruch an die Leser verloren hat, wenn auch ber Berfaffer diefes Ziel im gangen übrigen Briefe mehr indireft anftrebt durch Ueberführung der Lejer von der Bollgenugsamfeit der driftlichen Beilsanftalt, auf welche die alte felbft als auf ihre höhere Bollendung hinweise.8)

<sup>6)</sup> Eigenthümlich ist in diesem Abschnitt überhaupt die Art, wie das, was die Schrift über Melchisedef sagt, nicht als historischer Bericht betrachtet wird, sondern aussichließlich als typische Beissaung, die ihre eigentliche Bedeutung für die christliche Gegenwart hat (vgl. Röm. 4, 23 f. und dazu §. 73, c). Analog ist es, wenn 9, 8 bei einer gesetzlichen Anordnung in Betracht gezogen wird, was der heilige Geist (der dieselbe niederschreiben ließ) damit habe andeuten wollen, wobei, wie bei Paulus, die gegenwärtigen Leser Schrift, und nicht die damaligen, als vom Geiste ins Auge gefaßt gedacht sind. Dagegen kommt nirgends ein eigentliches Allegorisiren vor, wie selbst bei Paulus; die typologische Verwerthung der Melchisedessestalt war dem Versasseit werden nicht als Typen, sondern als Beispiele in paränetischem Sinne verwandt.

<sup>7)</sup> Es ist darum auch ganz unrichtig, wenn Baur, S. 248 nach Schwegler annimmt, daß der levitische Kultus bis zur Parusie als ein integrirendes Element zwar
nicht des vollendeten, aber des gegenwärtig bestehenden Christenthums fortdauern soll. Die Stelle 8, 13 kann dasür gar nichts beweisen, da das Gotteswort, welches den ersten Bund so antiquirt hat, daß er dem Berschwinden, d. h. seiner Abrogation nahe kam, bereits zu den Genossen des alten Bundes gesprochen ist (vgl. v. 8), also nicht besagen kann, daß er jetzt immer noch dem Berschwinden nur nahe sei. — 8) Der Bersasser denkt auch nicht die Abrogation des Geseges auf den Opferkult beschränkt, wie Ritschl,

## §. 117. Die Berwirflichung des neuen Bundes.

Das im neuen Bunde gegebene Heil erscheint überall als bestimmt für das Bolk des alten Bundes.a) Aber nur das gläubige Israel hat an dem neuen Bunde Theil, da die ungläubig bleibenden Israeliten der gerechten Strafe ihres Absalls versallen.d) Diese Sichtung mußte eintreten, als mit dem vollkommenen Opser und der Stistung des neuen Bundes die messianische Bollendungszeit angebrochen war.c) Wohl ist die verheißene Heilsvollendung noch zukünstig; aber da sie durch den Eintritt des neuen Bundes garantirt ist, erscheint sie dem christlichen Bewußtsein in ideeller Weise bereits als gegenwärtig.d)

a) Das Bolf Israel, mit welchem Gott am Sinai ben alten Bund schloß, bald als das Bolf schlechthin (7, 5. 11. 27:  $\lambda \alpha \acute{os}$ ), bald als Gottes Bolf (11, 25) bezeichnet, ift zugleich der Empfänger ber Guter des neuen Bundes. Der vollkommene Hohepriefter fühnt und heiligt das Bolf (2, 17. 13, 12; vgl. 2, 11), dem Gottesvolfe bleibt die Berheißung der Sabbathruhe aufbehalten (4, 9); und daß man dabei nicht etwa an ein neu erwähltes Gottesvolk denken kann, erhellt nicht nur aus dem Kontext dieser Stelle, sondern auch aus 2, 16, wonach Christus sich des σπέρμα Άβρααμ annimmt. Diese Anschauung erklärt sich nicht nur daraus, daß der Berfaffer an judenchriftliche Leser schreibt, da zu seiner Zeit faktisch bereits mehr Heiden als Juden die chriftliche Gemeinde bildeten, sondern vor Allem baraus, bag er bas Bolf bes alten Bundes prinzipiell für die eigentliche Substang ber Gemeinde bes neuen Bundes halt. Wir fteben bier ganz auf dem Boden der urapostolischen Anschauung (§. 42. 44), wonach das Bolf Israel junächst als der eigentliche Träger des messianischen Beiles gedacht ift. Diese Anschauung folgt aber von felbst aus der Auffassung des messianischen Heiles als des neuen Bundes, der ja bem Bolke des alten Bundes zunächst verheißen war und die ihm gegebene Berheißung theils verwirklicht hat, theils verwirklichen foll. Nach 9, 15 find offenbar die Genoffen des erften Bundes die Berufenen; benn bamit fie die Berheifiung ber ewigen κληρονομία empfangen, ift ja im neuen Bunde eine Erlösung von den unter dem erften Bunde begangenen Uebertretungen eingetreten. Ebenso sind die κληφονόμοι της έπαγγελίας, welchen Gott ichon zu Abrahams Zeit feinen unwandelbaren Rath mit einem Gide

S. 163 meint, da auch die 9, 10 erwähnten Satzungen nur dis zur Zeit der Berbefferung auferlegt find, die ohne Zweifel bereits begonnen hat und die Befolgung jener nutlos macht (13, 9). Allerdings ist der Sat, daß mit der Aenderung des Priesterthums das ganze Gesetz geändert wird (7, 12), insosern von nicht genau zu bemessender Tragweite, als der νόμος häusig in unserem Briese das Gesetz, sosen es die Sühnanstalt einsetz, bezeichnet (§. 115, c. Anm. 8). Aber nicht ohne Absicht ist derselbe wohl so allgemein ausgedrückt. Die Rücksichten, aus welchen Paulus selbst noch das Festhalten am Gesetz von den Judenchristen forderte (§. 87, b), sind in dem geschichtlichen Gesichtskreise unseres Berfassers (§. 111, a) weggesallen, und in dem Maße, in welchem jede Anhänglichkeit an das alte Gesetz für die Leser gesahrbrohend geworden var, mußte die völlige Loslösung von demselben indicirt sein, welcher prinzipiell nichts mehr im Bege stand.

versiegelt hat (6, 17), alle Nachkommen Abrahams, mögen sie nun unter dem alten oder unter dem neuen Bunde leben. 1)

- b) Es erhellt aus 6, 12, daß die Erlangung der Berheißung auch jest noch für die Genoffen des Bundes an eine Bedingung gefnüpft ift. daß also nicht das Bolf Israel als solches, sondern, sofern es seine Bundespflicht erfüllt, das im neuen Bunde gewährte und garantirte Beil erlangt, wie bei Petrus (§. 44, a). Das ATliche Gottesvolf bildete bereits bas Hauswesen Gottes (oixos Isov), in welchem Moses als sein Jeganwr waltete (3, 2-5). Diejes Hauswesen Gottes bildet auch jett daffelbe 38rael, dem der Berfaffer und die Lefer angehören (v. 6: ov olnos couer queis), aber nur unter der Boraussetzung, daß sie an der Hoffnung des Bundesvolfes festhalten (ear - xaráoxwuer). Da dies aber voraussett, daß man Jesum als den Hohenpriester erkennt und bekennt, der die Erfüllung der Bundesverheißung ermöglicht (4, 14), so sind thatfächlich nur Die gläubigen Juden, die dies Bekenntnig haben, wirkliche Genoffen der vom Himmel her ergangenen Berufung (3, 1).2) Es folgt daraus von selbst, daß alle ungläubig bleibenden Israeliten aus der Gemeinschaft dieser Gottesfamilie ausgeschloffen sind, wie ichon Betrus lehrt (g. 42, b. 44, c). Darum wird der Unglaube v. 12 als Abfall von dem lebendigen Gott und seiner Gnade (12, 15, vgl. Deut. 29, 18) charafterisirt, auf welchen als auf eine Bosheitsfünde die Strafe der Ausrottung aus dem Bolte ftand (Rum. 15, 30). Das ungläubige Israel hat an bem Guhnopfer bes neuen Bundes und damit an dem Bunde felbst und der Berheifung. deren Erfüllung er bringt, feinen Theil mehr (13, 10-12), und eben darum geziemt den Gläubigen in Israel völlige Scheidung von ihm (v. 13). Daß aber der Berfasser, welcher die Judenchriften von dem Bande der nationalen und Rultusgemeinschaft mit ihren Bolfsgenoffen loszulöfen ftrebt, den Heiden nicht die Theilnahme an dem in Christo gegebenen Beil kann abgesprochen oder dieselbe an die Annahme des Gesetzes, d. h. an ihren Uebertritt zum Judenthum gefnüpft haben, liegt am Tage.3)
  - c) Der Grund, weshalb nicht das ganze Israel, sondern nur das

<sup>1)</sup> Benn Christus selbst das Haus der ATlichen Theofratie bereitet hat (3, 3), so muß dieselbe von Ansang an mit Bezug auf die durch ihn zu bringende Heilsvollendung begründet sein; und wenn das Leiden des ATlichen Gottesvolkes als eine Schmach Christi bezeichnet wird (11, 26), so liegt darin nicht nur, daß in jenem dieser angetastet wird, sondern nach dem Zusammenhange auch dies, daß in dem Begründer der Theofratie zugleich die Bürgschaft ihrer Bollendung ruht, welche alles Leiden des Gottesvolkes in Herrlichkeit verwandeln muß.

<sup>2)</sup> Die κλησις έπουράνιος erinnert an die άνω κλησις Phil. 3, 14. Im Uebrigen zeigt schon das Fehlen des Begriffes der Erwählung, daß wir es hier nicht mit dem technischen paulinischen Begriff der Berufung zu thun haben (vgl. §. 88,d), sondern mit dem ATlich-petrinischen (§. 45, d. Ann. 2). — 3) Die Stelle 2, 9 (vgl. v. 15) freilich besagt in dem Gedankenkreise unseres Briefes zunächst nur, daß Christus sür jeden, der zum Samen Abrahams gehört (v. 16), den Tod geschmeckt hat; und höchstens könnte man auß 5, 9 folgern, daß, wenn Christus Allen ein Urheber ewiger Errettung geworden ist, welche die dort gestellte Bedingung erfüllen, hierin indirekt die Ausschließung jeder nationalen oder gesetzlichen Bedingung liegt, obwohl eine solche Folgerung nach dem Zusammenhange nicht beabsichtigt ist. Allein, daß der Bersasser die Bollberechtigung der Heidenchristen im neuen Bunde anerkannt habe, kann nicht be-

gläubig gewordene an dem Heil des neuen Bundes Antheil hat, liegt barin, daß die messianische Bollendungszeit angebrochen ift, wie schon die urapostolische Predigt verkündigte, und daß alle Propheten für diese Zeit eine Sichtung geweiffagt hatten, in Folge derer nur ein Theil des Bolfes wirklich des messianischen Heiles theilhaftig wird (vgl. §. 42, c. 91, b). Gott hat in dem Sohne zu uns geredet am Ende (en Eoxárov) diefer Tage (1, 1), d. h. ber Tage des vormeffianischen Weltalters, und am Abschluß der dazu gehörigen Zeitperioden (Eni συντελεία των αίωνων) ist das vollkommene Opfer bargebracht, das die Sunde wirklich aufhebt (9, 26). Mit der Beschaffung einer vollgultigen Sündenvergebung ift aber die Verheißung, welche sich auf die Stiftung eines neuen Bundes bezog, erfüllt und damit die Zeit der Berbesserung angebrochen (v. 10: καιρός διορθώσεως), welche an die Stelle des vorbildlichen Sühninstituts das wesenhafte und an die Stelle des unvollkommenen erften Bundes ben vollkommenen neuen setzt. Der Opfertod Christi bildet also die Grenzscheide der beiden Weltalter; mit ihm ift für die Chriften die messianische Weltzeit (o aiwr uellwr) bereits angebrochen.4) Sie haben seine Rräfte bereits geschmeckt (6, 5), seine Güter (9, 11. 10, 1: τὰ μέλλοντα ἀγαθά), b. h. die mit dem Eintritt des neuen Bundes verheißenen, bereits empfangen, sie gehören ber οἰχουμένη μέλλουσα an, die Christo unterworfen ift (2, 5).5)

d) Obwohl mit der Erfüllung der §. 116, a erörterten Verheißung die messsianische Zeit gekommen ist, so warten doch auch die Glieder des neuen Bundes noch der Erfüllung der eigentlichen Vundesverheißung, und insofern ist auch für sie die messianische Vollendung noch zukünftig.6)

6) Ganz so fanden wir bei Betrus von dem Beginn der messianischen Vollendung (§. 44. 45), welcher sich auf Grund der Erscheinung des Messias (§. 48. 49) bereits

zweiselt werben, ohne daß man beshalb die in not. a besprochenen Aussagen so kinstlich, wie Geß, S. 478, umdeuten darf. Wie der Versasser freilich die Theilnahme der Heiden an dem Heile des alten Bundesvolkes sich vermittelt gedacht habe, darüber enthält unser Brief keine Andeutung. In einer Zeit, wo die überwiegende Wehrheit der Christen bereits aus ehemaligen Heiden bestand, kann er schwerlich mehr, wie Petrus (§. 44, d), dieselben in den Grundstock der Gemeinde aufgegangen denken. Eher dürste er mit Jacobus (§. 43, c) dieselben als ein neben dem alten Gottesvolk berusenes, neues Gottesvolk angesehen haben.

<sup>4)</sup> And nach Petrus ist die messanische Endzeit bereits angebrochen (§. 40, a. 48, a). Doch wird in unserem Briefe mit bestimmterer Beziehung auf die nach Riehm, S. 248 dem Philo fremde Lehre des späteren Judenthums von den beiden Bestaltern (vgl. §. 67, a) die Endzeit des vormessianischen (1, 1) von dem Beginn des messanischen unterschieden. Benn aber die driftliche Gegenwart bereits der aldo μελλων ist, so tann die Zeit des alten Bundes sehr wohl als der καιρός ένεστηκώς bezeichnet werden (9, 9), obwohl diese Zeit, in welcher das Borderzelt noch Bestand hatte, sür das dristlichen himmlischen Belt hat also diese Anschauung gar nichts zu thun. — 5) Auch die Gerechten des alten Bundes können an dem Heil dieser Zeit nur Antheil haben, sofern sie durch das Opser des neuen Bundes vollendet werden (11, 39 f.; vgl. 12, 23), das nach 9, 26 offendar rückwirsende Kraft hat, und so auch Glieder des neuen Bundes geworden sind. Es liegt hier der gleiche Gedanke zum Grunde, wie bei Petrus, wo alsen Berstorbenen das in Christo gegebene Heil angeboten sein muß, ehe im Gericht die Entscheidung über Verderben oder Errettung erfolgen kann (§. 50, d).

Offenbar ist in der Stelle 13, 14 (την μέλλουσαν [πόλιν] επιζητούμεν: vgl. 11, 16) diese Endvollendung als das himmlische Jerusalem gedacht nach einer in der judisch-paläftinensischen Theologie heimischen (vgl. Riehm, S. 248), also nicht philonischen Borftellung, welche die Boraussetzung in sich schließt, daß Israel als Bolf die Gemeinde der Bollendungszeit sei (§. 42, c). 7) Eigenthümlich ift aber unserem Verfasser, daß nach 12, 22 die Chriften bereits ju dem Berge Zion und ber um benfelben liegenden Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem, gekommen find. Es ist in dieser Anschauung jenes Ineinandersein von Gegenwart und Bufunft, Ibeal und Wirklichfeit ausgedrückt, welches ichon in der Lehre Seju vom Gottebreiche lag (§. 15, c), welches bei Petrus in seiner die Zukunft antizipirenden Hoffnung fich aussprach (§. 51, c) und bei Paulus in den alteren Briefen nur angedeutet (§. 96, b), in den Gefangenichaftsbriefen bereits in höherer Bollendung erschien (g. 104, d). Beil mit dem Eintritt des neuen Bundes jene Endvollendung vollfommen gesichert ift. ericheint dieselbe ideeller Beise bereits als gegenwärtig. Ja, es erinnert unmittelbar an den Ursprung jener Borstellung in der Lehre Jesu vom Gottesreiche, wenn die Chriften nach 12, 28 bereits im Begriff find, die βασιλεία ασάλευτος zu überkommen,8) obwohl dieselbe erst wirklich ins Dafein treten fann, wenn die Sagg. 2, 7 geweiffagte Erichütterung des himmels und der Erde eingetreten ift, mahrend der durch die bloke Erschütterung der Erde (Er. 19, 18) inaugurirte Reichsbestand des alten Bundesvolkes eben durch jene Weiffagung als ein vergänglicher charakterifirt wird (v. 26 f.).

## Zweites Kapitel.

## Der hohepriefter des neuen Bundes.

Bgl. Moll, christologia in ep. ad Hebr. scripta proposita. Halle 1854. 55. 59.

## §. 118. Der Meffias als der Cohn.

Jesus ist zur gottgleichen messianischen Weltherrschaft erhöht, weil er ber Sohn Gottes war.a) Der Name des Sohnes Gottes bezeichnet aber für unseren Berfasser bereits ein übermenschliches, ewiges, gottgleiches

vollzogen hat, unterschieden das Ziel jener Vollendung, das noch Gegenstand der Christenshoffnung bleibt (§. 50). Gerade so ist dei Paulus die Weissagung der Schrift einersseits in der Fülle der Zeit ersüllt (§. 73. 75), andrerseits bleibt auch die Israel gesgegebene Verheißung noch Gegenstand der Christenhoffnung (§. 97, d). — 7) hier ist also nicht von einer Idealwelt die Rede, in welcher die Heilszufunft von Ewigkeit her verwirtlicht ist, sondern die Vorstellung ist noch (im Unterschiede von Gal. 4, 26) eine rein eschatologische. Wenn diese himmlische Stadt bereits als begründet erscheint (11, 10), so besagt das nur, daß die Heilsvollendung in Gottes Rath bereits beschlossen, also für den Glauben bereits vorhanden ist. — 8) Nösgen, S. 120, der das Part. Praes. übersieht, behauptet, daß die Christen dieses Keiches bereits theilhaftig seien.

- Wesen. b) Dieses Wesen kann nur als eine Ausstrahlung der göttlichen Herrlichkeit gedacht werden, in welcher sich das göttliche Wesen vollkommen ausgeprägt hat. c) Der Sohn ist aber nur der messianische Weltherrscher geworden, weil er der selbstthätige Vermittler der Weltschöpfung gewesen ist und die Welt durch sein Allmachtswort erhält, wie er auch das Haus der Alttestamentlichen Theobratie bereitet hat. d)
- a) Der Verfasser unseres Briefes gehört nicht zu ben Augenzeugen des Lebens Jesu, aber er ift auch nicht, wie Paulus, einer besonderen Erscheinung des erhöhten Chriftus gewürdigt worden; sondern was er von ihm weiß, das hat er von den Augenzeugen auf zuverläffige Beise überliefert empfangen (2, 3). Diese aber verfündigen Jesum als den von den Todten ausgeführten (13, 20) und zum himmel erhöhten göttlichen Herrn (4, 14. 6, 20), ber nun ber Weiffagung Pfalm 110, 1 gemäß (1, 13) zur Rechten Gottes fitt (1, 3. 8, 1. 12, 2), d. h. feine Ehre und Weltherrschaft theilt. Darum wendet auch unser Verfasser ein Wort des A. T., das von dem xiocos-Jehova handelt und ihn als den Unwandels baren preift, unmittelbar auf Chriftum an (1, 10-12; vgl. Pfalm 102, 26-28), wie Betrus (§. 39, c. Anm. 3. 50, a) und Paulus (§. 76, b) thaten. Ja felbft, wo er auf bas irbifche Leben Jesu guruckblickt, erscheint ihm berselbe im Lichte dieser seiner Erhöhung als unser herr (7, 14. 13, 20) oder als der Herr schlechthin (2, 3).1) In seiner Erhöhung aber wird er, was jedenfalls noch über Rom. 9, 5 hinausgeht, ohne weiteres & Jeos angeredet (1, 8 f.), wie er denn auch 13, 21 mit einer Dorologie ge= priefen wird. Durch diefe feine Erhöhung zu einer gottgleichen Burdestellung, wie sie nur der Messias erlangen kann, ift fonstatirt, daß er fein anderer ift, als ber Sohn Gottes, b. h. bas nach der Weiffagung von Gott erwählte Organ zur Bollendung aller feiner Seilsrathschlüffe. Darum ift ber Inhalt des Befenntniffes, an bem die meffiasgläubigen Juden festhalten follen: Inoovs & vios rov 9200 (4, 14). Als Sohn war er ber lette und höchste ber Gottgesandten, in welchem Gott am Ende der vormeffianischen Weltzeit zu feinem Bolfe geredet hat (1, 1), und der barum von der Chriftengemeinde ale ber Gottgefandte ichlechthin bekannt wird (3, 1: δ απόσιολος — της δμολογίας ημών). Als Sohn ift er zum herrn über das haus der Theofratie (v. 6) gesetzt, in welchem Moses nur Diener war (v. 5), es ist ihm die olkovuévy uéddovoa unterworfen (2, 5), und er ift von Gott jum Erben über Alles gesett (1, 2),

<sup>1)</sup> Auf die älteste Verkündigung von Jesu weist es zurück, wenn Christus noch zehn Mal, d. h. eben so oft, als in sämuntlichen paulinischen Briesen zusammen, mit seinem irdisch=geschichtlichen Namen als Inσοδς bezeichnet wird. Daneben erscheint 3, 6. 9, 11 Χριστός oder häusiger δ Χριστός (3, 14. 5, 5. 6, 1. 9, 14. 24. 28. 11, 26) ganz als Nomen proprium, wie schon bei Petrus (§. 48, a. Ann. 1) und Paulus (§. 76, a. Ann. 1), und 10, 10. 13, 8. 21 Ίησοδς Χριστός, das wir außer bei Paulus und Vetrus auch bei Jacobus (§. 52, c. Ann. 4) sanden, nie aber das spezisisch paulinische Xριστός Ίησοδς. In den ATlichen Citaten und auch in eigener Rede des Versassers kommt χόριος, seltener δ χόριος (8, 2. 11. 12, 14) noch oft als Gottesname vor. Rur 13, 20 aber wird δ χόριος ήμαδν mit dem Fesusammen verbunden.

indem ber Bater ihm göttliche Macht und Berrschaft in dem ewigen

Messiasreiche (v. 8) übertragen hat.2)

b) Wenn Jejus als der Cohn jur gottgleichen Weltherrichaft erhöht mar, fo lag es für den schriftgelehrten Berfaffer, der das 21. T. nicht nach feinem ursprünglichen Ginne durchforschte, sondern nach der Borandeutung feiner driftlichen Vorstellungen in demfelben fuchte, nabe genug, barauf zu refleftiren, bag der Sohnesname, ben Jejus bereits im A. T. zum Eigenbesitz empfangen hatte (1, 4)3), indem dort der Messias als ber Sohn ichlechthin bezeichnet wird (Pfalm 2, 7. 2 Sam. 7, 14; vgl. 1, 5. 5, 5), das spezifische Wesen Jeju bezeichnen muffe, fraft beffen er zu diefer einzigartigen Burdeftellung gelangt mar. Darum ift ihm vlos ohne Urtifel bereits gang jur spezifischen Wesensbezeichnung einer einzigartigen Perjon geworden (1, 1. 3, 6). Wenn nun 7, 28 der zum Briefter bestellte Cohn ausdrucklich den zu Prieftern bestellten Menschen entgegengesett, und durch das xaines wv vios (5, 8) das menschliche Gehorsamlernen als etwas seinem Wesen ursprünglich Fremdes bezeichnet wird, jo liegt darin deutlich, daß biefer Name als folcher dem Berfaffer ein übermenschliches Wejen bezeichnet. Er erscheint dadurch junächst als ein Genosse der Engel, die ja auch übermenschliche Wesen sind; aber der einzigartige Rame des Sohnes schlechthin, der ihm als dem Erstgeborenen gegeben ift, (v. 6) bezeichnet sein Wesen als ein über bas ber Engel schlechthin erhabenes (v. 4 f.).4) Wenn nämlich nach 7, 3 Meldijedet badurch bem Cohne Gottes gleichgemacht ift, bag er nämlich in der typisch-prophetischen Darstellung des A. T. - weder einen Anfang der Tage noch ein Ende des Lebens hat, so bezeichnet der Sohnes-

<sup>2)</sup> Wenn daher ichon auf die Berachtung des Gesetzes Mosis Todesstrase stand, so steht eine viel schrecklichere Strase auf die Verachtung des Sohnes Gottes (10, 28 f.; vgl. 6, 6). Auch dei Paulus ist Christus erst durch seine Erhöhung in die volle Würde der Sohnschaft eingesetzt; doch bezeichnet er als das Erbtheil, das der Sohn vom Vater enupsangen, nicht sowohl die messtanische Herrschaft, als vielmehr die göttliche Herrschseit, an welcher er Antheil erlangt hat (§. 77, b. d).

<sup>3)</sup> Man fann zweifeln, ob der Berfasser darauf reflektirt hat, daß doch auch Israel im A. T. follektivisch als Sohn Gottes bezeichnet wird. Aber keinesfalls konnte das die einzigartige Bedeutung dieses Jesu ertheilten Namens abschwächen, da derfelbe dort nie einer einzelnen Berfon beigelegt wird. Die Stellen, in denen der theofratische König fo bezeichnet wird, gingen nach feiner Auffassung direkt auf ben Deffias, die Stelle Prov. 3, 11 mar zu den Chriften gerebet (12, 5), die erft in abgeleitetem Sinne Sohne Gottes find (2, 10). - 4) Freilich werden die Engel in ber Schrift ebenfalls als Gottesfohne bezeichnet (vgl. §. 17, b); aber doch niemals ein Einzelner von ihnen im spezifischen Sinne. Bielmehr ift nach 1, 6 der von ihnen anzubetende Sohn ber πρωτότοχος, was fich bemnach gewiß nicht auf fein Berhältniß zur ganzen Schöpfung (Riehm, S. 292) bezieht, fondern auf fein Berhaltniß ju ben himmlischen Gottesföhnen, nicht zugleich zu den menschlichen (Benschl., S. 305). Nach judischer Anschauung geht nämlich der volle Eigenbefitz des Baters allein auf den Erftgeborenen über, der Erft= geborene unter ben Gottesföhnen hat Alles empfangen, was bem Bater angehort, alfo auch fein einzigartiges Befen. Daber wird auch ber Sohnesname, ber bies Befen bezeichnet, durch das nendypovouyner v. 4 als sein Erbtheil bezeichnet. Gegen die unmögliche Beziehung bes Sohnesnamens auf die übernatürliche Erzeugung (hofmann) pal. Gef. S. 441 ff.

name ein anfangloses, ewiges und also gottgleiches Wesen. Er ist dem Verfasser also nicht mehr, wie sonst im A. und N. T., Bezeichnung eines einzigartigen Liebesverhältnisses zu Gott, sondern die auch sonst im N. T. vorkommende Anwendung des Sohnesbegriffes auf die ethische Wesensähnlichkeit mit Gott (§. 21,c. Ann. 1. §. 83,d) wird hier metaphysisch gewandt und macht den Sohnesnamen zur Wesensbezeichnung einer ewigen göttlichen Person, die wegen dieses ihres einzigartigen, alle Engel weit überragenden Wesens zum Messisch, d. h. zu dem die messianische Vollendung bringenden Gottesboten und zum Herrn der vollendeten Theotratie in der messianischen Weltepoche bestimmt ist.  $^5$ 

c) Allerdings war diese Deutung des Sohnesnamens an sich durch das A. T. nicht an die Hand gegeben; der Verfasser hat vielmehr das in der geschichtlichen Erscheinung des Messias Gegebene in die Weissaung von ihm zurückgetragen, wie es dei der Annahme einer direkt messianischen Weissaung überall geschieht. In den gegebenen Thatsachen lag aber für ihn, was er in dem ATlichen Sohnesnamen zu sinden glaubte, sosen ja durch die Erhöhung Iesu zur Theilnahme an der göttlichen Würdestellung konstatirt war, daß die von der Weissaung verkindete Person des Heilse mittlers durch ihr einzigartiges Wesen zu solcher Würdestellung besähigt sein müsse, wenn hier nicht eine gotteslästerliche Apotheose eines Menschen angenommen werden soll. Dieser Rückschluß von der messinischen Ershöhung Iesu auf das ursprüngliche Wesen dessen, den Gott zum Messias gemacht hat hat, liegt noch deutlich der wichtigsten christologischen Aussage

<sup>5)</sup> Es folgt hieraus, daß Gott 3, 2 nicht als Schöpfer Jefu (vgl. noch Definer, S. 298), sondern nur als der bezeichnet sein kann, welcher Jesum zum anostodos nat άργιερεύς της δμολογίας ημών (v. 1) gemacht hat (vgl. Geß, S. 444). Sollte bei ber wiederholten Anführung von Pfalm 2, 7 (1, 5. 5, 5) ein bestimmter Zeitpunft innerhalb ber irbifden Geschichte ins Muge gefaßt sein, wo Gott ihn fich zum Cohne gezeugt hat, fo konnte dies nach dem Zusammenhange mit 1, 6 nicht feine Taufe (Benfchlag, S. 304), nicht einmal feine Menschwerdung (hofmann), fondern nur der Zeitpunft fein, wo Gott durch die Prophetie ihn zum erften Male als den über die Engel erhabenen Sohn (v. 4) in die Belt einführte. Denn die Borftellung einer Zeugung bes Gottesfolmes ift unserem Berfaffer durchaus fremb. Allerdings versteht man bas es evog navres (2, 11) gewöhnlich davon, daß sowohl Chriftus als die Chriften ihren Ursprung aus Gott haben (vgl. noch Riehm, G. 366. Benfchlag, G. 305). Da aber im Folgenden bas Gemeinschaftsverhältniß Chrifti mit feinen Brudern (v. 12 f.) ausbrudlich auf Die Blutsgemeinschaft gurudgeführt wird (v. 14), und gwar mit bem Samen Abrahams (v. 16), deffen er fich als feiner Bruder annimmt (v. 17), fo tann v. 11, wenn nicht aller Busammenhang gerriffen werden foll, nur auf die gemeinsame Abstammung von Abraham geben (vgl. Geg, S. 428). Dazu tommt aber, daß auch fonft unferem Briefe Die Borftellung von einer Zeugung der Gottesfohne, Die durch Gott zur Berrlichkeit geführt werben (v. 10), vollständig fremd ift.

<sup>6)</sup> Die gangbare Annahme, daß die Vorstellung von dem ewigen göttlichen Wesen bes Sohnes aus der philonischen Logoslehre geschöpft, also die Vorstellung von einem a priori gedachten Wittelwesen auf Jesum übertragen sei, ist schon darum höchst unwahrscheinlich, weil der Logos dei Philo zwar πρωτόγονος υίος heißt, aber weder von der Welt als dem νεώτερος υίος, noch von den Engeln, denen er als δ πρεσβότατος (άρχάγγελος) beigeordnet wird, seinem Wesen nach verschieden erscheint (vgl. Riehm, S. 146 f., Geß, S. 487 ff., Schenkel, S. 323). Troudem hat Behschlag diese Vorstellung wieder erneuert, nur in der abgeblaßten Form, daß der Versasser die schultheologische

unferes Briefes zu Grunde (1, 3). Das Subjekt diefes Relativsates nämlich ift nicht ein präeristentes göttliches Mittelwesen, wie ber Logos, sondern der Cohn, in welchem Gott am Ende der vormessianischen Weltzeit geredet hat (v. 1), d. h. der zum Meffias Erwählte in feiner geschichtlichen Erscheinung, der, nachdem er sein Werk ausgerichtet (os καθαρισμόν ποιησάμενος), sich zur Rechten der Majestät gesetzt hat. Diese Aussage über die endliche Erhöhung des Sohnes soll nun offenbar burch ben eingeschalteten Partizipialjat motivirt werden, sofern aus ihm erhellt, wie das ursprüngliche Wefen deffen gewesen sein muß, ber gu folder gottgleichen Bürdeftellung erhoben werden fonnte. Er muß nämlich einerseits als ein vollkommen göttliches Wesen gedacht werden und andererfeits boch fo, daß dem Monotheismus badurch fein Gintrag geschieht. Dies ift aber nur der Fall, wenn der Sohn feinem urfprünglichen Befen nach so gedacht wird, daß der von der göttlichen Herrlichkeit ausstrahlende Glanz fich gleichsam in einem zweiten, gleich herrlichen Wesen konzentrirt hat, in welchem man nun dieselbe Berrlichfeit ichaut, beren Ausstrahlung es bervorgebracht hat (άπαίγασμα της δόξης)7), und daß sich so das ganze göttliche Wesen in ihm vollkommen ausgeprägt hat (xagantig tis υποστάσεως αίτοῦ).8)

Idee eines von Gott unterschiedenen Offenbarungsprinzips zwar aufgenommen, aber mit feiner rein menichlichen Unichauung von der Berfon Jesu im Grunde nicht zu bermitteln gewußt habe (S. 307 ff.). Dagegen erscheint ihm die Borftellung jenes Ruckschluffes als ein so ungeheuerlicher Widerspruch in sich felbst, daß er keinem vernünftigen Menichen zugetraut werden fann (S. 306). Ginen Grund dafür hat er freilich nicht angugeben vermocht; denn dag die Urapostel einen folden Rudfclug nicht gemacht haben, hat doch feinen Grund einfach darin, daß ihre Predigt von dem Erhöhten überhaupt noch nicht über das Wefen deffelben reflektirt; aber wie nahe er lag, haben wir bei Baulus (§. 79, a. b.) gesehen. - 7) Die Bilblichkeit dieses Ausbrucks, die schon burch ben Wechsel bes Bilbes im parallelen Ausbruck fonstatirt wird, verbietet burchaus anzunehmen, bag hier dosa in dem paulinischen Sinne einer himmlischen Lichtsubstang, in der fich Gott verfichtbart (§. 76, d), genommen fei. Bielmehr bezeichnet doga auch fonst in unserem Briefe, wo es nicht einfach Ehre heißt (2, 7. 9. 3, 3. 13, 21), nur die über den Cherubim thronende Herrlichkeit Gottes (9, 5); und wenn die doga auch den Gottesfohnen in der Endvollendung in Aussicht gestellt wird (2, 10), so geschieht es nur in dem allgemeinen Sinne, wie bei Betrus (§. 50, c. Unm. 6), und noch nicht in dem spezifischen Sinne, wie bei Baulus (§. 97, c). Es hat baber ber Ausbruck in 1, 3 auch nichts mit dem paulinischen elude voo Beod zu thun, das noch Riehm, S. 386 vergleicht und vollends Benichlag, S. 305, da dies auf die göttliche herrlichfeit des erhöhten Chriftus geht (vgl. §. 76, d. 103, d), und hier von dem erhöhten Chriftus (Weg, S. 437) icon aus sprachlichen Grunden nicht die Rede sein kann. Uebrigens zeigt die Art, wie unser Berfaffer hier auf ben Ursprung bieses gottgleichen Befens ressettirt, wie fern ihm bie die Vorstellung einer Zeugung aus Gott liegt. Bgl. Anm. 5. - 8) Kann man in Diefem über Baulus hinausgebenden Berfuche, bas Wefen bes Gottessohnes auf einen seinen Ursprung charafterisirenden Ausdruck zu bringen, immerhin den Anfang einer der alexandrinischen verwandten Spefulation sehen, so erhellt doch keineswegs, daß die hier gebrauchten Ausdrude aus ihr entlehnt find. Um meisten verwandt find noch die im Buch der Beisheit vorkommenden Aussagen über die göttliche vopla (7, 25 f.). Die philonische Bergleichung des Logos mit den durch Reflex der Sonne entstandenen Sonnenbildern (val. Riehm, S. 413) entbehrt ichon darum der Achnlichkeit, weil die Vorstellung des Reslexes sprachlich nicht in anabyaopa liegt. Wenn aber bei Philo

d) Wie 1, 3 die Erhöhung des Sohnes burch den Hinweis auf fein ursprüngliches Wesen, gerade so wird v. 2 seine Erhebung zum Erben über Alles (dv &3nxev xlnoovouov navrwv) dadurch motivirt, daß er ja auch es fei, durch welchen Gott die alwves gemacht hat, d. h. die Besammtheit beffen, mas die Weltzeiten erfüllt. Da die Erhebung Jesu zur gottgleichen Herrschaft über das All in ber apostolischen Berkundigung jedenfalls das Erste gewesen ift, so kann die durch das xai ausgedrückte Angemessenheit der Vermittlung der Weltschöpfung durch ihn zu dieser Thatsache nur das Motiv gewesen sein, von welchem aus jene Vorstellung fich gebildet hat. Der zum Herrn über das All Gemachte muß von vorn herein eine Beziehung zu diesem All gehabt haben. 9) Allerdings ist es auch hier in letzter Instanz Gott, burch welchen alle Dinge geworden sind (2, 10); aber wenn nach seiner Auffaffung von Pfalm 102, 26 Chriftus felbst die Erde gegründet hat und die himmel seiner hande Werk sind (1, 10), so ift durch diese über eine bloke Vermittlung hinausgebende Vorstellung von einer selbstständigen Thätigkeit des Sohnes bei der Weltschöpfung nur konstatirt, daß von jenem Abglang der göttlichen Gerrlichkeit (not. c) iede Beweifung dieser Herrlichkeit ebenso ausgesagt werden kann, wie von Gott felbst. Daher wird ihm auch, wie Gott felbst (11, 3), das göttliche Allmachtswort beigelegt, durch welches er das All fort und fort trägt und seine Erhaltung selbstthätig vermittelt (1, 3). Ebenso endlich, wie von seiner schließlichen Herrschaft über die Welt auf ihre Schöpfung und Erhaltung burch ben Sohn zurudgeschloffen wird, erscheint der Sohn, der als der messianische Herr über das Haus der vollendeten Theokratie gesetzt ift (3, 6), zugleich als der, welcher dies Haus der Theofratie von Anbeginn bereitet hat (v. 3), wenn auch Gott, der Alles

bie menschliche Seele geprägt ist mit dem Siegel Gottes, deren χαρακτής der ewige Logos ist, und wegen dieser Berwandtschaft ein απαύγασμα της μακαρίας φόσεως genannt wird (vgl. Riehm, S. 413 f.), so erhellt hieraus, daß die analoge Borstellung, die damit für den Logos gewonnen wird, gerade nicht sein einzigartiges Wesen ans-brückt. Uedrigens hat Riehm, S. 409 Analoges auch in der palüstinensischen Theologie nachgewiesen.

<sup>9)</sup> Daß bei ber Kombination in 1, 2 nicht die phisonische Logostehre maßgebend gewesen ift, zeigt eben 11, 3, wonach es tropbem mit Gen. 1, 3. Pfalm 33, 6 dabei bleibt, daß die Welt burd bas Schöpferwort Gottes in ihren fertigen Buftand verfett ift, also ber Sohn als Mittler bes Schöpfungswerkes feineswegs mit biefem Borte ibentifizirt wirb, zumal ihm ja 1, 3 felbst das Allmachtswort beigelegt wird. Benfchlag, S. 309 f. fchließt freilich baraus, ber Berfaffer behandle "feine Logosibee als ein theologisches Element, von dem man Gebrauch machen fann oder nicht", was doch offenbar eine Ausflucht ber Berlegenheit ift. Auch aus dem A. T. ift jene Borftellung nicht geschöpft; denn der xópios in Pfalm 102, 26-28 ware nicht auf Christum gebeutet (1, 10), wenn nicht die Weltschöpfung durch ihn dem Berfaffer vorher festgestanden hätte, ber sonst ben noptos des A. T. oft genug von Jehova versteht, ja nur biese eine bon ihm handelnde Stelle auf Christus bezieht und zwar dem Kontexte nach auch nicht um diefer, fondern um ber in v. 11 f. enthaltenen Ausjagen willen. Endlich wird man die Borftellung unferes Berfaffers auch nicht aus der paulinischen ableiten können, bie fid) nach §. 79, c. 103, b wesentlich anders vermittelt zeigt und die Mittlerstellung bes Sohnes im Berke ber Schöpfung viel reiner festhält.

hergestellt hat, ihm die spezifische Würdestellung seinem Hause gegenüber verliehen hat (v. 4 ff.). 10)

## §. 119. Der mejfianifche Dobepriefter.

Da der Messias, um die Verheißung des neuen Bundes zu erfüssen, ein Hoherpriester sein mußte, so mußte der Sohn Gottes sür kurze Zeit unter die Engel erniedrigt werden und seiner Brüder Fleisch und Blut annehmen, ihre Versuchbarkeit theilen.a) Er mußte aber zugleich sich als sündlos bewähren und in den höchsten Proben seinen Gehorsam und seinen Glauben vollenden.b) An Stelle des Priesterthums nach der Ordnung Aarons, welche sterbliche Menschen zu Priestern einsetzte, ist Christus von Gott als Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedes berusen, d. h. nicht traft menschlicher Abstammung, sondern fraft des unausschichen Lebens, das vermöge seines ewigen Geistes in ihm war.c) So allein konnte er ein unwandelbares Priesterthum empfangen, wie es ihm Gott durch einen unverdrüchlichen Sid zugesichert hat, und wie es ihn zur bleibenden priesterslichen Fürbitte befähigt.d)

a) Die Betrachtung der Erscheinung des Gottessohnes auf Erden, welche vom Gesichtspunkte seines uranfänglichen Seins aus als ein eiosexessac eis ror xósuor bezeichnet wird (10, 5), ist wesenklich bewingt durch die Art, wie unser Berfasser den messsänischen Beruf Christiaufsät. Ift das Christenthum wesentlich der neue Bund, so bedarf es auch eines neuen Bundesmittlers  $(12, 24: \deltaia Inxistent)$  véas  $\mueologistent$  vgl.  $(12, 24: \deltaia)$  véas  $\mueologistent$  value véas véas  $(12, 24: \deltaia)$  véas  $\mueologistent$  vellen Boltent value véas véas  $(12, 24: \deltaia)$  véas  $\mueologistent$  value véas véas  $(12, 24: \deltaia)$  véas (12

<sup>10)</sup> Auch zu der Ausfage 3, 3 bietet zwar die Wirksamkeit Chrifti im alten Bunde, wie sie Paulus sehrt (§. 79,c), eine Parallese, aber keine, die auf eine unmittelbare Aneignung paulinischer Iven schließen ließe.

<sup>1)</sup> Die Beziehung dieser Worte auf das geschichtliche Auftreten Christi, den Antritt seiner öffentlichen Laufdahn (Schenkel, S. 324, Nösgen, S. 124. 33) würde voraussetzen, daß auch in unserem Briefe Christus als zu der Sünderwelt als solcher kommend gedacht ist, während doch stets nur seine Bestimmung für Israel hervorgehoben wird (§. 117,a); sie entspricht dem Inhalte des Folgenden nicht, da das Selbstopfer Christi wohl als Absicht seines Erscheinens auf Erden, aber nicht als der Zweck seines öffentlichen Auftretens gedacht sein kann; und sie raubt dem weder in diesem Berse noch im vorigen genannten Subjekt seine nähere Bestimmung, welche nur in dem auf Christum allein bezüglichen Hineinkommen in die Welt (aus einem höheren Dasein) liegen kann. Der Verfasser denkt also bei seiner messianischen Deutung des Psalmes in ihm den Messias selbst redend, wie der Prophet ihn im Geist bei seiner bevorstehenden Wenschwerdung reden gehört hat.

priefter des neuen Bundes sein. Der spezifische Inhalt unseres Befenntniffes ift barum nicht nur, daß Jefus der Gottgefandte ichlechthin, sondern daß er zugleich Hoherpriefter ift (3, 1; vgl. 4, 14).2) Run ift es aber für den Hohenpriefter nach 5, 1 f. wesentlich und nothwendig, daß derselbe aus Menschen genommen sei und an der menschlichen Schwachheit theilnehme, damit er mit einer leidenschaftslosen, gegen die Sünder mild gestimmten Gemüthsverfassung (μετοιοπαθείν) sein Amt (rà ngòs iov Seov) zu ihrem Beften verrichten könne. Dies konnte aber ber Sohn Gottes, den schon sein Rame als ein übermenschliches, über alle Engel erhabenes, gottgleiches Wefen charafterifirt, nur, wenn er, für furze Zeit unter die Engel erniedrigt (2, 9), ein schwacher und geringer Menschensohn wurde, wie es Psalm 8, 5 f. geweiffagt ift (2, 6 f.). Das irdisch=menschliche Leben des Gottessohnes erscheint also als eine um seines meffianischen Berufes willen ihm von Gott auferlegte Erniedrigung. 3) Rraft gemeinsamer Abstammung hatte er nach v. 14 auf ganz entsprechende Weise (παραπλησίως) Theil an dem allen Abrahamstindern gemeinsamen Blut und Fleisch, d. h. an der materiellen Substanz ihrer todesfähigen Leiblichkeit). 4) Damit er aber auch ein mitleidiger Hoherpriester sei, mußte er in Allem (xarà návra) seinen Brüdern gleichgemacht werden (v. 17); und dies konnte nur geschehen, wenn er in allen Stücken zag' δμοιότητα versucht wurde, weil er so allein Mitleid haben konnte mit

<sup>2)</sup> Diefe mit den Grundanschauungen unseres Briefes aufs Engste gusammenhängende Jdee ift ihm durchaus eigenthümtich. Paulus hat fie nicht; und daß das Logospriefterthum bei Philo wegen feiner lediglich metaphpfifch fpefulativen Bedeutung etwas gang anderes ift, hat Riehm (S. 662-669) überzeugend dargethan. Nur als Soherpriefter fann Jejus der Burge des befferen Bundes fein, welcher die Erfüllung der im Bundesverhaltniß gegebenen Berheißung gemahrleiftet (7, 22). - 3) Gine Bermittlung zwischen den Ausfagen über das uranfängliche göttliche Wefen des Sohnes und fein reinmenschliches Leben in feinen Erdentagen fehlt also dem Bebräerbrief durchaus nicht, wenn fie auch ber Theologie Benichlags (S. 308) nicht genügt. Bon ber Idee eines urbildlichen Menfchen, die nach ihm in 2, 6 vorliegen foll, weiß der Berfaffer freilid, nichts. Wenn aud diefe Erniedrigung nicht ausbrücklich, wie bei Paulus (§. 79, c. 103, c), als freiwillige Selbstentäußerung dargestellt wird, so wird doch v. 11 aus ATlichen Stellen, in welchen der Berfaffer den Propheten im Ramen des Meffias rebend benkt (v. 12 f.), gefchloffen, daß er fich nicht ichamt, die Rinder Abrahams feine Brüder zu heißen, was jedenfalls zeigt, daß er sich willig in die dadurch herbeigeführte Situation gefügt hat. Daß er aber felbft jum Samen Abrahams gehörte, wie das Bolf, deffen Priefter er geworden, zeigt v. 11 (vgl. v. 16 f. und dazu §. 118, b. Unm. 5). - 4) Der Zusammenhang zeigt, daß es hier nicht etwa darauf ankam, den Umfreis beffen zu beschreiben, was ihm von menschlicher Natur eigen war, sondern lediglich barauf, hervorzuheben, daß er zum Zweck seiner ben Tod erfordernden Berufserfüllung (iva dià ron Javárov —) diese todesfähige Leiblichkeit angenommen hatte. Wegen der abweichenden Bedeutung der oapt bei Paulus darf übrigens Rom. 8, 3 nicht ohne weiteres mit 2, 14 gleichgestellt werden, wie noch Riehm, S. 388 thut, und eben so wenig das er δμοιώματι ανθρώπων (Phil. 2, 7) mit 2, 17, weil hier jedenfalls an die vollkommene Aehnlichkeit, d. h. Gleichheit (wie 9, 21) zu benten ift. Sachlich aber ift natürlich die odof Chrifti auch bei Paulus leidens- und todesfähig (§. 78,c). An Petrus erinnert die Art, wie nadeir gern vom Tode selbst (9, 26. 13, 12; vgl. 2, 9: το πάθημα τοῦ θανάτου) fteht (vgl. §. 49, a).

ihren Schwachheiten (4, 15). Dies ift durch das Leiden (2, 18) gesichen, für das auch sein Fleisch so empfänglich war, daß er in den Tagen seines Fleisches nur mit Angstgeschrei und Thränen um Errettung aus

bem ihm bevorstehenden Tode fleben konnte (5, 7).

b) Wenn der Hohepriefter des alten Bundes nicht nur an der Ber= suchbarteit Untheil hatte, sondern auch an der sündhaften Schwachheit, die ben damit gegebenen Bersuchungen unterlag (5, 2. 7, 28), so befähigte ihn das freilich einerseits gang besonders, mit den Schwachheiten seiner Brüder Mitleid zu haben; aber andererseits hinderte es ihn nach §. 115,0, ein vollkommener Soherpriefter zu fein. Bei dem Sohenpriefter des neuen Bundes aber war nicht nur jene Sympathie durch feine Leidensfähigkeit und Bersuchbarkeit sicher gestellt, sondern er war auch heilig und unbefleckt von Sünde (v. 26: δσιος, ἄχαχος, άμίαντος; vgl. 9, 14: ἄμωμος). Er ward wohl versucht, doch ohne Sünde (4, 15), mas nicht heifit, daß er jede Berjuchung überwand, sondern daß auch keine eigene sundhafte Regung ihn versuchte. Bei seinem Gintritt in die Belt sprach er es als feinen Lebensgrundsatz aus, ben Willen Gottes zu thun (10, 7. 9 nach Pfalm 40, 8 f.; vgl. 2, 13b); und obwohl diefer Gehorfam mit feinem Sohnsein an fich gegeben war, hat er doch, wie jeder Mensch, Gehorsam gelernt (5, 8), indem er die immer ftarteren Proben des Gehorsams. welche ihm das Leiden auferlegte (vgl. v. 7), bestand. Er war treu in seinem Beruf (2, 17. 3, 2) und vertraute auf Gott (2, 13); denn er hat als der Heerführer in der Reihe der Glaubensmufter den Glauben in seinem Leben zur Bollendung gebracht, indem er den thatsächlichen Widerspruch der Sünder und die Schmach des Rreuzestodes (vgl. 13, 12 f.) im Blick auf die ihm bevorstehende Freude erduldete (12, 2 f.:  $\delta$   $\tau \tilde{\eta} s$   $\pi i \sigma \tau \epsilon \omega s$   $\dot{\alpha} \alpha \chi \eta \gamma \dot{\alpha} s$   $\kappa \alpha i$   $\tau \epsilon \lambda \epsilon \iota \omega \iota \eta s$ ). So geziemte es Gott, ihn durch Leiden zu vollenden (2, 10), b. h. ihn zu der fittlichen Vollkommenheit zu führen, die ihm nach v. 9 die himmlische Krone verschaffte. Denn nur, nachdem er durch jenes Gehorsamlernen, deffen Gipfelpunkt die Er-

<sup>5)</sup> Allerdings ift es zunächst das Bedürfniß, in Chrifto die Erforderniffe des vollfommenen hohenpriefters aufzuweisen, mas ben Berfaffer veranlagt, auf bas irbifchmenichtiche Leben Chrifti nach feinen verichiedenen Beziehungen einzugehen. Bielleicht fam das Intereffe hingu, den Anftog, welchen die Lefer an der niedrigen und leidenspollen Geftalt beffelben nahmen, ju beben und ihnen burch bie Burudführung berfelben auf die wesentlichen Erfordernisse seines Messiasberufes die innere Nothwendigkeit derfelben zu vermitteln. Allein feine Ausführungen über biefen Bunkt zeigen deutlich, daß ihm ein reicheres Material von anschaulichen Details aus bem Leben Jefu gu Gebote ftand, als dem Apostel Paulus (§. 78, a), und biefes fann er nur aus ber Ueberlieferung der Urapoftel geschöpft haben. Erhellt auch nicht mit Nothwendigfeit aus feiner wiederholten Erwähnung der Bersuchung Chrifti, daß ihm babei die Berfuchungsgeschichte aus ber altesten lleberlieferung vorschwebte, so ift es boch überwiegend wahrscheinlich, daß 5, 7 auf das Gebet in Gethsemane anspielt, durch bas er bom Todesgrauen (nicht: feiner Frommigfeit wegen, wie Benfchlag, G. 302 wieder will) errettet wird. Namentlich aber zeigt fich in der wiederholten hinweisung auf Chrifti vorbilbliche, vollfommene Bewährung in Gehorfam und Glaube, baß ihm anders als dem Apostel Paulus die auf eigener Anschauung ruhende urapostolische Berkundigung von ber Sündlosigkeit Jesu (§. 46, d) gegenwärtig war (vgl. auch die Rotiz 13, 12 und die Anspielung auf Marc. 15, 34 in 2, 9).

bulbung des Kreuzestodes war, vollendet worden, konnte er als der in seiner eigenen Sündenreinheit bewährte Priester der Urheber einer ewigen Errettung (5, 9), der  $d\varrho\chi\eta\gamma ds$   $t\eta s$  swe $t\eta e(as)$  (2, 10) werden, weil er im Gegensatz zu den mit Schwachheit behafteten menschlichen Priestern der für ewig vollendete Sohn war (7, 28).

c) Als ein zweites Erforderniß zum Hohenpriesterthum nennt der Berfasser, daß einer sich diese Ehre nicht selbst genommen haben barf, sondern dazu berufen sein muß, wie Aaron (5, 4). So hat auch Christus sich nicht eigenmächtig zu der Ehre erhoben, Hoherpriefter zu werden, fondern er ift von Gott felbst, welcher ihn für seinen Sohn und schon damit solcher Ehre würdig erklärt hatte, ausdrücklich in dem (messianisch gedeuteten) Pfalm 110 jum Hohenpriefter nach ber Ordnung Melchifedets berufen (5, 5 f.) und als solcher angeredet worden (v. 10). Damit war benn freilich die für die messianische Zeit nothwendige Aenderung der früheren Priesterordnung (g. 116, a) eingetreten; denn Jesus ist nicht aus bem Stamme Levi entsproffen wie die nara the rager Aagwe berufenen ATlichen Priefter, sondern aus dem Stamme Juda, welchem das mojaifche Gefetz keine priesterliche Prarogative beilegt (7, 13 f.). Es ist aber damit nicht etwa der Stamm Juda in die Rechte des Stammes Levi eingetreten; benn Jesus ift nicht als Nachkomme Juda's, sondern nach der Ordnung Melchisedeks berufen?), und damit überhaupt der Unvollkommenheit des levitischen Briefterthums abgeholfen, welche daffelbe an fleischliche Abftammung knüpfte (g. 115,c). Denn wie Melchisedek, der in der Darftellung der Schrift weder Bater noch Mutter noch überhaupt einen Stammbaum hat (v. 3), nicht Priefter geworden ift in Rraft der Norm eines fleischlichen Gebotes (κατά νόμον έντολης σαρκίνης), das etwa an fein Geschlecht das Priesterthum knüpfte: so ist Christus ein andersartiger Briefter xarà the ouocornta Medgioedex eben dadurch, daß er es xarà

<sup>6)</sup> Die Bollenbung des sündlosen Gottessohnes konnte natürlich nicht, wie die der sündhaften Menschen (§. 115, c), in der Reinigung von der Schuldbessechung bessehen, sondern nur in der Bewährung seiner sittlichen Bollkommenheit unter den höchsten Proben; es kann aber daher natürlich auch nicht von der Anwendung des Begriffs dei Christo zurückgeschlossen werden auf die bei den Gläubigen (Benichlag, S. 319), die eben auf dem Wege sittlicher Berufung zur Vollkommenheit nicht zu gesangen vermögen. So ergiebt sich der doppelte Sinn der τελείωσις in unserem Vriese aus seiner verschiedenen Anwendung von selbst. Böllig kontextwidrig ist aber die Zusammensassung der sittlichen Vollendung und des jenseitigen δοξάζεσθαι (vgl. Riehm, S. 432 fs., Geß, S. 435) in diesen Begriff; und welcher exegetischen Künste es bedarf, um den Begriff der sittlichen Vollendung ganz daraus hinweg zu deuten, beweist der Versuch Kösgens (S. 126 f.), besonders in 7, 28, wo der Gegensat der àσθένετα zeigt, daß es sich um die vollständige leberwindung jeder aus der menschlichen Schwachseit resultivenden Versuchung handelt, die den dauernden Zustand einer über sie ershabenen Vollendung herbeisührt.

<sup>7)</sup> Daß dies aber eine höhere Ordnung des Priesterthums sei, erhellt schon daraus, daß Melchischef von Abraham selbst den Zehnten empfing, während die levitischen Priester nur von seinen Nachkommen den Zehnten empfangen (7, 4—7) und auch nur als sterbliche Menschen während ihrer Lebenszeit (v. 8), ja daß Melchischef in Abraham gewissermaßen dessen Sohn Levi selbst, den Zehntempfänger, bezehntet hat, da dieser damals noch in seines Baters Lenden war (v. 9 f.).

δύναμεν ζωῆς ἀκαταλύτον, d. h. in Kraft eines unzerstörbaren Lebens geworden ist (v. 15 f.). Ein solches freilich besaß Jesus nicht in Folge seines ursprünglichen Wesens, da er ja nach not. a seinen Brüdern gleich geworden war und ihre todesfähige Leiblichkeit angenommen hatte, wohl aber vermöge des πνεῦμα αἰωνιον, das ihm jene unzerstörbare Lebensstraft verlieh, die ihn fähig machte, in seinem hohenpriesterlichen Berufe den Tod zu erleiden und dann doch als der ewige Hohepriester fortzuleben (9, 14).8)

d) Damit war auch die dem alten Bunde anhaftende Unvollfommenbeit, wonach er sterbliche Priefter einsetzte und fo das Briefterthum zu einem beständig wechselnden machte (7, 23), im neuen Bunde beseitigt. Wie Melchijedet in der inpischen Darstellung der Schrift, welche weder von seinem Lebensende, noch von dem Aufhören seines Priefterthums redet, lebt (v. 8) und Priester bleibt eis to denvexés (v. 3), so wird auch der mejfianische Hohepriefter Bjalm 110, 4 diefer meldisedefischen Ordnung entsprechend als legedes els tor alova bezeichnet (v. 17), er hat also das Briefterthum als eines, das nicht mehr von Ginem zum Anderen übergebt (v. 24: ἀπαράβατον). Das zeigt die Pfalmstelle auch dadurch, daß sie Gott ihm bas Priefterthum mit einem Gibe gufichern läßt, bergleichen bei den levitischen Hohenvriestern nicht vorkommt (v. 20 f. 28); und dieser Eid zeigt seinem Wesen nach (vgl. 6, 16 f.) ben göttlichen Rathschluß, welcher den Hohenpriefter des neuen Bundes einsett, als einen unabander= lichen, weshalb auch der unabanderliche Bund, beffen Burge er geworben. beffer mar als der alte, der schließlich als ungenügend abgeschafft werden mußte (7, 22). Auch feine Gundlofigteit, die ihn zu unausgefetter priefterlicher Funttion befähigt, fofern er nie durch eigene Beflectung genöthigt wird, seine Funftionen für Undere ju unterbrechen und erft für sich selbst zu fungiren, garantirt ihm ein kontinuirliches und insofern unwandelbares Priefterthum (v. 26-28). Vor Allem aber ift er burch biefes ewia bleibende Briefterthum befähigt, uns vollgültig zu erretten, meil er allezeit lebt, um fürhittend für uns einzutreten (v. 25, val. Rom. 8, 34). Die Fürbitte Chrifti ift also bier, der Grundanschauung des Berfaffers ent= fprechend, als priesterliche Funktion gedacht, durch die er uns bleibend den Zutritt zu Gott vermittelt (τους προσερχομένους δι' αὐτοῦ) und unfer Lobopfer beständig vor Gott bringt (13, 15: δι' αὐτοῦ ἀναφέρωμεν θυσίαν αἰνέσεως).

<sup>8)</sup> Auch hier also, wie in der urapostolischen Verkindigung (§. 48,c) und bei Paulus (§. 78, d), ist die höhere Seite des Wesens Christi in seinem irdischemenschlichen Leben, frast welcher er durch den Tod nicht zum Schattenseben des Hades, sondern durch die Ausertschung (13, 20) zu dem ewigen himmlischen Leben einging, das ewige und daher göttliche πνεδμα, wobei nicht erhellt, ob dasselbe als in der Tause empfangen oder als konstitutiver Faktor seines Wesens gedacht ist. Allerdings ist der Geist 9, 14 nicht als Geist Gottes, sondern nur seiner (göttlichen) Dualität nach als ewiger bezeichnet; aber darum mit Riehm, S. 526 an ein menschliches πνεδμα zu denken, das die göttliche Eigenschaft der Swizseit in sich trägt, entspricht wohl der dogmatischen Vorstellung einer gottmenschlichen Natur Christi, aber schwerlich der Denkweise des Hebraervieses. Gegen die Mißdeutung Hofmanns, wonach das unausschälliche Leben und der ewige Geist von dem erhöhten Christus ausgesagt sein soll, vgl. Geß, S. 446 fi.

### §. 120. Der Sohepriefter im Allerheiligften.

Bei seiner Erhöhung zum Himmel hat Christus die spezifisch hohepriesterliche Funktion vollzogen, indem er in das urbildliche Allerheiligste eingegangen ist. a) Dort mit den Engeln die himmlische Gottesstadt dewohnend, ist er doch als der Herrscher der messianischen Weltzeit über sie als die dienstdaren Geister in der vormessianischen Weltzeit über sie als die dienstdaren Geister in der vormessianischen Weltzeit über sie als die dienstdaren Geister in der vormessianischen Weltzeit über sie als die dienstdaren Geister in der vormessianischen Versähler ein ewiger König, obwohl sein königliches Walten unserem Versässer immer wieder mit seinem hohenpriesterlichen zusammensließt. c) Dennoch wird dieselbe, obwohl sie seinem ursprünglich gottgleichen Wesen entsprach, als eine von Gott ihm verliehene Besohnung betrachtet. d)

a) Was den Hohenpriester des alten Bundes spezisisch von den anderen levitischen Priestern unterscheidet, ist, daß er allein jährlich einmal ins Allerheiligste geht, um die Entsündigung des Boltes zu volldringen (9, 6 f.; vgl. v. 25). War Zesus also wahrhaft Hoherpriester geworden und nicht nur Priester überhaupt, so muß auch er ins Allerheiligste (eżs rò ἐσώτερον τοῦ καταπετάσματος) gegangen sein (6, 19 f.). Nun war aber das Allerheiligste der Stiftshütte nicht die Wohnung Gottes selbst, sondern nach Ex. 25, 40 (vgl. Act. 7, 44) nur ein Abbild der himms lischen Wohnung Gottes 1), wie er sie dem Moses auf dem Verge gezeigt hatte (8, 5); und auch von dieser Seite her zeigte sich, daß der ATliche Priesterdienst, der diesem gewidmet war, nur ein unvollskommener, vordildlicher sein konnte. Christus aber, der in den Himmel selbst eingegangen (9, 24), ist nun λειτουγγός im himmlischen Heiligsthum (8, 2), wo er als großer Priester sungirt (10, 21). Daraus, daß diese Erhöhung zum Himmel erst Christum vollkommen als Hohens

<sup>1)</sup> Die eigentliche Bohnung Gottes ift nach ATlicher Borftellung ber himmel (Bfalm 11, 4. 18, 7. 29, 9. Mid). 1, 2. Hab. 2, 20) oder nach der Borftellung von mehreren himmeln (vgl. 2 Kor. 12, 2. Eph. 4, 10) genauer das über allen himmeln, die gleichsam seinen Borhof und bas Beiligthum bilden, befindliche himmlische Allerheiligste. Die niederen himmelsräume, die Chriftus bei feiner Erhöhung durchschritt (4, 14) und im Bergleich mit welchem er όψηλότερος geworden ift (7, 26), werden 9, 11 ausdrücklich als das größere und vollkommenere Borderzelt (Beiligthum) bezeichnet, bas nicht mit Banden gemacht ift, ja nicht einmal zu ber gegenwärtigen Schöpfung gehört (od ταύτης της κτίσεως). Dagegen wird der höchste himmel selbst v. 24 in den Gegensatz gestellt zu bem mit Sanden gemachten Allerheiligsten (ra arra im eminenten Sinne, wie v. 8 u. ö.), das nur αντίτυπα των αληθινων (άγίων; vgl. v. 23: τα ύποδείγματα τῶν ἐν οὐρανοίς) war und v. 1 τὸ ἄγιον κοσμικόν heißt. Auch biefe echt ATliche Vorstellung hat mit dem alexandrinischen 260405 vontos durchaus nichts zu thun, wie Benfchlag wieder annimmt (S. 291), da die Anschauung, wonach die Bobnung Gottes felbst mit ihren Borhöfen einer anderen Schöpfung angehört, als der Gen. 1 geschilderten, nur die Erhabenheit jenes urbildlichen heiligthums veranschaulichen, und nicht eine fosmische Theorie des Berfaffers entwickeln foll, wie deutlich aus 8, 2 erhellt, wonach jenes himmlische Heiligthum und die wahrhaftige suny Gott selbst und nicht ein Mensch hergerichtet hat.

priester charakterisirt, erklärt sich, warum in der Lehrweise unseres Brieses gerade umgekehrt, wie bei Paulus, die nur 13, 20 erwähnte Auserweckung Christi soweit hinter seine Erhöhung zum Himmel zurücktritt. In ihr erst bewährte sich vollkommen seine Gleichheit mit, wie seine Erhabenheit über den Hohenpriester des alten Bundes im Unterschiede von den Priestern überhaupt.<sup>2</sup>)

b) Mit dem Eingange in das himmlische Allerheiligste ist der Mittler des neuen Bundes (12, 24) ein Bewohner der himmlischen Gottesstadt geworden (v. 22), in welcher das himmlische Heiligthum liegt, wie das irdische in dem irdischen Ferusalem. Dort wohnen mit ihm die Myriaden, d. h. der Engel unzählbare, in ewiger Freude Gott preisende Fest-versammlung (v. 22 f.), über die er durch seine Erhebung zum göttlichen Thronsitz nun vollends (vgl. schon §. 118, d. Anm. 4) zu einer sie unsendlich überragenden Weltstellung gelangt ist (1, 3 f.), wie schon die Urapostel (§. 50, a; vgl. §. 19, d) übereinstimmend mit Paulus (§. 104, a) sehren. Während er zu gleicher Ehre und Herrschaft mit Gott gelangt ist, sind die Engel Diener (Lectoveyoć), deren sich Gott bedient bei seinem Walten in der Natur, indem er sie in Winde und Feuerslammen verwandelt (v. 7 nach Psalm 104, 4). Sie sind dienende Geister

<sup>2)</sup> Dag 9, 12 an eine fichtbare himmelfahrt gedacht fei (Riehm, S. 347), erhellt nicht, da dort feine Erhöhung lediglich als einmaliges Eingehen in das Allerheiligste vorgestellt wird. Dit Recht aber hat Riehm die noch von Megner (S. 297 ff.) und Schenfel (S. 335) vertretene Unficht zurudgewiesen, wonach erft mit dem Eingange Chrifti ins Allerheiligste das Hohepriefterthum Chrifti beginnt (vgl. auch Beg, S. 460). Die Stelle 8, 4 f. fagt nur, daß bas vorbildliche Beiligthum auf Erden feine eigenen Priefter hat, und darum Chriftus nur in einem anderen, dem himmlischen (v. 2), funktioniren fonnte, ichließt aber nicht aus, daß er außerhalb des Beiligthums icon priefterliche, ja hohepriefterliche Funktionen vollzogen hat. Das Eingehen ins Allerheiligste ift nur diejenige hobepriefterliche Funktion Chrifti, an welcher fich fein Sobepriefterthum als folches definitiv bemährt; aber er ift von vorn herein als Hoherpriefter eingefett (5, 4-6) und hat bereits bei feiner Selbstopferung als folder fungirt (val. Riehm, S. 477). Dagegen ift es unrichtig, wenn Riehm behauptet, er fei erft burch feine Erhöhung Soberpriefter nach ber Beise Meldisebets geworden (S. 479). Rein Bug in bem tupischen Meldijedetbilde weift auf bas Eingehen ins Allerheiligfte bin, ja nicht einmal auf das Sobepriefterthum in feinem Unterschiede vom Priefterthum, weshalb auch das lepeos der Bfalmftelle (110, 4) vielfältig beibehalten wird. Der nach §. 119,c dem Meldifedetbilde entlehnte Bug des unauflöslichen Lebens und des badurch ermöglichten ewigen Priefterthums wurde nur die Auferweckung, aber nicht die Erhöhung jum himmel fordern. Die redeiworg aber (5, 9. 7, 28) hat weber mit dem Melchisedetpriefterthum, noch mit der Erhöhung jum himmel etwas ju thun (vgl. §. 119, b. Unm. 6).

<sup>3)</sup> Benn Benfchlag, S. 293 hieraus immer noch darauf schließt, daß der Bersasser fie nicht für ernstliche Persönlichkeiten, sondern vielmehr für personisicirte Naturskräfte gehalten hat, so versennt er den Sinn dieser auch sonst dem palästinensischen Judenthum (vgl. Riehm, S. 656) eigenen Borstellung. In den von den Auslegern beigebrachten rabbinischen Stellen bezieht sich diese Bandlung lediglich auf die Ersicheinungsform, die dei Geistern natürlich wechseln kann, weil sie als solche keine Ersicheinungsform haben. Allein wenn durch diese Bandlungen der Bechsel der Naturerscheinungen hervorgerusen wird, so zeigt sich freilich, daß der Unwandelbare, der die aanse Natur geschaffen und ihre größte Bandlung selbst hervorbringt (1, 10. 12), uns

(\tauveumara leitovequea), aber ihr höchster Zweck liegt barin, daß sie Gott in seiner auf die Errettung der Menschen abzielenden Wirksamkeit dienen (v. 14). In diesem Dienst haben sie bereits die mosaische Gesezebung vermittelt (2, 2).4) Un dem von Christo gebrachten Heil shaben sie keinen Theil (v. 16), weil sie als Bewohner der himmlischen Gottesstadt desselben nicht bedürfen; und wie die messianische Weltzeit über die vormessianische, so ist natürlich der Herr sener (v. 5) über die Diener Gottes in dieser unendlich erhaben. Dies wird zur vollen Erscheinung kommen, wenn dei seiner Wiederkunst, die auch sonst unter dem dienenden Geleit der Engel ersolgt (§. 19, d. 64, a), die Engel Gottes ihn ansbeten (1, 6).

c) Wie das himmlische Allerheiligste zugleich der Thronsaal Gottes ift, wo er als der Allwaltende seinen Sit hat (4, 16), so ift auch der Eingang Christi in basselbe zugleich eine Erhebung zum göttlichen Thronsit (12, 2). Wenn es nun in der Berheißung Pfalm 110, 1, die hier, wie §. 19, c. 39, b, direft auf Chriftum angewandt wird, heißt, der Meffias folle sich zur Rechten Gottes feten, bis diefer ihm alle Feinde zum Schemel feiner Fuße gelegt habe (1, 13): fo verfteht das unfer Berfaffer nicht nach der Lehre der älteren paulinischen Briefe (§. 99, c) von einem bestimmten Zeitpunkt, in welchem das Mittlerregiment des Messias zu Ende geht, 5) sondern seine Herrschaft ist eine ewige (v. 8 nach Pfalm 45, 7), wie in den jüngeren paulinischen Briefen (vgl. §. 103, b. 110, b). Es hat also der ewige Hohepriefter zugleich fonigliche Burde, und hier bietet nun die typische Melchisedetgestalt noch einen anderen Bergleichungspunft dar. Denn Melchisedet war nicht nur Priefter des hochsten Gottes. fondern auch König zu Salem (7, 1), und sein Name wird ausdrücklich gebeutet als "König der Gerechtigkeit" oder "König des Friedens" (v. 2). Dennoch wird dieser Bug in dem Bilbe des Brieftertonigs nirgende bireft auf Christum angewandt, so nahe es dem Berjasser auch gelegt war. Hinter die seine ganze Lehranschauung beherrschende Borstellung des Briefterthums Chrifti, welches der fpegififche Ausbrud fur feinen Meffiasberuf mar, mußte die 3dee des Königthums Chrifti nothwendig gurudtreten: fie wird nur verwandt, um auch von dieser Seite die Erhabenheit

endlich über sie erhaben sein muß. Die der palästinenstischen Theologie geläusige Borsstellung (vgl. Riehm, S. 656), daß den Engeln die vormessianische Weltperiode unterworsen ist, stimmte zwar mit 1, 14 gut überein, sosern Alles, was Gott in ihr zur Bordereitung der swrpfæ thut, sich durch ihren Dienst vermittelt, liegt aber dem Wortlaut und Kontert der Stelle 2, 5 völlig fern. — 4) Daß diese dem palästinenssischen Judenthum entsiammende Lehre (vgl. §. 42, d. Anm. 5. 71, e) daß Gesetz als etwas minderwerthiges darstellen soll (Benschl., S. 293), ist durch den Zusammenhang durchaus ausgeschlossen.

<sup>5)</sup> Rach 10, 12 f. sitt Christus nach völlig vollbrachtem Tagewerk είς τὸ διηνεκές zur Rechten Gottes und wartet nur, bis die Verheißung des Pfalmwortes sich erfüllt, ohne daß damit sein Thronen ein Ende nimmt. Roch nämlich ist ihm nicht Alles unterworfen (2, 8); aber da die Weissaung Pjalm 8, 5—7 schlechterdings nichts auß-schließt von dem πάντα, dessen Unterwerfung sie ihm in Aussicht stellt, so ist klar, daß ihm nach Gottes Rath die außschließliche Herrschaft über die odvoopévy μέλλουσα bestimmt ist (v. 5—8).

des ATlichen Hohenpriefters über die aaronitischen zur Anschauung zu

bringen (8, 1).6)

d) Wie die selbstthätige Wirksamkeit des Sohnes bei der Schöpfung nach S. 118, d ber letten Urheberichaft Gottes nicht präjudiziren foll, fo schließt auch die Wirksamkeit Christi beim Beltuntergange (1, 12 nach meffianischer Deutung von Pfalm 102, 27) nicht aus, daß derfelbe Gottes Werk ift (vgl. 12, 26 f.); und diefer bleibt auch allein ber lette Weltzweck (2, 10: δί δν τὰ πάντα). Ueberhaupt aber wird in unserem Briefe trot aller Betonung des ursprünglich göttlichen Wefens des Sohnes doch aufs Bestimmteste hervorgehoben, daß Gott es ift, der ihn, wie §. 39, c. 50, a, zu der gottgleichen Burdeftellung erhoben hat, indem er ihn gum Erben über Alles gejetzt hat (1, 2) und ihm Alles unterwirft (v. 13, 7),7) wie Gott ihn auch von den Todten ausgeführt hat (13, 20) und ihm bie Wiederfunft bereitet (1, 6). Selbst wo Chriftus als Gott angeredet wird, ift doch Gott als fein Gott bezeichnet, ber ihn zum Rönige gesalbt hat (v. 9). Go fehr nun diefe gottgleiche Burbeftellung dem Befen bes gottgleichen Sohnes entiprach und bemnach, ba feine Ericheinung auf Erden nur eine temporare, ihm behufs der Ausrichtung feines Meffias= berufs auferlegte Erniedrigung mar, nach ber Erfüllung biefes Berufes ihm von felbit zu Theil werden mußte, fo wird dieselbe doch gerade in unjerem Briefe dargestellt als Belohnung für die Geduld und den Glauben, ben er auf Erden bewiesen hat (12, 2). Gott hat ihn um seines Tobesleidens willen (2, 9 nach Pfalm 8, 6) ober um feiner Gerechtigfeit willen (1. 9 nach Pjalm 45, 8) mit Ehre und Herrlichfeit gefront, wie er auch selbst um den Breis dieser bevorstehenden Freude den Tod erduldete (12, 2). Ginmal unter die Bedingungen des menschlichen Lebens gestellt, mußte er, wie alle Menichen, nach der Ordnung der göttlichen Bergeltung fich die fünftige Herrlichkeit erringen. Rur daß er gerade durch das Todesleiben Diejelbe erringen mußte, lag an ber Bestimmung feines menschlichen Lebens

<sup>6)</sup> Der zum himmel erhöhte Sohn ift barum ein großer Hoherpriester (4, 14), ber mit königlicher Machtvollkommenheit über die himmsliche Wohnung Gottes waltet (10, 21). Wie er als der Hoherpriester der zukünftigen Güter dem Bolke die Segnungen der messanischen Zeit verschaft (9, 11), so thut er es auch als der große Hirte der Schafe (13, 20, d. h. als der Leiter der vollendeten Theokratie (2, 5. 3, 6; vgl. 1 Petr. 5, 4 und dazu §. 50, a); und wie er als solcher den Christen jede Gnadenwirksamkeit Gottes vermittelt, die sie zur Erfüllung seines Willens befähigt (13, 21), so erscheint der dauernde Beistand, den er denselben in ihren Versuchungen leistet, 2, 18 in so engem Zusammenhange mit seiner hohenpriesterlichen Thätigkeit (v. 17), daß auch hieraus erhellt, wie dem Versasser das königliche Walten Christi immer wieder mit seinem priesterlichen zusammenssließt. Vehschag, S. 325 f. weiß dies freisich einsach dahin umzukehren, daß sein priesterliches Valten eigentlich in seinem königlichen besteht, daß Gott die Garantie für die Umwandlung der Menschen giebt und dadurch Gott veranlaßt, ihnen gnädig zu sein.

<sup>7)</sup> In das intransitive ἐχάθισεν, womit wiederholt seine Erhöhung zur Rechten Gottes ausgedrückt ist (1, 3, 8, 1, 10, 12, 12, 2), darf man daher nicht einen resserven Sinn legen, als ob er selbst diesen Ehrenplatz sich angeeignet hätte. Wird doch ausedrücklich hervorgehoben, wie nicht er selbst sich, sondern Gott ihn zum ἀπόστολος και άρχιερεύς gemacht hat (5, 4 f. 3, 1—3); und schon die Art, wie §. 118, c sein Wesen ach seinem Ursprung charafterisit wird, wahrt auß Bestimmteste den Monotheismus.

(2, 9: διὰ τὸ πάθημα τοῦ Θανάιου — ὅπως ὑπὲς παντὸς γεύσηται Θανάτου), und daß er gerade diese gottgleiche Herrlichkeit errang, lag darin begründet, daß dieselbe seinem ursprünglichen Wesen entsprach.8)

## Drittes Rapitel.

# Das Opfer des neuen Bundes.

## §. 121. Der Opfertod Chrifti.

Die Selbstdarbringung des Messias in seinem Tode am Kreuz ist das Gott wohlgefällige, vollkommene Opser. a) Dies vollkommene Opser ist aber seiner Natur nach ein einmaliges, weil es jede Wiederholung unsnöthig und unmöglich macht. b) Spezieller noch entspricht der Tod Christi dem Opser des großen Versöhnungstages, dessen Blut der Hohepriester ins Allerheiligste brachte. c) Am vollständigsten aber ist sein Opser das Gegenbild des Bundesopsers, welches bei der Stiftung des alten Bundes dargebracht wurde. d)

a) Die spezissische Aufgabe des Priesterthums ist die Darbringung des Opfers (5, 1. 8, 3). Da nun auch die Opser des alten Bundes unvollsommen waren, so verlangt der neue Bund bessere Opser (9, 23). Run hat aber der Messiss bereits Psalm 40, 7—9 ausgesprochen, er komme nicht, um die üblichen Opser darzubringen, die Gott nicht gefallen, sondern um Gottes Willen zu thun (10, 5—7), und hat damit die unvollsommenen Thieropser (v. 4) des ATlichen Gesetes (v. 8) ausgehoben (v. 9). Daß aber damit nicht etwa gemeint sei, Gott habe an Stelle der Thieropser den Lebensgehorsam des Messiss gefordert, erhellt aus v. 10, wonach der Wille Gottes auf die προσφορά τοῦ σώματος Υησοῦ Χοισιοῦ ging. Nach der Ocutung, die der Versasser der Pjalmstelle giebt, hat Gott dem Messiss den Leib zubereitet (v. 5), damit er denselben ihm zum Opser darbringe. Diese Selbstdarbringung des Messiss ift daher das Gott wahrhaft wohlgefällige Opser, und das wichtigste Erforderniß des levitischen Opsers, die Fehllosigseit (ἄμωμος), fehlte auch ihm nicht,

<sup>8)</sup> Man braucht nur die Art zu vergleichen, wie Paulus Phil. 2 diese Erhöhung wenigstens zugleich als Vergeltung für den vorgeschichtlichen Att der Selbstentäußerung Christi sakt (s. 103, d), um auch hier zu sehen, wie die christologischen Aussagen unseres Versasser überall durch einen lebensvolleren Sindruck von der Verkindigung des geschichtlichen Lebens Christi bedingt sind (vgl. §. 119, d. Anm. 5). Die Art aber, wie Verhählag immer wieder diese Aussagen verwerthet, um die Vorstellung des Versassers von Christo als eine im Grunde rein menschliche auszusassen, der die Schultheologie nur einen bedeutungslosen gottheitlichen Jusas gegeben habe, hat in dem völlig klaren und einheitlichen Gedaufenzusammenhang des Hebräerbriefs nicht den geringsten Anhalt.

weil er als ber Sündlose sich selbst darbrachte. Wenn diese Darbringung nach 9, 14 διὰ πνεύματος αἰωνίου vermittelt war, so ist damit offenbar gemeint, daß Jesus nur als einer, der vermöge dieses πνεύμα ein von dem von Gott zum Opfer gesorderten Leibe, d. h. von seinem leiblichen Leben ganz unabhängiges, unauslösliches Leben besaß (§. 119, c), jenes freiwillig als Opser darbringen konnte. ) So ist die in den älteren paulinischen Briesen vorbereitete, in den Gesangenschaftsbriesen aber erst zum Ausdruck gebrachte Vorstellung von dem Kreuzestode Christi als einem Sühnopfer hier auf Grund der Gesammtanschauung unseres Brieses von dem priesterlichen Charafter des Messinsberuses zur vollen Ourchsührung gesommen.

b) Mit der Unvollfommenheit der ATlichen Opfer hing es zusammen, bag biejelben immer wiederholt werden mußten. Denn mo der 3med bes Opfers erreicht ist, da findet selbstverständlich eine ποοσφορά περί auagrias nicht mehr ftatt (10, 18). Chriftus aber hat durch jeine ein= malige Selbstdarbringung ober die Darbringung feines Leibes am Rreug (v. 14; vgl. v. 10), durch welche er das Opfer für die Gunden brachte (v. 12), den Zweck erreicht, den die ATlichen Opfer nicht erreichen konnten (vgl. 9, 9. 10, 1), und braucht daher diese Selbstdarbringung nicht immer aufs Neue zu wiederholen, wie die Hohenpriester bes alten Bundes ihre Opfer (7, 27). Er kann es aber auch nicht, da jeder Mensch nur ein= mal ftirbt (9, 27) und also das in seinem Tode gebrachte Opfer (v. 26) nicht wiederholt werden fann (v. 28). Es erhellt daraus übrigens, daß jener einmalige Aft ber Selbstdarbringung ausschließlich im Tode am Kreuze vollzogen ist, wie auch 7, 27 das egánas kavtor averkynas mit bem avageoeir Jvolas, aber nicht mit der Darbringung bes Blutes im Allerheiligsten in Parallele gestellt wird.2)

<sup>1)</sup> Dies ift freilich nicht fo zu verstehen, als ob nur ein trotz des Todes noch vorhandenes Leben Gotte dargebracht werden konnte (vgl. Riehm, S. 525 f.). Denn das in den Tod dahingegebene und so zum Opfer gebrachte (leiblich-irdische) Leben war ja feineswegs das unauflösliche leben (7, 16), das Jejus fraft feines ewigen Beiftes in fich trug; vielmehr entfloh jenes wirklich mit dem im Tode verftromten Blute, und wenn fein Leben, wie bas menichliche Beistesleben, an die im Blute wohnende Seele gebunden gewesen ware (val. §. 27, c), so hatte er nicht fich selbst hingeben tonnen, ohne bamit die Bedingung alles ferneren priefterliches Wirtens aufzuheben, ba ber Geift bes Menichen oder die Seele, vom Leibe getrennt, ein wirfungsunfähiges Schattenleben führt. Nur ber, welcher fraft biefes Beiftes noch ein anderes unauflösliches Leben bejaß, fonnte über fich felbst (d. h. sein leiblich-irdisches Leben) behufs der Opferbarbringung verfügen, ohne fich damit der Bedingungen feiner ferneren priefterlichen Wirksamfeit zu berauben, die erft mit dem Eingehen ins Allerheiligste ihren Abschluß fand (9, 12). Weber ift dabei der emige Beift als Guhnmittel gedacht (wie Baur, S. 237 meint), noch auf ben Berufsgehorfam Chrifti hingewiesen (wie Mitschl II, S. 237 will), so gewiß derselbe nach 10, 5 ff. Bedingung für die Wohlgefälligkeit seines Opfers war.

<sup>2)</sup> Bgl. auch 10, 14 mit v. 10. 12. Das «παξ in Röm. 6, 9 f. 1 Petri 3, 18 bietet übrigens keine eigentliche Parallele zu dieser Einmaligkeit des Opfers Christi (wie Riehm, S. 635. 651 annimmt), da dort damit nur der Gedanke an ein Wiedersterben abgewehrt, hier die Einzigartigkeit des περί άμαρτιών erlittenen Todes im Unterschiede von dem im Uebrigen damit verglichenen Leiden der Gerechten hervorgehoben wird,

c) Schon die Betrachtung des Opfers Chrifti als eines einmaligen führte ben Berfasser speziell auf die Analogie des nur einmal jährlich am großen Berföhnungstage dargebrachten Opfers. Da aber Chriftus als der Hohepriefter bes neuen Bundes aufgefaßt mar, fo mußte fein Opfer unter bem Typus biefes fpezifijch hohenpriefterlichen Opfers betrachtet werden. Wie dieses Opfer nach Lev. 16, 15 von dem Hohenpriefter felbst ge= schlachtet werden mußte, fo hatte der vollkommene Hohepriefter am Kreuz fich felbst Gott geopfert; und hieran schloß sich nun die typische Berwerthung ber allein dem Hohenpriefter zufommenden Funktion an diefem Fefte, für welche das Gingeben des mahren Sobenpriefters in das himmlische Allerheiligste den Anhaltspunkt bot.3) Wie nämlich im alten Bunde das Sühnende des Opferaftes in der Blutvergießung liegt, und die Darbringung des Blutes auf dem Altar oder im Allerheiligsten die symbolische Darstellung der vollzogenen Suhne ift,4) so hat jene Darbringung des Blutes Chrifti im Allerheiligften nur den Zweck, das durch fein Opfer erworbene Beil vor Gottes Angeficht zu unferen Gunften gur Geltung zu bringen. Aber eben weil es nicht fremdes Blut war, wie das, fraft deffen der Hohepriefter Jahr für Jahr eingeht (9, 25), sondern weil er mittelft seines eigenen Blutes einging (v. 12), das als das Blut des vollkommenen Opfers eine jede Wiederholung ausschließende Wirkung hatte, so war es mit diesem Eingehen ein für allemal gethan (Egánag). Er brauchte nicht, wie der ATliche Sobepriefter, bei feinem Eingehen

während in unserem Briefe das epanas der Ausbruck für die Vollgenugsamkeit des einmaligen Sühnopfers Chrifti ift. Ungleich näher als die pautinische stelle (vgl. §. 49, b).

<sup>3)</sup> Die Funktion, welche der Hohepriefter im Allerheiligsten vollzieht, wird allerbings 8, 3, 9, 7 auch als ein προσφέρειν bezeichnet; aber dieje Darbringung des Blutes im Allerheiligften untericheidet fich aufs Bestimmtefte von der Opferdarbringung außerhalb beffelben. Nirgends wird, wie noch Richm (S. 476) und Wef (S. 459 f.) behaupten, jene als Selbstdarbringung Chrifti bezeichnet oder zu diefer gerechnet. Denn bas προσφέρειν έαυτόν 9, 14 bezeichnet keineswegs die Darbringung des Blutes im Allerbeiligsten; vielmehr wird der Werth des im himmel darzubringenden Blutes (v. 12) in v. 14 barnach bemeffen, daß es das Blut deffen war, ber fich felbft gum Opfer darbrachte, was nur auf die Selbsthingabe in den Areuzestod gehen tann. Die Borftellung von einer neuen Gelbstopferung im himmel, welche bann wieber auf die gang frembartige einer Berburgung ber Beiligung feiner Bruder durch fein himmlifches Walten reduzirt wird (Weg, S. 469 f.), ift bem Bebraerbrief gang fremd. - 4) Mur fofern die Suhne durch das Blutvergießen bereits vollzogen ift, fann ja nach 9, 7. 12, 25 das Blut dem hohenpriefter ben Gingang ins Allerheitigfte vermitteln. Go lange die Gunde dadurch nicht gefühnt war, hatte der unreine Bertreter eines unreinen Bolfes, der für fich wie für das Bolf opfern (5, 3, 7, 27) und das Blut im Allerheiligften darbringen mußte (9, 7), vor bem Angesichte Gottes nicht erscheinen durfen. Damit ift aber nicht gefagt, baß auch Chriftus, welcher als der Bertreter der fündigen Menschheit ihre Sache zu ber seinigen gemacht hatte, nur in Rraft bes fühnenden Blutes vor Gott ericheinen konnte (vgl. Riehm, S. 541); denn die Vorstellung, wonach Chriftus sich mit den Sundern felbst identifizirte, beruht auf einer unrichtigen Auffassung der ATlichen Vorstellung vom Sündentragen (vgl. §. 49, b) und ift dem N. T. durchaus fremd. Vollends aber die Bergleichung des Gebetsopfers in Gethiemane mit dem Opfer, das der Hohepriefter für fich felbst darbringt (Beg, S. 463 f. nach hofmann), ift Runftelei.

immer neue, jährlich wiederholte Opferdarbringungen in Aussicht zu nehmen (v. 25: οἰδ' ίνα πολλάκις προσφέρη ξαυτόν), welche die Unvollkommensheit jeder einzelnen gleichsam kompensiren sollten, sondern konnte zu unserem Besten (vgl. 6, 20) vor dem Angesichte Gottes erscheinen (9, 24), um dort die Tilgung aller Sündenschuld mit einem Male zu erwirken

(v. 26).5)

d) Das einzige wirklich unwiederholbare Opfer im alten Bunde war bas bei der Stiftung beffelben dargebrachte (9, 19 f.; vgl. Er. 24). War nun das Chriftenthum als der neue Bund aufgefaßt, der durch die Herstellung einer vollkommenen Sühnanstalt begründet werden sollte, so lag nichts näher, als in dem vollkommenen Opfer, worauf dieselbe beruhte, bas Stiftungsopfer bes neuen Bundes zu feben (vgl. §. 49, c). Darum, weil Chriftus mit dem Blute des vollkommenen Suhnopfers ein für allemal in das Allerheiligste eingegangen ist (v. 12), ist er der Mittler eines neuen Bundes (v. 15); und v. 19-25 fett der Berfaffer ausdrücklich bas Blut, mit welchem Chriftus ins Allerheiligfte einging, in Parallele mit dem Blute des ATlichen Bundesopfers. Gang wie Chriftus felbst in ben Stiftungsworten des Abendmahls (§. 22, c), die der Berfaffer offenbar als bekannt voraussett, bezeichnet er sein Blut als Bundesblut (10, 29) und ihn selbst als den, der in Kraft des Blutes eines ewigen Bundes der große Hirte der Schafe ift (13, 20), sofern er auf Grund des in feinem Tode dargebrachten Bundesopfers ins Allerheiligfte eingegangen ift und dort nun (weil zur Rechten Gottes erhöht, 10, 12) königlich waltend bem Bundesvolf alle Segnungen des neuen Bundes vermitteln fann.

## §. 122. Die Nothwendigkeit des Opfertodes Christi.

Der Tod Christi war für die Stiftung des neuen Bundes nothwendig, mag man denselben nun als ein Bermächtniß Christi denken, das erst durch den Tod des Testators in Kraft tritt, oder als ein Gemeinschaftsverhältniß mit Gott, das durch die Sündenschuld des Bundesvolkes gehindert war. a) Als sühnendes Opser hat der Tod Christi die Sündenschuld getilgt und darum dieses Hinderniß hinweggeschaftt. b) Durch diese Sühne ist aber der Sünder zugleich von der Schuldverhaftung erlöst, indem Christus im Tode seine Todesstrase stellvertretend getragen hat. c) Sosern nun der Tod den schuldverhafteten Sünder der Gewalt des Teufels versallen

<sup>5)</sup> Es liegt daher auch in dieser Stelle keineswegs, daß er im Himmel sich selbst dargebracht habe (vgl. Anm. 3), sondern nur, daß auch er, wie jeder Hohepriester, etwas haben mußte, um es darzubringen (8, 3 f.), weil ohne Blut der Hohepriester auch am großen Berssbungstage nicht das Allerheiligste betreten durfte (9, 7). Indem dieser aber mit fremdem Blute einging, fand dabei gleichsam eine doppelte Stellvertretung statt, weil er eine nicht durch ihn selbst beschaffte Sühne zur Geltung brachte. In spezieller Beziehung macht übrigens der Berfasser noch den Typus des Ritus am großen Berschnungstage geltend, sosen die Leiber der Thiere, deren Blut der Hohepriester ins Allerheiligste brachte, außerhalb des Lagers verbrannt wurden, und daher auch Christus außerhalb des Thores litt (13, 11 f.).

läßt, hat Chriftus durch die Erlösung den Teufel dieser seiner Macht über die Menschen beraubt. d)

a) Angesichts des Anstofies, welcher der Tod Christi für seine Bolksgenoffen mar (vgl. 1 Ror. 1, 23), erörtert der Berfaffer bereits die Frage, woher dieser Tod nothwendig war, um ihn zum Bundesmittler (9, 15) zu machen. Mit der Doppelbedeutung des Wortes dea Innig fpielend, betrachtet er den durch Chriftum begrundeten Bund junachft als ein Bermächtnift, welches er den Seinen hinterlaffen hat. Wie nun, wo ein Bermächtniß in Rraft treten foll, erft der Tod des Teftators konstatirt fein muß (v. 16 f.), so ift der Tod Jesu nothwendig gewesen, damit die Chriften wirklich zur Theilnahme an dem neuen Bunde gelangen konnten. Un der Analogie dieses allgemein menschlichen Berhältnisses fonnte sich der Verfasser die Nothwendigkeit des Todes Jesu veranschaulichen, weil diefer selbst bei der Abendmahlseinsetzung sichtlich den neuen Bund als fein Vermächtniß bezeichnet hatte, das auf Grund feines Blutes, d. h. in Folge seines Todes in Rraft trete. Den tieferen Grund aber, weshalb zur Bundesftiftung ein solches Blutvergießen nothwendig war, sieht der Verfasser in der invisch weissagenden Darstellung der Schrift von der Einweihung des alten Bundes, bei welcher das Bundesbuch, das Bundes= volk und das Bundeszelt sammt seinen Geräthen mit Ovserblut besprengt wurde (v. 18-21), und in der gesetzlichen Rultusordnung überhaupt, nach welcher nur auf Grund von Blut die Reinigung von der Schuld= befleckung eintritt (v. 22). Wie das Bolf nur durch Entfündigung befähigt werden konnte, in den Bund mit dem beiligen Gott zu treten, so konnte auch der heilige Gott nicht eher im (himmlischen) Seiligthume mit dem Bolfe Gemeinschaft pflegen, als bis die durch die Gunde des Bolfes auf seine Heiligthümer übergehende Befleckung durch das reinigende Opferblut abgethan war. Es wird in diefer Borftellung die objeftive Nothwendigfeit einer Sündenfühne für Gott, der als der Beilige mit unreinen Menschen feine Gemeinschaft pflegen kann, plastisch veranschaulicht. Zu einer solchen bedurfte es aber befferer Opfer als der ATlichen, die das Bolf nie mahr= haft von der Sündenschuld gereinigt hatten (v. 23).1)

<sup>1)</sup> Darum kann in der himmlischen Gottesstadt der Mittser des neuen Bundes nicht gedacht werden ohne das Blut der Besprengung, welches, lauter als Abels Blut nach Vergeltung rief (Gen. 4, 10), verkündet, daß durch seine Besprengung die von der Sindenschluch ausgegangene Besteckung getilgt sei (12, 24). Selbst Benschlag kann sich S. 322 nicht verdergen, daß 9, 23 von einer objektiven Nothwendigkeit der Schuldtilgung für Gott, die mit seiner ganzen Sühntheorie im schärften Widerspruch steht, die Nede ist, weiß dies aber durch dogmatische Aestexionen zu verdesen, die, soviel Wahres sie enthalten mögen, auch nicht den geringsten Anhalt im Hebrückreich haben. Wenn er aber gar die Bedeutung des Bundesblutes S. 314 auf eine bloße Bestätigung des durch Jesum verkündigten Bundes deutet, so widerspricht dies doch direkt der klaren Aussage in v. 22. Während Paulus sich die Nothwendigkeit des Todes Christi von der in seinen Grundvoraussetzungen gegebenen Forderungen der göttlichen Gerechtigkeit aus vermittelt (§. 80, e), erscheint sie unserem Verfasser vorgebildet in der gesetzlichen Ordnung, wonach die Gott von dem Menschen schuldbessechung nur durch Opferblut getilgt werden kann.

b) Inwiefern aber bas Opferblut reinigende Kraft hat, beutet 9, 22 an, wo es in Parallele mit ber Aussage darüber heißt, daß ohne Blutvergießen feine Bergebung eintritt. Die ganze Suhnanftalt des alten Bundes beruht ja auf dem Gedanken, daß nach der gnädigen Anordnung Gottes das seinem Bolke behufs des Opfers gegebene Thierblut (Lev. 17, 11) die Gunde fuhnt, d. h. vergebbar macht. Benn das Blut der Thieropfer die Gunden, die in der Form der Schuld am Menschen haften bleiben, tropdem nicht tilgen fonnte (10, 4. 11: άφαιρείν, περιελείν άμαρτίας), so ist allerdings an fich nicht evident, marum nicht die von Gott felbst angeordnete Darbringung beffelben die Gunde in seinen Angen gubeden follte (vgl. Benichlag, S. 316); der Berfaffer fann nur aus der Plerophorie feines driftlichen Glaubensbewußtseins hinaus dies aussprechen, weil es ihm a priori gewiß mar, daß die nur schattenbildlichen und twisch weiffagenden (g. 115,d) ATlichen Guhnmittel eine folche Wirfung nicht haben konnten. Erst durch das Opfer Chrifti ist eine wirkliche abernois auagrias (9, 26) beschafft; die Gunde hat das Recht und die Macht verloren, den Menichen mit Schuld zu befleden und ihn fo von Gott gu trennen, weil fie durch jenes Opfer in Gottes Augen zugedeckt ift. Gben barum hat Chriftus seinen Brudern gleich werden, insbesondere auch ihr Fleisch und Blut annehmen muffen (2, 14), um durch Bergiegen seines Plutes die Sünden des Bolfes zu fühnen (v. 17: Eláoxeo Jai ras augorías). Wenn Gott nach 8, 12 (vgl. Jerem. 31, 34) den Ungerechtigfeiten gegenüber wieder gnädig (ileus) ift und der Gunden nicht gedenkt, fo ift nach 10, 17 f. mit diesem Richtgedenken eben die Bergebung der Gunden gegeben, mit welcher jedes fernere Bedürfniß einer προσφορά περδάμαρτίας wegfällt.2) Diese προσφορά kann also nur die Absicht gehabt haben, die Bergebung der Gunde zu ermöglichen.

c) Wenn die durch die Sunde kontrahirte Schuld einerseits Gott hindert, die volle Bundesgemeinschaft mit den Menschen herzustellen, so

<sup>2)</sup> Daß das Blut Chrifti das vollfommene Suhnmittel fei, lehrt unfer Brief mit Paulus (g. 80) übereinstimmend. Während aber bei diesem die im Tode Christi geleiftete Gune Gott verfohnt, indem mit Aufhebung ber Gundenfculd ber Grund feines Bornes und seiner Feindschaft aufgehoben wird, tilgt hier die Suhne die von der Sundenschuld ausgegangene Befledung, welche Gott hinderte, mit den Menschen Gemeinschaft zu pflegen. Beide Borftellungsweisen geben bavon aus, daß ohne eine Subne der Gunde die Schuld nicht aufgehoben wird, aber ihr Unterschied beruht im letten Grunde barauf, daß bei Paulus alle Gunde gedacht ift als todeswürdig, weil positiv den Born Gottes erregend, bei unserem Verfasser bagegen alle Glinde, von beren Suhne überhaupt die Rede fein fann, als befleckende Schwachheitsstünde betrachtet wird, die schon im alten Bunde die volle Realisirung des Bundesverhältniffes hinderte. Ueber bie Formel λάσκεσθαι τ. άμαρτ., die dem griechischen Sprachgebrauch entgegen das hebraifche The wiedergiebt, vgl. Riticht II, S. 211 f., Geg, S. 473. Doch klingt jener noch an in dem Thews elvai 8, 12. Daß das ilasueodai auf den Schulderlaß gehe, fann felbst Benfchlag (S. 315 f.) nicht leugnen; aber daß die Borausfetung berfelben "die gleichzeitige Beranderung im Willen" fei, meint er aus dem apaipeiv und nepiekeiv auarias erschließen zu können, wo doch schon ber Plural barauf hindeutet, daß es sich nicht um die Menderung eines fundhaften Willens, fondern um die Befeitigung (begangener) Sunden handelt. Bollends ber Begriff ber &bergois hat ichon bem Bortlaut nach damit garnichts zu thun.

hindert fie andererseits auch den Menschen, bas in biefer Gemeinschaft verheißene Seil zu empfangen. Dieser Gedanke liegt deutlich in 9, 15, wonach es eines Todes bedurfte, der zur Erlösung von den unter dem ersten Bunde fontrabirten Uebertretungen eingetreten war, damit die Glieder beffelben die Bundesverheißung erlangen fonnten, fofern ja die Uebertretungen fie ber Strafe verhaftet gemacht hatten, und bie Bollziehung ber Strafe die Erlangung der Berheißung unmöglich machte.3) Chriftus aber ift fraft seines Blutes ins Allerheiligfte gegangen, indem er (eben damit) eine für ewig gultige Erlösung erfand (v. 12), b. h. zu Bege zu bringen wußte, ba sein dort vor Gottes Angesicht zur Geltung gebrachtes fühnendes Blut Gott als ein Lösegeld galt, deffen Werth ihn bewog, fie aus ber Strafhaft freizulaffen. Denn wenn nach 10, 26 f. ba, wo feine θυσία περί αμαρτιών mehr vorhanden ift, nur noch ein schreckliches Warten des Gerichtes bleibt, fo erhellt, daß umgekehrt, wenn die Gunde durch das Opfer gefühnt ift, man das Gericht nicht mehr zu fürchten hat, in welchem die Strafe über den Sünder verhängt wird. Wird aber auf diese Strafe einmal reflektirt, so kann auch ber Bebraerbrief dabei nur an den Tod denken, in welchem fich nach allgemein biblijcher Lehre (vgl. §. 50, d. 57, d. 66, d) das göttliche Gericht über die Gunde vollzieht; und wenn er nun 2, 9 hervorhebt, daß Jesus durch sein Todesleiden seine Erhöhung fich erwerben mußte, um auf diese Beise zum Besten eines Jeden den Tod in seiner gangen Bitterfeit (fofern er nach Marc. 15, 34 über seine Gottverlassenheit klagte: xweis Beov) zu kosten, so liegt darin, daß fonst jeder ihn hatte toften muffen, also die Borftellung ber Stellvertretung. Ausbrücklich wird aber 9, 28 das Sündentragen, d. h. die llebernahme der Sundenstrafe, die andere erleiden follten, als 3med bezeichnet, weshalb Chriftus in feiner Selbsthingabe ben Tod er= leiden mußte.4)

<sup>3)</sup> Auch hier ift doch jedenfalls von einer objektiven Rothwendigkeit bes Todes Christi die Rede, deren Begrundung im Zusammenhange deutlich genug liegt; denn mit welchem Recht Benschlag S. 320 aus 9, 12 beweisen will, daß die anolotywork v. 15 augleich eine Lostaufung von ber Macht ber Gunde fei, ift boch nicht einzusehen. Der Sadje nach ift gang wie bei Paulus (§. 80, c) mit der anodorpwoic die Erledigung von ber Schuld- oder Strafhaft gemeint. Man kann Ritschl (II, S. 223) zugeben, daß im Hebräerbrief die Reflexion auf ein dorpov, wodurch diese Erlösung vermittelt ward, nirgends bireft hervortritt, weshalb bie (ohnehin sachlich verschiedene) petrinische Loskaufung aus der Sündenknechtschaft (g. 49,d; vgl. g. 108,b. Unm. 5) gar nicht, aber auch nicht die (fachlich gleichbedeutende) Stelle Marc. 10, 45 (§. 22, c) bier verglichen werden kann. Aber in der Sadje bleibt es doch auch hier dabei, daß feine Selbsthingabe in den Opfertod als eine Leistung gedacht sein muß, die diese anolotowals vermittelte (9, 12). — 4) Das είς τὸ πολλών ανενεγιείν αμαρτίας kann auf Grund des ATliden Spradgebrauches und insbesondere der hier anklingenden Stelle Jef. 53, 12, sowie nach dem Borgange des Petrus (§. 49, b) nur von dem Erleiden der mit der Sunde gegebenen Strafe genommen werden; denn daß der Bebraerbrief dies in ein thätiges Abthun "umgedeutet" habe, dafür hat Benichlag S. 321 boch nicht ben geringsten Beweis beigebracht. Die Borftellung der Strafübernahme ift allerdings ursprünglich ber Opfervorstellung ebenso fremd, wie die der Strafbefreiung überhaupt; aber der Berfaffer konnte diese (bei ihm gang eigenthumtliche) Kombination vollziehen, weil er mit jo besonderm Rachdruck Jesum als Priefter darstellt, der sich felbst geopfert habe,

d) Allerdings aber hat der Berfasser, welcher den Tod 9, 27 als allgemeines Menschenschicksal betrachtet, dem das Gericht erft folgt, den Tod nicht als folden, sondern mit den Folgen, die er für den Gunder mit sich bringt, als Gottesgericht gedacht; und zwar bestehen diese nach 2, 14 darin, daß dem Teufel als Gewalthaber über den Tod die Macht gegeben ift, durch benjelben ben Sunder bem Berberben, bem er felbit verfallen, zu überliefern.5) Jejus hat aber durch seinen Tod den Machthaber über den Tod ohnmächtig gemacht, fofern er lediglich zum Beften Underer ftarb (v. 9) und felbst badurch nur zu seiner Bollendung im Sinne von §. 119, b gelangte (v. 10), ihn also ber Teufel nicht burch den Tod dem Berderben überliefern konnte, wie die Menschen, die ihn um ihrer Gunde willen erlitten. Wenn aber sein Tod auch die Menschen von der Strafe errettete, die sie durch ihre Gunden verdient hatten (v. 9 f.), so nahm er ihm ja damit auch die Macht, diese dem Berderben zu über= liefern und befreite also zugleich Alle, die irgend ihr Leben lang der Todesfurcht gefnechtet maren, von derselben, weil sie nun nicht mehr fürchten durften, durch den Tod der Gewalt des Teufels zu verfallen (v. 15).

#### §. 123. Die Birfung des Opfertodes Chrifti.

Indem das Bundesvolf mit dem sühnenden Blute des Bundesopfers besprengt wird, wird es gereinigt von der Schuldbesleckung und sein Gewissen des Schuldbewußtseins entledigt. a) Diese Reinigung versetzt es in den Stand der Heiligkeit, in welchem allein der Mensch Gottes Eigenthum werden kann und in welchem er sich daher stetig zu erhalten hat. b) Dasmit aber ist die Vollendung erreicht, welche die volle Realissirung des Bundesverhältnisses ersordert. c) Daher ist jetzt auch der Weg zum Allersheiligsten geöffnet und das Nahen zu Gott ermöglicht, welches die Besbingung des wahren Gottesdienstes ist. d)

a) Wenn auch die reinigende Wirkung des ATlichen Bundesblutes 9, 23 nur auf die himmlischen Heiligthümer bezogen wird, welche, nach=

dieser Selbstaufopferung also die Absicht unterlegen konnte, durch die Uebernahme ber Sundenstrafe Andere von ihr zu befreien.

<sup>5)</sup> Diese Anschauung ist wesentlich verschieden von der Lehre der palästinensischen Theologie, wonach der Teusel, wenn es ihm von Gott gestattet wird, den Menschen, die das Geset übertreten haben, das Leben ninmt (vgl. Richm, S. 654), wenn sie auch vielleicht daran anknüpft. Der Teusel ist hier weder als Todesengel gedacht (Hahn, S. 373), noch als Ankläger im Gericht (Geß, S. 476). Aber auch die paulinische Anschauung, wonach durch die im Tode Christi bewirkte Erlösung die Macht des Teusels gebrochen wird (Nösgen, S. 135 und theilweise auch Beyschlag, S. 323), ist eine andere; denn dieser Sieg bezieht sich nach §. 104, dauf die Herrschaft, welche der Teusel hier schon über die schuldverhafteten Sünder aussibt, und nicht auf seine Gewaltsibung, der sie mit dem Tode verfallen, da der Tod dei Paulus als das Jornesverhängniß Gottes (vgl. Anm. 2) schon an sich und ohne diese Mitwirkung des Teusels als Strafe der Sünde gedacht ist und das ihm solgende Gericht nur entscheidet, wer im Tode bleibt und wer davon errettet wird.

bem durch daffelbe die Sünde gefühnt, von der ihnen anklebenden Schuldbefleckung gereinigt sind, so kann natürlich die durch das Opfer Chrifti bewirkte Reinigung ebenso auch auf die Schuldbefleckung der Sünder selbst bezogen werden, ja in der Vorstellung jener Reinigung ist eigentlich nur die objektive Nothwendigkeit dieser subjektiven Reinigung zur Anschauung gebracht. Daß es fich babei aber um die Reinigung von der Schuldbefleckung handelt, zeigt 9, 22, wo dieselbe im Parallelgliede mit reverac apeois identisch gesetzt wird.1) Demnach wird 1, 3 als der Ertrag des Lebenswerkes Chrifti auf Erden die Reinigung von den Sünden angegeben. welche er beschafft hat, und zwar, wie der Avrist zeigt, in einem einmaligen Alte, nämlich seinem Opfertode. Gewöhnlich wird aber biefer subjektiven Reinigung da gedacht, wo es sich zugleich um das Bewuftfein von der erlangten Schuldbefreiung handelt. So fteht der fleischlichen (levitischen) Reinigung, welche die ATlichen Opfer allein bewirken können (9, 13). gegenüber die durch das Blut Chrifti bewirtte Reinigung des Gewiffens von den todten Werken (v. 14), welche daffelbe mit dem Bewuftfein der Schuld beflecken.2) Wie das ATliche Bundesvolt mit dem (reinigenden) Blute des Bundesopfers besprengt wurde (9, 19; vgl. Ex. 24, 8), so find die Christen osoavugusvoi mit dem Blute Christi (vgl. 1 Petr. 1, 2); aber auch hier wird diese Besprengung ausdrücklich näher auf die Bergen bezogen, und die dadurch bewirkte Befreiung von dem bojen Gewijsen hinzugefügt (10, 22: ἀπὸ συνειδήσεως πονηρᾶς); denn das Blut der Besprengung verfündet laut die vollbrachte Gubne (12, 24).

b) Daß der Begriff des άγιάζειν aufs Genaueste verwandt ift mit dem der Reinigung, zeigt 9, 13, wo das άγιάζει im parallel gebildeten Nachsatze durch καθαριεί v. 14 aufgenommen wird.<sup>3</sup>) Was die Reinigung

<sup>1)</sup> Damit stimmt auch der Sprachgebrauch der LXX, an welchem fich die Lehrfprache unferes Berfaffers herangebildet hat (vgl. Riehm, S. 561), fowie der des Paulus, bei welchem der nadapisuos als Wirfung der Taufe erscheint (Eph. 5, 26). Auch Act. 18, 6. 20, 26 ift xadapós rein von Schuld. Dagegen fann 9, 14 um fo weniger beweisen, als das darpover dem auch dort feineswegs von neuer sittlicher Lebensthätigfeit, sondern nach v. 9 von dem Raben gu Gott im religiosen Ginne gu versteben ift, das nur bem Entfündigten möglich ift, und diefes als die beabsichtigte Folge, nicht aber als etwas in der Reinigung Enthaltenes dargeftellt wird. Bahrend Beg, S. 474 und Benfchlag, S. 316 f. die fittliche Reinigung wieder einmischen, macht Schenkel, S. 326 biese ausschließlich geltend, indem er dem stehenden Begriff der overeidnote (§. 115, b. Unm. 5) zuwider die v. 14 gemeinte Reinigung als das Bewußtsein von der prinzipiellen Befreiung von ber Sündenherrschaft faßt (S. 337 Unm. 6). - 2) Rach 10, 2 hat nämlich der wahrhaft von der Sündenschuld Befreite eine geveidzug ausprich überall. nicht mehr. Gin Bewußtsein der begangenen Gunden giebt es nur da, wo die Gunden noch nicht gefühnt find; denn durch die Guhne oder die ihr folgende Gundenvergebung, wird die Gunde wirklich getilgt (§. 122, b). Ein Bewußtsein vergebener Gunden giebt es nicht nach biblifdem Sprachgebrauch, wo die Sunde überall gufammen gedacht ift. mit der Schuld, die fie kontrabirt, fo daß man nicht mit Riebm, S. 566 gwijchen Sunden- und Schulbbewußtsein unterscheiben barf.

<sup>3)</sup> Eben daraus folgt aber, daß in 9, 13 die Neinigkeit nicht als Folge des άγιάζειν bezeichnet sein kann, wie Niehm, S. 576 meint, sondern daß πρός την της σαραός καθαρότητα nur die Beziehung bezeichnet, in welcher die ATtichen Sühnmittel Heisigung schaffen (vgl. zu dieser Bedeutung des πρός 1, 7, 2, 17, 4, 13, 5, 1, 14.

für bas subjeftive Bewußtsein bes Menschen ift, bas ift ber agraquos für fein objettives Berhältniß zu Gott. Beil ber fündenbeflecte Menfc Gott nicht zum Gigenthum geweiht werben tann, fo muß Chriftus burch fein reinigendes Opferblut das Bundesvolk erft weihen (13, 12) und fo befähigen zu dem dem vollkommenen Bundesverhaltniß entsprechenden Berhältnig der Gottangehörigkeit und Gottesgemeinschaft. Dies ift geschen, indem die Chriften ein für alle Mal durch das Opfer des Leibes Chrifti (10, 10) oder durch das reinigende Bundesblut geweiht find (v. 29): daher heißen sie Eyeor (3, 1. 6, 10. 13, 24).4) Auch wenn die Christen ermahnt werden, nach der Heiligung, d. h. nach der wachsenden Theilnahme an der göttlichen axioins (12, 10; vgl. §. 45 d) zu streben, erhält der Begriff nicht die Beziehung auf die positive sittliche Bollfommenheit: sondern es wird nur ausgedrückt, daß der Chrift, nachdem er einmal in den Stand der Sündenreinheit verjett ift, der ihn zur Gottangehörigkeit befähigt, nun auch die Aufgabe hat, sich durch Vermeidung neuer Sündenbefleckung in diesem Stande zu erhalten, da auch das lette Nahen gu Gott, welches jum Schauen Gottes führt, natürlich nur Gottgeweihten gestattet ist (v. 14).

c) Wenn die, welche durch den Opfertod Christi geheiligt werden, durch ein Opfer für ewig vollendet sind (10, 14), so erhellt, daß unter der τελείωσις der Christen nicht wie unter der τελείωσις Christi (§. 119, b. Unm. 6) die sittliche Vollendung verstanden werden kann, sondern nur die durch den einmaligen Uft der Reinigung (vgl. v. 2 mit v. 1) und Heiligung vollzogene Versetung in den Zustand der Vollsommenheit, welcher zur Realizirung des Vundesverhältnisses befähigt. Der Vegriff entspricht daher aufs Genaueste dem paulinischen Begriff der δικαίωσις (vgl. §. 115, c); nur bezieht sich dieser der charafteristischen Verschiedenheit der beiderseitigen Grundanschauung gemäß auf die Versetung in den von dem Gesetz geforderten Zustand der δικαιοσύνη, jener auf die von der Sühnanstalt des alten Vundes erstrebte, aber nicht erreichte (7, 11. 19) und doch für das vollkommene Vundesverhältniß nothwendige Vollendung.

<sup>6, 11).</sup> Die mahre Beiligung besteht nicht barin, baß ber Mensch hinsichtlich ber Reinigfeit des Fleisches zur (äußerlichen) Gottesgemeinschaft geweiht, sondern daß er durch die Reinigung des Gewiffens zum mahren Gottesdienst befähigt wird (vgl. Unm. 1), den nur der schuldfreie Menich vollziehen fann. - 4) Daß dieser Begriff, der bei unserem Berfaffer noch gang das ATliche Geprage tragt, die pringipielle Befreiung von der Gundenknechtichaft in fich ichließe, wie bei Paulus, hat Riehm (G. 576) nicht erwiesen. Weder 2, 11 noch 10, 14 ift von einem fortgehenden Geheiligtwerben die Rede, sondern an beiden Stellen werden die Chriften zeitlos als folche charafterifirt, die von Chrifto auf dem oben beschriebenen Wege die Beihe zur Gottangehörigkeit empfangen; vgl. Riticht II, S. 213 und felbft Geg, S. 472, mahrend Schenfel überall nur an die fittliche Beiligung benft (vgl. auch Benichlag, ber biefe Beziehung G. 316 f. einfach als selbstverständlich voraussett). Rösgen, S. 136 verwirft zwar die oben angegebene Unterscheidung zwischen Reinigung und Beiligung, ohne daß aber ersichtlich wird, wodurch fich die von ihm gegebene von ihr unterscheibet. Die Realifirung bes Milichen Grundgebots (Lev. 11, 44) bleibt auch hier, wie bei Betrus (§. 45, d) und in gewiffem Sinne auch bei Baulus (§. 84, d), das Biel bes Chriften; aber biefes Biel fann erft erftrebt werden, nachdem er von der Gundenbefledung gereinigt und gum Gigenthum Gottes geweiht ift.

Wie barum bei Paulus die δικαίωσις der Sache nach identisch ist mit der Nichtanrechnung oder Bergebung der Sünde, so ist nach dem Zussammenhang von 10, 14 mit v. 11. 18 die τελείωσις identisch mit dem Wegnehmen oder der Vergebung der Sünden. Und daß es sich bei der τελείωσις ebenso wie bei der paulinischen δικαίωσις um etwas handelt, das unmittelbar mit der Reinigung und Heiligung schon in der irdischen Gegenwart gegeben ist, erhellt auch daraus, daß das Gewissen von dem Eintritt dieser Vollendung Zeugniß giebt (9, 9).

d) Durch die τελείωσις wird man in den Zustand der vollsommenen Gottwohlgesälligkeit versetzt, in welchem man Gott allein nahen darf; und dies Nahen zu Gott (11, 6) ist die Bedingung alles wahren Gottesdienstes. Darum wird es als die Unvollsommenheit des ATlichen Gesetzs hervorzgehoben, daß es die zu Gott Nahenden (τοὺς προσερχομένους) nicht vollzenden, ihnen also den wirklichen Zutritt nicht verschaffen konnte (10, 1). (10) Erst durch Bermittlung des vollkommenen Hohenvriesters können wir zu Gott hintreten (7, 25: τοὺς προσερχομένους δι' αὐτοῦ τῷ θεῷ), und die Gott wohlgefälligen Opfer darbringen (13, 15 f.); erst in Folge der durch ihn vollbrachten Reinigung können wir dem lebendigen Gott dienen (λαιρεύειν: 9, 14; vgl. Anm. 3) in der ihm wohlgefälligen Beise (12, 28). Auf Grund des sühnenden Opferblutes (ἐν αίματι Ἰησοῦ) haben wir nach 10, 19 Zuversicht in Bezug auf den Eingang in das Allerheiligste, sosen wir gewiß sind, ihn nicht verschlossen, sondern offen

<sup>5)</sup> So wenig aus 2, 10 folgt, daß das aγειν είς δόξαν jur τελείωσις der Chriften gebort (Riehm, G. 581), so wenig liegt in bem redeiosodat 11, 40 die Ertheilung ber Bundesverheißung (S. 582). Denn unmöglich fonnte das noeitro für uns darin liegen, daß fie nicht ohne uns diefelbe erlangten; es liegt vielmehr barin, bag wir bei Lebzeiten bie redeiwoic erlangten, welche uns unmittelbar zu der Erlangung ber Bundesverheißung befähigt (§. 115, a), die also nothwendig etwas von der redeiwois verichiedenes ift. Da nun Gott die lettere burch Chriftum für Alle ju gleicher Zeit herbeizuführen beabsichtigte, so mußten die, welche seine Erscheinung erlebten, beffer daran fein als die. welche sterben mußten, ohne die tedelwote und in Folge davon die Berheifzung empfangen ju haben. Jest aber find durch das Opfer Chrifti auch fie gur Bollendung geführt (12, 23: dixacot retedetwuevoi), obwohl fie noch nicht zur Beilevollendung felbst gelangt find; und die Anficht Riehms, G. 584 f., daß fie in anderem Sinne als die Glieder bes neuen Bundes vollendet find, ift nicht nur unbegrundet, fondern gegen die offenbare Intention von 11, 40. Bollends an die sittliche Bollendung zu denken (Schenkel, S. 331), die auch Benfchlag S. 318 f. einmischt, ift durch 9, 9. 10, 14. 12, 23 entschieden ausgeschloffen. Das Richtige bat schon Ritfchl II, S. 214; und wenn Benschlag, S. 318, Röggen, S. 136 bie fachliche Bentität der τελείωσις und δικαίωσις beftreiten, fo haben fie die dafür angeführten Grunde auch nicht zu widerlegen verfucht.

<sup>6)</sup> Die Einrichtung des Vorderzeltes, welches den Zugang zum Allerheitigsten, d. h. zu Gott selbst verwehrte, war hiernach ein Sinnbild der ATlichen Zeit (vgl. §. 117, c. Ann. 4), in welcher die Opfer den behufs der λατρεία Gott Nahenden (του λατρεύουτα) nicht das Bewußtsein der τελείωσις geben konnten, die allein sie zum wahren Gottesdienst befähigte (9, 8 f.). Darum aber sieht auch 7, 19 der Abschaffung des Gesches, das nichts vollenden konnte, gegenüber die Einsührung einer besseren Hoffnung (nämlich des mit dem neuen Bunde zu erwartenden, eine wirkliche Sühne beschaffenden Priesterthums nach §. 116,a), durch welche wir Gott wirklich nahen (ληγίζομεν τῷ δεῷ). Vicht unser subsektives Hoffen (Richm, S. 751), sondern die res sperata selbst ist es, welche dies Nahen zu Gott vermitteln kann.

zu finden und so wirklich Gott nahen zu können. Ohriftus, der als unser neódoows zu Gott gegangen ist (6, 20), hat ihn dadurch, daß er selbst ihn betrat, auch für uns eingeweiht als einen frisch eröffneten und lebendig wirksamen, weil wirklich zum Ziele führenden, Weg (10, 20), der durch den Vorhang sührt, welcher im alten Bunde noch den Zutritt zum Allerheiligsten verwehrte (9, 8). Aun können die Christen aufgefordert werden, im Vertrauen auf diesen Hohenpriester (4, 14. 10, 21) mit Zuversicht dem Gnadenthron zu nahen (4, 16); ja der Verfasser kann die Christen als solche bezeichnen, die schon zu der himmlischen Gottesstadt genaht sind (12, 22), wo der Richter als ihr Bundesgott wohnt (v. 23) mit dem Mittler des neuen Bundes, dessen Blut die vollsbrachte Sühne bezeugt (v. 24). Dies führt uns auf das neue Verhältnis zu Gott, das auf Grund des vollkommenen Opfers im neuen Bunde hergestellt ist.

## Viertes Kapitel.

## Guter und Pflichten des neuen Bundes.

#### §. 124. Das Reutestamentliche Bundesvolf.

In dem neuen Bunde wird Israel verheißungsgemäß das wahre Eigenthumsvolk Gottes, dessen Gliedern Gott als seinen Kindern seine väterliche Huld und Gnade wieder zuwendet. a.) Genossen des neuen Bundes sind dieselben aber durch die Taufe geworden, in welcher sie die Güter des neuen Bundes, die Sündenvergebung und Geistesmittheilung, empfangen haben. b.) Indem ihnen das Gesetz ins Herz geschrieben ist, sind sie neuen Sinnes geworden und werden von Gott zur Heiligkeit und

<sup>7)</sup> Das Raben ju Gott wird ichon im Epheserbrief (g. 104, d) als ein Prarogativ der Erlöften hervorgehoben und die Larpeia, sowie die Opfer der Christen (g. 105, d) foon in ben alteren paulinischen Briefen (§. 73, c). Gigenthumlicher noch erscheint bei Betrus das Nahen ju Gott, mit bem Opfern verbunden, als Prarogativ bes priesterlichen Gottesvolkes (§. 45,c). So nahe es nun zu liegen scheint, auch hier an die Priester zu denken (vgl. Richm, S. 744 f.), benen ja das Gottnahen, wie das λατρεύειν und das Opfer allein zustand, zumal auch der άγιασμός im Sinne von not. b und bie Befprengung mit Blut (10, 22) ben Brieftern insbesondere gufam (Er. 29, 21. Lev. 8, 30), fo beherricht doch die Anschauung Chrifti als des alleinigen Sobenpriefters, ber auch das Nahen ju Gott und die Opferdarbringung der Chriften vermitteln muß, viel zu fehr die Lehrweise unseres Briefes, als daß die Borftellung des allgemeinen Priefterthums, Die ihm noch Megner, S. 313 guidreibt, baneben gur Geltung fommen fonnte. - 8) Benn biefer Borhang 10, 20 als bie oapt Chrifti bezeichnet wird, fo ift bamit angedeutet, daß das Fleisch Chrifti erft in den Tod dahin gegeben werben mußte, ehe ber Borhang binweggethan und ber Weg jum Allerheiligften geöffnet werben fonnte, daß alfo fein Opfertod die Borbedingung dafür war. 33\*

Gerechtigfeit erzogen und angeleitet. c) Bu ben bereits ihnen mitgetheilten Gütern gehört auch die Erleuchtung durch das Gotteswort des neuen Bundes, die aber eine fortschreitende ist und immer vollkommener werden soll. d)

a) Ift durch das Opfer Chrifti das Bolk des alten Bundes in den Gott wohlgefälligen Zustand versett, so kann sich nun verwirklichen, was in dem Bundesverhältniß von vorn herein intendirt war, aber erft in dem neuen Bunde der Beiffagung gemäß (Jer. 31, 33) volltommen verwirklicht werden konnte: er ist ihr Gott und sie sind sein Volk geworden (8, 10). Das Israel des neuen Bundes ift nach &. 117, a. b die mahre Gottesfamilie (3, 6), nach 13, 20, wie bei Petrus (§. 45, a), die Heerde Gottes, ber er einen großen Hirten gesetzt hat. Wie er sich nicht geschämt hat, der Gott der Erzväter genannt zu werden (11, 16), so ift er jetzt der Gott aller Glieder der irdischen und himmlischen Gottesgemeinde (12, 23, vgl. §. 83, a), die sich dem Throne Gottes nahen dürfen als einem Gnadenthron (4, 16: τῷ Θρόνο τῆς χάριτος) in der zuversichtlichen Gewißheit (μετά παζόησίας), dort Barmherziafeit zu erlangen und Huld au finden.1) Die Gnade erscheint hier also nicht als das Heilsprinzip, fondern als der Geminn der MTlichen Heilsveranstaltung, welche das Bohlgefallen und die Huld Gottes wieder dem Bundesvolke jugewandt hat. Dies wird auch hier gang in ATlicher Weise dadurch ausgedrückt, daß die Glieder des Gottesvolkes Gottesföhne find (2, 10).2) Wenn fie als folche zur väterlichen Herrlichkeit geführt werden, so ift damit die Bewifheit ber väterlichen Liebe ausgedrückt, die den echten Rindern im Unterschiede von Bajtarden (12, 6. 8), wie bei Paulus (§. 97, c; boch

<sup>1)</sup> An Diefer Stelle verrath ber Begriff, wie bei Betrus (§. 45, b. Anm. 2), noch gang seinen Ursprung aus dem A. T. Bgl. die LXX, wo Theog dem bebr. mid xáper sópionser dem תו פצא entspricht. Bon dieser Gotteshuld wendet sich jeder wieder ab, der von Christo abfällt (12, 15: όστερων από της χάριτος του θεου), fie ift es, die das herz fest macht (13, 9), die den Beift giebt (10, 29: to avenua ris χάριτος) und beren Geleit darum in dem Schlußjegen (13, 25) Allen gewünsicht wird, wie in den Baftoralbriefen (§. 108, b. Anm. 4). Rirgends erscheint die Gnade ihrem Wefen nach burd die Gegenfate bestimmt, durch welche der paulinische Begriff feine eigenthümliche Tärbung gewinnt (§. 75, b). Rur in ber Stelle 2, 9 mare nach ber gangbaren Lesart die Unade das Beilspringip, fraft beffen die Beilsverauftaltung getroffen ift, wie bei Paulus (g. 75, c). Da aber in diefer Stelle nicht von der hingabe Chrifti in den Tod, sondern von seiner perfonlichen Erfahrung deffelben (dem gebesetat θανάτου) die Rede ift, und diese nicht als eine Wirkung der Gnade Gottes bezeichnet werden tann, so ist statt χάριτι θεού zu lesen: χωρίς θεού (§. 122, c). — 2) Wenn darum aud in unserem Briefe die Leser als Bruder angeredet werden (3, 1. 12. 10, 19. 13, 22; ugl. v. 23), fo erhellt aus 6, 10, wo die Bruderliebe als eine gegen den Namen Gottes erwiesene charafterifirt wird, gang deutlich, daß fie Briider find, weil fie Alle den Ramen Gottes als ihres Gottes und Baters tragen. Dieje Bruderliebe wird fich zeigen in der Gaftfreundschaft (13, 1 f.) und in jeder Art von Dienftleiftung (6, 10), namentlich an ben leidenden Glaubensgenoffen (13, 3; vgl. 10, 33 f.), sowie in ber Eintracht (12, 14). Die Werke der Wohlthätigkeit, in welchen fich die dyriftliche Brudergemeinschaft (norwwin, wie §. 41, b, vgl. auch 10, 33) bethätigt, find die mahren Opfer, an welchen Gott Bohlgefallen hat (13, 16), weil fie feinen Baternamen verherrlichen.

vgl. §. 118, c. Anm. 7), auf Grund des Erbrechts die letzte Vollendung ihres Kindheitsstandes gewährleistet. Charafteristisch ist nur, daß Paulus, meist an Heidenchristen schreibend, dabei das römische Erbrecht im Auge hat, das feinen Unterschied zwischen ülteren und jüngeren Söhnen kennt, während hier nach jüdischem Erbrecht die Söhne nur, sosenn sie in den Stand Erstgeborener eintreten, den Anspruch auf die vollen Güter des Vaters erhalten. Wie Christus als der Erstgeborene unter den himmslischen Gottessöhnen erscheint, so heißt die Christengemeinde έχχλησία πρωτοτόχων (12, 23, vgl. τὰ πρωτοτόχια v. 16); und der Jusak ἀπογεγραμμένων ἐν οὐρανοῖς zeigt unzweideutig, daß ihnen, die bereits als Bürger der himmslischen Gottesstadt eingeschrieben sind (vgl. Luc. 10, 20 und dazu §. 30, d), obwohl sie noch auf Erden wandeln, kraft dieses Erstsgeburtsvechts die Endvollendung gewährleistet wird.

b) Zum christlichen Elementarunterricht wird 6, 2 die Belehrung über die Waschungen, d. h. über den Unterschied der christlichen Taufsohservanz von den jüdischen Waschungen (9, 10) gerechnet. Zene nämlich ist eine Waschung des Leibes mit reinem Wasser, welche der Reinigung des Gewissens von dem Schuldbewußtsein sinnbildlich vergewissert (10, 22 f.), d) sofern sich mit ihr, ganz wie in der urapostolischen Gemeinde (§. 41, a), das Vefenntniß (diodogia) verknüpft, als dessen Gegenstand Zesus in seiner spezifisch messianischen Qualität (3, 1. 4, 14) oder die durch ihn gehoffte Verheißungserfüllung (10, 23) genannt wird. In der Taufe

<sup>3)</sup> Im lebrigen wird auch hier, wie bei Petrus (§. 45, d), wo vom Sorgen abgemahnt wird, verwiesen auf den im U. T. bereits zugeficherten Beiftand der gottlichen Borgehung (13, 5 f.) und nicht, wie in den Reden Jesu (§. 20, b), auf die Baterliebe Gottes, vielmehr die Berpflichtung zur ehrfurchtsvollen Unterwerfung unter die väterliche Zucht (not. c) aus dem Kindesverhältniß gefolgert (12, 9), wie dort die Pflicht des Kindesgehorfams. Bon einer Zeugung der Gotteskinder aus Gott ift nirgends die Rede, auch nicht 2, 11 (vgl. §. 118, b. Unm. 5); dirett ausgeschloffen wird dieselbe, wenn Gott 12, 9 als & naryo two avermatur bezeichnet wird (vgl. Rob. 12, 7. Num. 27, 16 LXX und dazu Riehm, S. 856 f.) im Gegensate zu den narepec ris caprds fum, womit er nur als der Schöpfer (vgl. Jac. 1, 17) aller Geisteswesen bezeichnet sein kann, wozu die Engel (1, 14) so gut wie die Menschen (12, 23) gehören, nur daß lettere in ihrem Erdenleben außer dem πνεδμα noch die von den leiblichen Batern erzeugte capt (vgl. §. 27, a) an fich tragen, nach welcher fie aus ben Lenden der Bater hervorgegangen find (7, 5. 10). Sier aber den Gegensatz des Tradugianismus und Kreatianismus hineintragen und ihn vermitteln zu wollen, wie Riehm, S. 680 thut, ober gar mit Benichlag, S. 309 an bie Praerifteng ber Seelen gu benten, burbet unserem Berfaffer völlig frembartige Reflexionen auf.

<sup>4)</sup> Der zweite Partizipialsat nai dedovpévot gehört zu naréxwere und nimmt nur den ersten wieder auf, indem er an die Stelle der Blutbesprengung die sinnbildliche Vergewisserung ihrer Wirfung in der Tauflustration setzt. Geß, S. 473 f. zieht beide Partizipien zu naréxwere und deutet gegen die Symbolik des Ausdrucks die Waschung mit reinem Wasser von der sittlichen Erneuerung durch den Geist mit Verusung auf Sz. 36, 25. 27, wie Benschlag, S. 328 auf die eigene Abwendung von der Sünde im hingebenden Hören des Evangeliums und die Verbürgung der vollen Vergebung "unter dieser Voraussetzung". Wir haben hier vielmehr dieselbe Anschauung von der Tausse, wie bei Petrus (§. 44,6), während diese bei Paulus zwar auch vorkommt, aber ganz hinter die ihm eigenthümliche Fassung der Taussymbolik (§. 84, a. 101, a) zurückritt.

werden also die Bekenner des Messias, wie in der urapostolischen Berfündigung, eines wesentlich dem neuen Bunde eignenden Gutes, der Gundenvergebung (8, 12. 10, 17 nach Jer. 31, 34), theilhaftig. Wenn sich nun nach 6, 2 mit der Belehrung über die Taufe die über die Sand= auflegung verbindet, fo mird dabei an die in der urapostolischen Gemeinde übliche (g. 41, d) gedacht fein, welche als Symbol des Gebetes für ben Täufling demselben die Geistesmittheilung vermittelte. Nach v. 4 find die, welche die himmlische Gabe (der Gundenvergebung) gekoftet haben. zugleich des heiligen Geistes theilhaftig geworden; und ebenso wird 10, 29 porausgesett, daß die, welche auf Grund des Bundesblutes geheiligt find, zugleich den Geist der Gnade empfangen haben. Es ift also auch hier, wie in der urapostolischen Berfündigung, neben der Gundenvergebung die Beistesmittheilung an die Taufe geknüpft; und der Beist erscheint, wie bort (g. 40, a. Unm. 1), ausschließlich ale Pringip ber Gnadengaben, fofern die Zeichen und Wunder oder die mancherlei Machtwirfungen, mit welchen Gott die Berfündigung der Ohrenzeugen beglaubigte, auf Zutheilungen bes heiligen Geiftes gurudgeführt werden, die Gott nach feinem Willen austheilt (2, 4), und in welchen man die Rrafte des mejfianischen Weltalters schmedt (6, 5).5)

c) Wenn die grundlegende driftliche Unterweisung nach 6, 1 mit ber μετάνοια begann, wie einst die Predigt Chrifti (g. 21) und die urapoftolische Berkundigung (§. 40 b), so muß in den Gliedern der MIlichen Gemeinde eine Sinnesanderung vor fich gegangen fein, welche eine Abwendung von den todten, d. h. fündlichen Werfen (g. 115 b. Unm. 6) in sich schließt und also zu der Gott mohlgefälligen Gefinnung führt. Diese ift aber von felbit gegeben, wenn im neuen Bunde der Berheiffung gemäß (Ber. 31, 33) das Gefet ins Berg geschrieben ift (8, 10. 10, 16), wodurch dieses die beständige Richtung auf die Erfüllung des göttlichen Willens erhalten muß.") Run wird der, welcher durch das Blut Chrifti jur Gottangehörigfeit geweiht ift, ftete nach der Beiligung trachten (12, 14), indem er fich vor jeder Befleckung durch neue Gunde bewahrt, namentlich vor den Gunden der Unfeuschheit in und außer der Ghe und des Beizes (13, 4 f.). Dazu hilft ihm Gott felbst, indem er durch seine väterliche Bucht in den Leidensprüfungen seine rechten Rinder zu immer völligerer Theilnahme an seiner Heiligkeit erzieht (12, 5-10) und so die friede= bringende Frucht der Gerechtigfeit, b. h. der gottwohlgefälligen Lebens-

<sup>5)</sup> Es erhellt von selbst, daß in diesen Aussagen der Geist nicht persönlich, sondern als eine uns mitgetheilte Gotteskraft gedacht ift, wie bei Paulus (§. 84, a. Unm. 4). So nahe es dagegen lag, auch das Gut des neuen Bundes, wonach in ihm das Gesetz ins Herz geschrieben ist (8, 10, 10, 16), auf diese Geistesmittheilung zurückzusühren, so ist doch diese Kombination von unserem Versasser nicht vollzogen, was Behschlag, S. 329 übersieht, und eben darum der paulinische Gegensatz des Geistesbundes zum Gesetzesbunde ihm fremd geblieben (vgl. §. 115, b. Anm. 3).

<sup>6)</sup> Auf die Richtung des Herzens kommt darum auch hier zuletzt Alles an, wie §. 26, c und in der urapostolischen Lehre (§. 47, a. 55, b), weil Gott die tiefsten Tiefen des Herzens erforscht (4, 12 f.). Rur mit wahrhaftigem, d. h. dem äußeren Verhalten entsprechenden Herzen darf man Gott nahen (10, 22). Ebenso ist das Herz natürlich auch der tiesse Erund jeder Verirrung und der Sitz des Unglaubens (3, 10. 12).

beschaffenheit in ihnen schafft?) (v. 11), welche ihm alles Leid zuletzt zu einem Gegenstande der Freude macht (vgl. §. 46 d. 55, c). So macht auch hier Gott selbst die Christen in jedem guten Werke fertig, seinen Willen zu thun, indem er in ihnen das ihm Wohlgefällige schafft durch Christum (13, 21), den er ja darum gerade nach §. 120, c auf Grund des NTlichen Bundesblutes zum Oberhirten seines Eigenthumsvolkes gemacht hat (v. 20), damit er durch sein priesterstönigliches Walten jedem Gliede desselben in seinen Versuchungen helsen (2, 18) und die rechtzeitige

Hülfe vom Gnadenthron (4, 16) vermitteln fonne.8)

d) Unter den Gütern des neuen Bundes wird in der Weiffagung (Ber. 31, 34) auch das genannt, daß die Erkenntniß Gottes eine Allen gleiche und gemeinsame sein werde (8, 11). Der Berfasser benkt dabei natürlich an die vollendete Gottesoffenbarung, die durch das Reden Gottes im Sohne vermittelt ift (1, 1) und die auch die Lefer ordentlicher Beise bereits befähigt haben follte, Lehrer fein zu können (5, 12). Denn auch fie haben ja die Erkenntnig der Bahrheit erlangt (10, 26: ἐπίγνωσις της άληθείας) und find darum Erleuchtete (6, 4. 10, 32: φωτισθέντες; val. §. 107, a). Allein es giebt in der Offenbarung des MTlichen Gottes= wortes, wie in der dadurch bewirften Erfenntnig, verschiedene Grade. Die Anfängerstücke, die Elemente des Gotteswortes ober der Berfündigung υοη Christo (5, 12: τὰ στοιχεῖα τῆς ἀρχῆς τῶν λογίων τοῦ θεοῦ; υρί. 6, 1: ὁ της ἀρχης τοῦ Χριστοῦ λόγος) bezeichnet der Berfasser, wie Paulus (§. 102, b), bildlich als Milch (5, 12), wie sie für die výnioi (v. 13) sich ziemt, im Gegensatz zu der festen Speise, welche die reckeiot pertragen können (v. 14; val. releiorns: 6, 1). Diese grundlegende Lehre bestand nach 6, 1 f. in der Berfündigung der Bufe und des Glaubens, womit die evangelische Berfündigung begann (Marc. 1, 15; vgl. Act. 17, 30 f.

<sup>8)</sup> In welcher Beife Gott diefes fein Gnadenwirfen durch Chriftum ausführt, darüber deutet unser Brief nichts an; gewiß ift nur, daß die fo reich entwickelte paulinische Lehre von der Lebensgemeinschaft mit Chrifto und bem Birken feines Geiftes in ben Chriften (§. 84. 86) ihm fremd geblieben ift. Benfchlag, G. 329. 332 will zwar 13, 10 auf eine "fortwährende Lebensgemeinschaft" beziehen, in welcher ber Leib Chrifti unsere Seelenspeise ift, aber die Deutung auf das Abendmahl hat felbft nosgen, S. 141 gurudgewiesen, und ber gange Kontert führt in ber That nicht barauf. Im Hebrigen zeigt ja unser Brief, wie auch das menschliche Wort der Ermahnung gur Erhaltung und Forberung im driftlichen Leben mithelfen foll, weshalb alle aufs Dringenbfte aufgeforbert werden, einander vor Abfall zu bewahren (3, 12 f. 12, 12-17), zur Liebe und ju guten Berfen anguregen (10, 24). In diesem Sinne haben namentlich die Borfteher bie Pflicht, über die Seelen ju machen (13, 17), und die Gemeindeversammlungen find der Ort, wo diese Paraflese gent wird (10, 25), weshalb man jenen gehorchen und diefe nicht verlaffen foll. Bor Allem fommt hierbei auch bas qute Beispiel in Betracht, meshalb ber Berfaffer nicht mude wird, die Beifpiele ber Glaubenshelben, bie ben Chriften in ihrem Kampfe guschauen (12, 1), ber verstorbenen Borfteber (13, 7) und Christi felbst (12, 2 f.) vorzuführen.

und dazu §. 61, a. 19, 4), in der Belehrung über die Taufe und Handauflegung (not. b) und über die eschatologischen Vorgänge. Zu der festen Speise dagegen, mittelst welcher der Verfasser die allerdings auf der Stuse der vyniótys zurückgebliebenen und stumpfsinnig gewordenen Leser (5, 11—13) mit Gottes Hüsse (6, 3) und unter Voraussetzung des durch seine Mahnungen neugeweckten Eisers zur redeiótys zu sühren strebt (v. 1), rechnet er sichtlich die tieseren Belehrungen über das Vershältniß des neuen Bundes zum alten, welche unser Vrief darbietet.

### §. 125. Die Renteftamentlige Bundespflicht.

Die Neutestamentliche Bundespflicht ist das unbeugsame Festhalten der Hoffnung auf die im neuen Bunde garantirte Erfüllung der Bundesverheißung, und diese ist nicht möglich ohne Glauben. a) Dieser Glaube, welcher schon das Kennzeichen aller Frommen im alten Bunde bildete, ist im neuen Bunde ein sestes Bertrauen auf die Erfüllung der Bundesverheißung und eine zuversichtliche Ueberzeugung von den Heilsthatsachen, durch welche dieselbe laut der evangelischen Verkündigung gewährleistet ist. d) In diesem Glauben besteht wesentlich die gottwohlgesällige Gessinnung, von deren Festhalten in ausdauernder Geduld die Theilnahme an der Heilsvollendung abhängt. c) Die Sünde schlechthin aber ist der Unsglaube, und der Abfall vom Glauben ist die Sünde, die nie vergeben werden kann, weil sie von endgültiger Verstockung zeugt. d)

a) Sind die Glieder des neuen Bundes dadurch so hoch bevorzugt, daß sie zur Erlangung der alten Bundesverheißung unmittelbar befähigt sind (11, 40), so ist die Hoffnung auf die Erfüllung dieser Berheißung ihr Charakteristikum. Sie werden als solche bezeichnet, welche ihre Zuflucht dazu genommen haben, die ihnen in der beschworenen Berheißung zum unmittelbaren Erfassen vorgehaltene Hoffnung, welche sich auf das himme lische Hohepriesterthum Christi gründet, sest zu ergreisen (6, 17 ff.). \(^1) So gewiß diese starke Betonung der Hoffnung durch die Ermattung dersselben bei den Lesern mit motivirt ist, so erinnert sie doch zu sehr an die centrale Stellung der Hoffnung bei Petrus (§. 51) und hängt zu eng

<sup>9)</sup> Daß es fid hier nicht um den Gegenfat der πίστις und γνώσις handelt, wie Köstlin (a. a. D. 1854. S. 403 f.) meinte, hat Richm, S. 783-785 ausreichend er- wiesen. Alle diese tiefgehenden Belehrungen haben ja durchaus praktische Tendenz.

<sup>1)</sup> Sowohl das Bild vom κρατείν, wie das προκειμένη zeigt unzweiselschaft, daß hier, wie 7, 19 (vgl. §. 123, d. Anm. 6), von dem Gegenstande der Hoffnung (der res sperata) die Rede ist. Diese, und nicht das subjektive Hossen (Behjschlag, S. 388), ist auch der Anker der Seele, welcher ihr den sesten hinweggerafft wird, weil ihr himmlisches Heil verdirgt ist durch Christum, der in das himmlische Heiligthum vorangegangen (6, 20), um dort als der himmlische Hohepriester dasselbe uns zu sichern. Auch nach 10, 23 bekennen sich die Christum der gehössten Endvollendung, welche durch den Zusatz nach dem Zusammenhang mit v. 19—21 sich auf die Erhöhung des messsanischen Hohenriesters gründet.

mit der gesammten Grundanschauung des Berfaffers gusammen, als bag es nicht zu den Eigenthumlichkeiten seiner Lehrweise gehören sollte, in der messianischen Hoffnung, d. h. in der Hoffnung auf die durch die Erscheinung Des Meffias verbürgte Erfüllung der alten Bundesverheißung das eigent= liche Charafteristitum der Christen zu sehen. Darum ist auch das ununterbrochene Festhalten der freudigen Zuversicht (παδδησία, vgl. 10, 35) und des in ihr gegebenen hohen Borzugs (xavxnua), welchen folche Hoffnung verleiht, die Bedingung der Zugehörigkeit zur Gottesfamilie des neuen Bundes (3, 6), und somit das unbeugsame Festhalten (vgl. 10, 23) einer überzeugungsgewissen Hoffnung (vgl. 6, 11: ή πληροφορία της έλπίδος) die MIliche Bundespflicht. Rur denen, die in solcher Hoffnung die Wiederfehr des Meffias erwarten, kann er als der Erretter erscheinen (9, 28). Zur Erfüllung dieser Pflicht gehört aber eine feste Zuversicht (υπόστασις), und es fann daher auch das ununterbrochene Resthalten derfelben, als die Bedingung davon bezeichnet werden, daß wir Genoffen Chrifti find und bleiben, d. h. mit ihm jum Saufe Gottes gehören, über das er gesetzt ist (v. 14, vgl. v. 6). Eine folche Zuversicht ift nun die níous éni Beóv, die 6, 1 zu den Fundamentalartifeln der evangelischen Berfündigung gerechnet wird; benn diese beginnt damit, daß Gott in ber Sendung des Deffins feine Verheißung erfüllt und ihre befinitive Erfüllung garantirt hat (S. 116, a. 117 d). Ausdrücklich wird aber der Glaube 11, 1 erklärt als eine feste Zuversicht auf gehoffte Dinge (ελπιζομένων υπόστασις) und zugleich als ein Ueberzeugtsein von unsichtbaren Dingen (πραγμάτων έλεγχος ου βλεπομένων), welches derselben so gewiß macht, als sähe man sie (v. 27).2)

b) Der Glaube, wie er 11, 1 beschrieben wird, ist das Kennzeichen aller Frommen gewesen von Anfang an (v. 2). Je nach den verschiedenen Berheißungen, welche dieselben hatten, waren die ελπιζόμενα und die οὐ βλεπόμενα sehr verschieden; aber das Wesen des Glaubens wird dadurch nicht alterirt.<sup>3</sup>) Bei den Gliedern des neuen Bundes ist die Summe der

3) Bei Abel und Henoch war der Glaube die Ueberzeugung von dem Dasein Gottes und das Vertrauen auf seine Vergeltung (v. 6) ganz im Allgemeinen. Noah

<sup>2)</sup> Es liegt also auch hier (vgl. §. 82, d) im Begriff ber nioric ebenso das juverfichtliche Bertrauen auf die Treue (11, 11; vgl. 10, 23) und Macht (11, 19) Gottes, welcher seine Berbeifung ausführen will und fann, wie andrerseits das zuversichtliche Neberzeugtsein von Thatsachen, welche nicht finnenfällig wahrnehmbar find, wie 3. B. die Beltichöpfung, bei welcher ausdrücklich das Sichtbare durch das unfichtbare Schopfermort Gottes ins Dasein gerufen und nicht aus finnlich mahrnehmbaren Dingen geworden ift, damit dieselbe Objekt des Glaubens bleibe (v. 3). Wie jenes Bertrauen zur παρόησία der Hoffnung gehört, so dieses Ueberzeugtsein zur πληροφορία derselben. Die enge Beziehung des Glaubens zur hoffnung giebt dem Glaubensbegriffe unferes Briefes feine eigenthumliche Farbung und ftellt ihn bem petrinischen (g. 44, a. Unm. 2) am nächsten. Beder ichließt die niones die hoffnung ein (vgl. Ufteri, G. 256, vgl. auch Benichlag, S. 338), noch nimmt lettere ihre Stellung ein (vgl. Baur, S. 252); aber fie ift auch nicht eine Meugerung und Beweisung ober die Blithe und Krone bes Glaubens (vgl. Riehm, S. 709. 752); benn der Glaube fest ja die hoffnung bereits voraus, wenn er ein Verhalten zu den ednicopena ift (11, 1). Bielmehr ift der Glaube die Bedingung, unter welcher allein das Gefthalten ber hoffnung und damit die Erfüllung der NTlichen Bundespflicht möglich ift.

ελπιζόμενα, in Betreff berer sie feste Zuversicht haben, nichts Anderes, als der Inhalt der Bundesverheißung, deren Erfüllung ihnen durch die Stiftung des neuen Bundes gewährleistet ift; die ov Blenoueva dagegen find die in diesem Bunde dargebotenen Beilsveranstaltungen und Beilsgüter. in Betreff derer fie durch die evangelische Berfündigung vollüberzeugt find. In ihr haben wir die frohe Botschaft empfangen von der Erfüllung der Berheißung, ebenso wie die Israeliten, als Moses fie ins gelobte Land zu führen verhieß, aber das Wort dieser Botschaft kann den Sorern nichts nütsen, wenn es sich nicht mit ihnen vereinigt, von ihnen gleichsam affimilirt wird durch den Glauben (4, 2). Die algogogia niotews (10, 22) kann nur vorhanden fein, wenn wir Jejum als den vollkommenen Hohenpriefter (v. 21) und sein Blut als das Mittel, wodurch uns der Bugang zu Gott geöffnet ift (v. 19 f.), erkannt haben. 4) Da nun bies eben der Inhalt der MTlichen Verkündigung ist, so kommt Alles auf das Ueberzeugtsein von der Bahrheit dieser Berfündigung an, und dieses wird gefordert, wenn das 2, 1 verlangte Achten auf die Alliche Berfündigung durch die größtmögliche Zuverlässigfeit derselben motivirt wird (v. 3 f.).

c) Dieser Glaube, wie er das Kennzeichen aller Frommen gewesen, ist die spezisisch Gott wohlgefällige Gesinnung und darum das Hauptstück der dixacooùvy. Ohne Glauben ist es unmöglich, Gott zu gefallen (11, 6); durch den Glauben haben die Frommen des alten Bundes im Gottesworte des A. T., d. h. von Gott selbst ein gutes Zeugniß erlangt (v. 39; vgl. v. 2). Mittelst des Glaubens hat Abel das Zeugniß erlangt, daß er Gott wohlgefällig (dixacos) sei (v. 4), und Noah, der zuerst im A. T. ausdrücklich dixacos genannt wird (Gen. 6, 9), hat

befaß bereits ein göttliches Berheißungswort (v. 7: χρηματισθείς), fo daß bei ihm die Ueberzeugung von der Bahrheit deffelben mit dem Bertrauen auf feine Erfüllung gufammenfiel. Sarah und Abraham vertrauten auf die Berheißung der ihnen in dem Sohn ber Berheiftung jugeficherten Nachtommenichaft (v. 11 f. 17-19), Ifaat und Jatob auf die Erfüllung bes burch ihren Dlund ertheilten Segens (v. 20 f.), alle Ergväter auf ben Befit bes verheißenen Landes (v. 8 f. 22). Allein da Abraham nach §. 115, a. Unm. 2 bereits dieselbe Berbeigung befaß, deren Erfüllung burch den alten Bund vermittelt werden follte und durch den neuen wirflich vermittelt wird, fo faßte ber Glaube der Erzväter bereits die Erfüllung biefer hochsten Berheißung ins Auge (v. 13-16; vgl. v. 10), womit das leberzeugtsein von der Realität des unfichtbaren himmlischen Baterlandes gegeben war (v. 13. 15); und fo alle übrigen Glaubenshelben (v. 39), wenn im Ginzelnen auch ihr Glaube fich baneben auf Berheißungen richten fonnte, beren Erfüllung fie noch felbst erlebten (v. 33), wie die Beispiele in v. 28-31 zeigen. Bei Chrifto selbst war die ihm als Lohn vorgehaltene Freude seiner himmlischen Erhöhung ber Wegenstand seines vorbildlichen Glaubens (12, 2; vgl. §. 120, d). -4) So erflart fich auch, warum Chriftus nicht direft als Gegenstand bes Glaubens genannt wird, was nicht baran liegt, daß er nur Borbild bes Glaubens ift (Biebermann, 6. 249). Als der, welcher unwandelbar ift und bleibt, was er durch feine Erhöhung jum meffianischen Sohenpriefter den Chriften geworden, ift er nach dem Bufammenhange von 13, 8 auch hier ber, auf welchen die Forderung eines ausdauernden Bertrauens auf die Berheißungserfüllung (v. 7) fich ftutt. Aber eben weil bies im Bebraerbrief immer die hauptseite an der niorig ift, mahrend bei Baulus das Bertrauen auf das bereits in Christo gegebene Seil, konnte hier die paulinische Formel nicht ausgeprägt werden.

biese Gerechtigseit \*aaà πίστεν erworben (11, 7). <sup>5</sup>) Nur die Gläubigen gehen darum ein in die Gottesruhe (4, 3) und erwerben das ewige Leben (10, 39); von den ATichen wie von den ATichen Frommen gilt es, daß man nur διὰ πίστεως zum Besitz der Verheikung gelangt (6, 12). <sup>5</sup>) In dieser Stelle ift neben der πίστες die μαχοοθυμία genannt (vgl. v. 15), welche, wie Jac. 5, 10. Kol. 1, 11, die Ausbauer bezeichnet, in welcher sich der Glaube bei einem scheinbaren Verzuge der Verheikungserfüllung bewährt. Kommen dann noch Leiden hinzu, welche im grellsten Widersspruche mit der Verheikungserfüllung zu stehen scheinen, so bedarf es der Geduld (ἐπομονή: 12, 1. 7), die darum, ebenso wie der Glaube, Besdingung der Verheikungserlangung ist, weil sie dazu gehört, um die Hosspruchigkeit zu bewähren, ja geradezu das, was der Wille Gottes spezifisch im neuen Lunde verlangt (10, 35 f.). <sup>7</sup>

d) Je mehr dem Verfasser das Wesen der Gerechtigkeit im Glauben besteht, um so mehr giebt es eigentlich nur Eine Sünde, die als die Sünde schlechthin bezeichnet wird, das ist der Unglaube (12, 1. 4). Schon die erste Generation des alten Bundesvolkes erlangte die Verheißung nicht wegen ihrer Sünde (3, 16 f.), und diese Sünde war ihr Ungehorsam gegen die göttliche Forderung des Glaubens (v. 18; vgl. 4, 6. 11, 31), d. h. ihr Unglaube (3, 19). So ist auch jest das seige Zurückweichen

8) Wie bei Petrus (§. 44, a. c) und wenigstens nach der einen Seite auch bei Paulus (§. 82, d), so wird also auch hier der Mangel des Glaubens, welcher die Bedingung der Heilsvollendung ist (4, 3), als Ungehorsam qualifizirt (v. 11), wie umgefehrt der Glaube, welcher die endliche Errettung verbürgt, als Gehorsam gegen Christus (5, 9). Daher kommt der Unglaube nur in ein boses Herz (3, 12: xapdia

<sup>5)</sup> Es bedarf feines Beweifes, daß hier nicht die dem Glauben aus Gnaden gu= gerechnete Gerechtigfeit im paulinischen Ginne gemeint ift, ba biefer Begriff in unferem Briefe nicht nur fehlt, fondern durch den analogen, aber von anderen Boraussetzungen aus gebilbeten Begriff ber redeiweig ausgeschloffen ift (vgl. §. 115, c. 123, c). Es liegt aber auch nicht einmal in der Stelle, daß die dixacocorn von Gott in Noah gewirkt wurde, da er fie nach ihrer ausbrücklichen Ausfage burch fein eigenes Berhalten erwarb. Wie fern dem Berfaffer der paulinische Begriff der Glaubensgerechtigkeit liegt, zeigt am deutlichsten 10, 38, wo er bie von Baulus barauf bezogene Stelle Sab. 2, 4 (Gal. 3, 11. Rom. 1, 17) abweichend von Baulus, aber übereinstimmend mit dem Driginalfinn, so deutet, daß en nivrews von & dinaios getrennt und so ebenfalls in die nionis das Wefen der gottwohlgefälligen denatodorg gefetzt wird. - 6) hier erst zeigt sich ganz der Unterschied dieser Fassung des Glaubensbegriffs vom paulinischen, wie dieser in der Rechtfertigungslehre feine fpezififche Muspragung empfangen bat. Denn bei Baulus ift der Glaube gerade das Bertrauen auf das in Chrifto bereits gegebene Beil (vgl. Unm. 4) und darum Bedingung der unmittelbar zu erfahrenden Rechtfertigung. Er ift aber auch in diefer Bestalt etwas dem Christenthum spezifisch Gigenes, da der rechtfertigende Glaube Abrahams wohl dem Befen, aber nicht dem Gegenstande nach, wie theilweise in unserem Briefe (vgl. not. b. Unm. 3), damit identisch war und bie Gefetesofonomie vollends ben Gegenfat ju ber Glaubensofonomie des Chriftenthums bildet. - 7) Rach dem Zusammenhange von v. 36 mit v. 38 f. ift die Geduld im Grunde nichts Anderes, als der im Leiden (v. 32-34) bewährte Glaube, der nicht ichen gurudweicht in der Leidensprufung und nicht ermattet (12, 3). Der Sache nach bestand auch der Glaube der 11, 35-38 ermähnten Frommen in diefer Geduld, die bis zum Tode ausharrt (12, 4) und die Schmach Christi willig trägt (13, 13; vgl. 11, 26), wie Chriftus felbst darin ein Vorbild gegeben hat (12, 2 f.).

vom Glauben (10, 38 f.:  $\sqrt[6]{\pi}$ oorodý) eine Verachtung des vom Himmel herab redenden Gottes (12, 25), ja ein Abfall von dem lebendigen Gott (3, 12) und eine Hurereisunde im Sinne des A. T. (12, 16), sofern man seinem Dienst und seiner Berheißung den Dienst und die Berheiffung der Welt vorzieht (vgl. Jac. 4, 4 und dazu §. 55, a). Damit ift aber dieser Abfall solcher, welche die Erkenntnig des Beiles in Christo gehabt (10, 26) und alle feine Segnungen erfahren haben (6, 4-6),9) als eine Sunde charafterifirt, die noch viel schrecklicher ift als die Sunde des frevelhaften Ungehorfams, auf die im alten Bunde der Tod ftand (10, 28). Er ist eine Frechheitssünde, ein Sündigen wider befferes Wiffen und Gewiffen (Exovoiws auagraveir), für das es kein Opfer mehr giebt, sondern nur noch das Strafgericht über die Gottesfeinde (v. 26 f.). Es giebt also auch im neuen Bunde, wie im alten, eine Bosheitssünde, für welche seine Sühnanstalt nicht da ist, und die daher nie vergeben werden kann, wie die Sünde wider den Geift, von der Jesus redet (g. 22,h), weil der, welcher sie begeht, nicht mehr zur ueravola erneuert werden fann (6, 4-6), wie auch Esau keinen Raum mehr zur ueravola fand (12, 17).10).

#### §. 126. Die Grjüllung der Bundesverheifzung.

Obwohl die Heilsvollendung nur die Besitznahme der alten Bundessverheißung ist, so kann dieselbe, sofern sie an die Erfüllung der Bundesspslicht geknüpft ist, doch auch als Lohnvergeltung betrachtet werden.a) Ueber die Ertheilung derselben entscheidet das unmittelbar bevorstehende

πονηρά απιστίας), das durch den Betrug der Sunde verhartet ift (v. 13; vgl. v. 8. 15. 4, 7). Rur wenn einer, gleichgultig geworben gegen die in der vollendeten Gottesoffenbarung uns bargebotene Errettung (2, 3), von der Unade Gottes fich entfernt (12, 15) und mit profanem Sinn wie Cfau um irdifche Buter (d. h. nach den Berhältniffen der lefer um die Befreiung von den Berfolgungen, welche die Chriften treffen) fein Erftgeburtsrecht preisgiebt (v. 16), wird er im Gifer um die Erlangung der Bundesverheißung (4, 11) und damit im Gifer um das Festbalten der hoffnung (6, 11 f.) fo nachlaffen, daß er im Ungehorsam aufhört, die Pflicht des Glaubens ju erfüllen, der allein jum Festhalten der hoffnung führt. - 9) Durch folchen Abfall freuzigt man Chriftum aufs Meue, indem man, den Charafter seines Todes als des Sühnopfers des neuen Bundes, worauf alle Christenhoffnung ruht, verleugnend, benfelben mit ben Ungläubigen für ben Tod eines Berbrechers erflärt (6, 6); man tritt also ben Sohn Gottes mit Füßen, achtet das Bundesblut für unrein und verhöhnt den Beift der Gnade, indem man ihn fur einen lugnerischen Fregeist erflart, von dem die meffiasgläubige Gemeinde verführt ift (10, 29). — 10) Allerdings wird diese Unmöglichfeit unter dem Bilde 6, 7 f. als die Folge eines göttlichen Berwerfungsurtheils dargestellt; aber 3, 13 zeigt, daß damit nur das göttliche Berftodungsgericht gemeint ift (vgl. §. 29, d. 91, c), wonach die Bergen, welche fich der Sunde hingeben, zulet burch ben Beirng derfelben fo verhartet werden oder fich felbst verharten (v. 8. 15. 4, 7), daß eine Umkehr nicht mehr möglich ift. Können aber überhaupt Glieber ber Gemeinde abfallen, fo folgt, daß die ihnen fraft des Erftgeburtsrechtes gewordene Anwartichaft auf die himmlische Bollendung (12, 23; vgl. §. 124, a) teine unwiderrufliche ift.

Gottesgericht, dessen Tag mit dem Weltuntergang anbricht und allen Gottesseinden das ewige Verderben bringt.b) Den Gläubigen aber ersicheint Christus als der Erretter von diesem Verderben und führt ihre Seelen zum ewigen Leben.c) Dann beginnt die Endvollendung in dem unwandelbaren Gottesreich, wo die Auserstandenen in der himmlischen Gottesstadt Gott schauen in Herrlichkeit und in ewiger Sabbathseier.d)

a) Während die Erzväter (11, 13) und alle Gläubigen des alten Bundes die Verheifung nicht wirklich empfingen, da fie die dazu nothwendige redeiwois noch nicht empfangen fonnten (v. 39 f.), so haben die Glieder des neuen Bundes zwar diese Vollendung bereits erlangt und find daher jo völlig in den Stand gefett, die Bundesverheißung unmittelbar zu empfangen (g. 123, c. Anm. 5), daß fie fich in Hoffnung bereits als die Erben der Berheifung (6, 17) betrachten können; allein die faktische Zuertheilung des Erbes; also das udngovouerv im Sinne der realen Besitzergreifung des Berheißenen 1) ist auch für sie noch von der mionis und naxoodinia abhängig (v. 12) oder von der Erfüllung der MIlichen Bundespflicht überhaupt (§. 125,c). Dann aber kann die befinitive Erlangung der Berheiffung auch als Lohnvergeltung für diese Erfüllung aufgefaßt werden (10, 35 f.: μισθαποδοσία). Allerdings ift der Lohn nur die Erfüllung einer aus eigenem Untriebe gegebenen Berheißung und die Leistung nichts Underes, als das Festhalten der freudigen Zuversicht auf diese Erfüllung (παδοησία); allein nachdem Gott einmal im neuen Bunde, wie von jeher (11, 6: μισθαποδότης), die Erfüllung seiner Berheißung an die Erfüllung einer beftimmten Pflicht gebunden hat, ftellt fich immer wieder ein Lohnverhältniß her, das nun als Motiv für die Leiftung diefer Pflicht geltend gemacht werden kann (vgl. §. 32). Wie Mojes auf diese Lohnvergeltung hinblickte (v. 26), wie Chriftus felbst im Blick auf den ihm vorgesteckten Lohn das Kreuz erduldete (12, 2), so fann auch der Chrift im Blick auf den höheren Besitz den irdischen barangeben (10, 34).2)

<sup>1)</sup> Diefes reale ubypovoueir im Unterschiede von dem idealen Hoffnungsbesitz, den boch im Grunde auch die Bater hatten (11, 9, vgl. 1 Betr. 3, 7 und dazu §. 51, c), wenn sie denselben auch noch in weiterer Ferne sahen (11, 13), wird auch als das λαμβάνειν (9, 15), επιτυχείν (6, 15. 11, 33), κομίζεσθαι (10, 36) bezeichnet. Der Ausdruck adapovoueir (1, 14. 6, 12) geht übrigens, wie die adapovouia bei Betrus (§. 50, c), zunächst nur auf das den Gläubigen zugesprochene Besitzthum (vgl. 11, 8. 9, 15); erft in Zusammenhängen, wie 6, 17, geht berfelbe in ben Begriff ber Erbichaft über, welche die gläubigen Israeliten von den Batern überfommen haben (vgl. 12, 7). Unalog ift ja ber Sohn ichlechthin zum Erben über Alles eingesett (1, 2, vgl. §. 118, a). - 2) Es ift dies nur dieselbe Bergeltungslehre, die wir im urapostolischen Lehrtropus (§ 51, d. 57, b) und felbst bei Paulus (§. 98, c) fanden. Auch das geht nicht über fie hinaus, wenn nach 6, 10 es auf die vergeltende Gerechtigfeit Gottes guruckgeführt wird, daß er das Thun des Menschen, durch welches er seine Bundespflicht erfüllt, nicht unberiicffichtigt läßt, sondern dem, der fich bisher (wenn auch nur nach einer Seite bin) bewährt hat, auch zu weiterer Bewährung verhilft (v. 9), obwohl die Erreichung dieses Bieles trothem immer noch von seinem ferneren Berhalten abhängig bleibt (v. 11 f.). Es liegt barum auch hier fein Grund vor, mit Ritschl II, G. 117 um rein bogmatischer

b) Wenn es eine Lohnvergeltung giebt, so giebt es natürlich auch eine Strafvergeltung, die 2, 2 mit demfelben Ausdruck bezeichnet wird. Welche von beiben dem Einzelnen zu Theil wird, darüber entscheidet das definitive Gericht, welches die Fundamentallehre des Christenthums als xoīua alwivor verkündet (6, 2). Auf dieses Gericht hat Gott sich die Strafvergeltung (exdixnois) vorbehalten (10, 30), und fein Gericht ift schrecklich (v. 31) und unentrinnbar (12, 25). Es bringt über alle Gottesfeinde (υπενάντιοι), wie über die Abgefallenen, die άπωλεια (10, 27. 39), die nach 9, 27 nicht bloß der leibliche Tod, sondern jedenfalls etwas Schrecklicheres ift (10, 28 f.) und wiederholt als ein verzehrendes Feuer dargestellt wird (12, 29; vgl. 6, 8). Könnte auch in diesem ATlichen Bilde (Deut. 4, 24. 9, 3) das Feuer als das geläufige Symbol des göttlichen Zorneseisers genommen werden, so kann doch der wiederholte Hinweis auf seine verzehrende Wirfung nur so verstanden werden, daß jenes Verderben nicht mehr bloß, wie §. 34, c. 99, b, als ein Bleiben der Seele im Tode, sondern als eine Art potenzirten Todes, als qualvolle Vernichtung gedacht ift (vgl. Benschlag, S. 341).3) Es folgt aber dieses Gericht nicht unmittelbar nach dem Tode eines jeden, wie man aus 9, 27 folgern wollte (vgl. noch Biedermann, S. 300), sondern es giebt einen Tag, der als der aus dem A. T. bekannte Gerichtstag Gottes (vgl. §. 40, d. 64, b) der Tag schlechthin heißt (10, 25); und dieser bricht offenbar mit der letten großen Erschütterung himmels und der Erde (12, 26 nach Hagg. 2, 7), d. h. mit dem Untergange diefer Weltgestalt an (vgl. 1, 11 f.), welche Vorstellung schon in den Reden Jesu anklingt (§. 33, c).

c) Wenn auch Christus nicht als Weltrichter gedacht ist, so ist doch hier wie überall der Gerichtstag unzweiselhaft zusammenfallend gedacht mit dem Tage seiner Wiederkunft, wo Gott den Erstgeborenen wiederum in die Welt einführt (1, 6); und da dieser Tag in Kurzem bevorsteht (10, 37 nach Hab. 2, 3), wird ihn die gegenwärtige Generation noch erleben. Die Gläubigen aber erwarten den zum zweiten Mal sichtbar

Erwägungen willen die Gerechtigkeit Gottes von der Folgerichtigkeit seines handelns in hinsicht der zum heil Bestimmten zu fassen, da eben hier nicht "die Liebesübung der Lefer als eine Wirkung der göttlichen Gnade in Anschlag gebracht wird".

<sup>3)</sup> Wenn nach §. 122, a ber Tod die Strafe der Sinde ist, sofern er die Menschen der Macht des Teufels überliefert, so hört diese Macht nach 2, 14 für die Erlösten und nach §. 120, c mit der Unterwerfung aller seindlichen Nächte überall auf; die definitive andera fann daher für die, welche die Todsünde begangen haben, nicht mehr bloß das Bleiben im Tode, sondern nur etwas Schlimmeres — und das ist die damit gegebene allmähliche Bernichtung — sein. Wenn in ATlicher Weise ausschließlich Gott als Weltrichter erscheint (12, 23, 13, 4), dem man daher mit ehrerbietiger Schen und Furcht dienen muß (12, 28), so liegt das daran, daß zu der Vorstellung des ewigen Hohenpriesters (§. 120) die Vermittlung Christi beim Weltgericht zu wenig gehaßt hätte. Dagegen übt Gott schon hier durch sein des Menschen tiesstes Inneres durchsorschendes und beurtheilendes Wort eine richterliche Funktion aus (4, 12 f.).

<sup>4)</sup> Gewiß mit Unrecht schließt Richm, S. 618 aus 3, 9, daß der Verfaffer nach dem Typus des vierzigiährigen Büssenzuges eine Zeit von 40 Jahren von dem Anbruch der messianischen Zeit bis zum Eintritt der Endvollendung in Aussicht

Erscheinenden nicht zum Gericht, sondern zur Errettung (6, 9, 9, 28). Er als der ewige Hohepriester kann die durch ihn zu Gott Nahenden endgültig vom Berderben erretten (7, 25), so daß sie nun in den Besitz der σωτηφία gelangen (1, 14: \*ληφονομεῖν σωτηφίαν).<sup>5</sup>) Diese Errettung ist aber, wie überall im urapostolischen Lehrtropus (§. 50, d. 57, d), eine Errettung der Seele, die, ganz wie in den Reden Jesu, als ein Gewinnen derselben bezeichnet wird (10, 39: πεφιποίησις ψυχής), da sie im ewigen Berderben, das auch hier den Gegensatz dazu bildet, versoren geht (vgl. §. 26, d. Unm. 1. 34, c), bund deren Korrelat daher das Leben im eminenten Sinne ist, welches schon nach ATlicher Lehre (Hab. 2, 4) die Folge der wesenlich im Glauben bestehenden Gerechtigkeit oder der Unterwersung unter die väterliche Zucht (12, 9) ist (vgl. zu diesen Korrelat begriffen §. 50, c. 57, d. 96, c).

d) Die Endvollendung beginnt in dem undeweglichen Reiche (12, 28), d. h. in dem vollendeten Gottesreiche (vgl. §. 34, a. 57, d), dessen Einstritt die mit der letzten Bewegung Hinmels und der Erde (v. 26 f.) eintretende Umwandlung (1, 11 f.) vorbereitet. Dieses Reich erscheint unter dem Bilde der von Gott selbst gegründeten Stadt (11, 10), nach der sich als nach ihrer himmlischen Heimath schon die Erzöäter sehnten (v. 14—16), weshalb sie sich auf Erden als Fremdlinge und Bilgrime sühlten (v. 13; vgl. v. 9 f.). Aber auch die Christen, obwohl sie der Hossfnung nach schon zu diesem himmlischen Serusalem gekommen sind (12, 22), sehnen sich doch nach dieser bleibenden Stadt der Zukunft (13, 14) als ihrem besseren Besitzthum (10, 34) und müssen sich darum, wie bei

genommen habe, die dann allerdings in ber Gegenwart ihrem Enbe bereits nabte. Doch fieht ber Berfaffer fammt feinen lefern ben Tag bereits naben (10, 25), mahr= scheinlich weil die Borzeichen der Rataftrophe in Judag, mit ber ihn Chriftus gufammenfallend geweiffagt hatte (§. 33, b), bereits fichtbar wurden. — 5) Da mit ber Bollenbung Chrifti als des Hohenpriesters alles vollbracht ift, was zur Errettung der Gläubigen nothwendig ift, jo fann 5, 9 gesagt werden, daß er bereits ber Urheber ber ewigen (definitiven) Errettung geworden ift oder der άρχηγός της σωτηρίας αδτών (2, 10; vgl. Act. 3, 15 und dagu §. 40, d), b. h. ber Beerführer, welcher durch feinen Eingang in die himmlische Herrlichkeit (vgl. 6, 20) Allen den Weg weift, der zu ihrer Errettung führt. Bom idealen Standpuntt der Chriftenhoffnung aus betrachtet, ift die Errettung, wie nach not. a die Besitznahme der Berheißung, bereits ba, wenn alle Bedingungen der zufünftigen Errettung gegeben find (vgl. §. 96, b), weshalb auch durch Chriftum bereits die Errettung verfündet werden fonnte (2, 3). Dagegen folgt weder aus 1, 14, noch aus 2, 3, daß der Begriff der swrnpia auch das positive Moment der vollendeten Seligfeit einschließt (Riehm, S. 793), wie auch das άρχηγός της σωτηρίας gewiß nicht ben Urbesitzer des heiles bezeichnet. Weder im urapostolischen noch im paulinischen Lehrtropus haben wir von biefer Wendung des in feinem Urfprunge fo durchfichtigen Begriffes irgendwo eine Spur gefunden. - 6) Gben darum wird bie hoffnung im Sinne der gehofften Erfüllung ber Bundesverheißung als der Unter der Seele bezeichnet, fofern dieselbe ber Seele ihre endliche Rettung garantirt und fie vor dem Untergange fichert (6, 19, vgl. §. 125, a. Anm. 1). Auch in der psychologischen Bafis seiner Lehranichauung nämlich zeigt unfer Brief entschieden ben urapostolischen Lehrtropus im Unterschiede vom paulinischen, und mit Unrecht folgert noch Riehm, S. 671 aus 4, 12, daß der Mensch trichotomisch gedacht sei (vgl. §. 27, c), da auch hier der Geift nur den tiefften Lebensgrund der Seele bildet, die durch Ginhauchung beffelben entstanden ift.

Petrus (§. 51,a. Anm. 1), auf diefer Erde als Fremdlinge und Pilgrime fühlen. In dieser himmlischen Gottesstadt werden fie in unmittelbarer Rähe Gottes leben, sein Angesicht schauend (12, 14; vgl. §. 34, b. 99, b), und, vom Berderben errettet, an seiner Herrlichfeit Antheil nehmen (2, 10: είς δόξαν άγαγόντα τον άρχηγον της σωτηρίας). Die Endvollendung ift hiernach nicht eine irdische (vgl. Riehm, S. 797); jedenfalls erscheint auch hier, wie §. 34, a. 99, b, durch die eingetretene Weltumwandlung der Gegensat von Himmel und Erde aufgehoben. Es bedarf baber auch zur Theilnahme an derselben noch der Auferstehung, welche der chriftliche Fundamentalunterricht bereits verkündet (6, 2), und welche eine beffere ift, als die bloße Wiedererweckung zum irdischen Leben (11, 35), welche einzelne Fromme ersuhren. 7) So gehen endlich die Gläubigen ein in die Ruhe Gottes; denn wie er am siebenten Tage ruhte (Ben. 2, 2), so ruhen auch sie nun von allen ihren Werken (4, 3 f.; val. v. 10). Die Ruhe, die Brael im gelobten Lande fand, war davon nur ein unvollkommenes Abbild (v. 8), da sie um ihres Unglaubens willen (v. 6) zur vollkommenen Rube nicht eingehen konnten (3, 18 f.). Damit beginnt die ewige Sabbathfeier des Gottesvolkes (4, 9).

<sup>7)</sup> Daß diese Auferstehung eine allgemeine ist (Riehm, S. 794), ist schon dadurch ausgeschlossen, daß dieselbe hier als das Hosfinungsziel der Gländigen bezeichnet wird (vgl. §. 99, b). Damit stimmt die not. der erterte Vorstellung von der ewigen ἀπώλεια, welche auf qualvolle Vernichtung der Gottesseinde führt, und 6, 2, wo die ἀνάστασις und das κρίμα αλώνιον die beiden Seiten der eschatologischen Jukunstsaussicht sind. Wie sich der Verfasser den Eintritt der llebersedenden in die Hertschleit der himmlischen Gottesstadt gedacht hat, erhellt nicht. Die Umwandlung der Weltgestalt schwint auch ihre Leiblichkeit mit umzunvandeln (vgl. §. 34, d). Wenn man aber neuerdings vielsach aus 12, 23 geschlossen hat, daß der Verfasser die Gländigen sofort nach dem Tode zur Endvollendung eingehen läßt (Viedermann, S. 300 f., Schenkel, S. 340), so beruht das auf einer falschen Fassung des τελειοδοθαι (vgl. §. 123, c. Unm. 5) und auf der Voraussehung einer alexandrinischen Weltanschauung, in die der Vegriss der Ausgeschung nicht mehr passe, odwohl man zugeden muß, daß der Verfasser dieselbe "beibehält" und "nicht leugnet".

# Zweiter Abichnitt. Der zweite Brief Petri und der Indasbrief.

# Fünftes Kavitel.

Die Christenhoffnung und das driftliche Cugendfreben.

## §. 127. Der Gegenstand der driftlichen Erfenntnig.

Der Gegenstand der Erkenntnig, welche das Wesen des Chriften= thums ausmacht, ift junächst die Gnade Gottes, ber uns in dem neuen Rindichaftsverhältniß zur Erlangung ber höchsten Berheißungen berufen bat.a) Diese Verheiffungen sind zwar die altprophetischen; aber sie haben durch die Erscheinung Christi neues Licht und neue Bürgschaft für ihre Erfüllung empfangen.b) Die Erkenntnig ift daher zugleich eine Erkenntniß Christi als unseres messianischen Herrn und Erretters, der durch die von ihm beschaffte Reinigung und Loskaufung von der Sunde uns die Heilsvollendung garantirt.e) Auf diese Bollendung bezieht fich barum auch der Glaube, der als ein unersetliches, von Chrifto geschenktes Gut treu bewahrt werden muß.d)

a) Das Christenthum erscheint im zweiten Briefe Betri von subjektiver Seite ber junächst, ähnlich wie in den Bastoralbriefen (§. 107, a), ale Erfenntnig (exipvoois), auf Grund deren die Chriften ben Befleckungen der Welt entflohen find (2, 20).1) Diese Erfenntniß ift aber teineswegs eine Einsicht in irgend welche transcendentale Geheimnisse und hat baber mit alexandrinischer Spekulation nichts zu thun. Wenn in solcher Erkenntniß den Christen Gnade und Beil gemehrt werden foll (1, 2), so wird dieselbe bort ausgrücklich als eine Erfenntniß Gottes und unseres herrn Jesu bezeichnet, durch welchen jener uns das verliehen haben muß, beffen Mehrung gewünscht

<sup>1)</sup> Dem entsprechend heißt bas Chriftenthum 2, 2 ber Weg ber Mahrheit, b. h. die der uns gegebenen Bahrheit (1, 12) entsprechende Lebensweise. Much Jud. v. 5 find die Lefer folche, die ichon einmal Alles erfannt haben, was die Bedingung der Errettung fei, auf die fie ichon einmal vertrauen gelernt haben (v. 3).

Beiß, bibl. Theologie bes R. T. 6. Aufl.

wird, wie denn auch nach 3, 18 das Wachsthum im chriftlichen Leben objektiv in der Gnade, subjektiv in der Erkenntniß Christi als dessen beruht, durch den uns diese Gnade zu Theil geworden ist. 2) Daß uns also Gott seine Huld zugewandt und mit ihr alles Heil gegeben hat, das ift es, mas wir in Christo erkennen. Seine göttliche Macht ift es, die uns Alles, was zum neuen Leben gehört, schenkt, indem er in uns die Erfenntnig beffen wirkt, der uns berufen, d. h. zur Beilsvollendung beftimmt hat durch seine δόξα καὶ ἀφετή (1, 3, vgl. 1 Petr. 2, 9: τὰς ἀφετὰς τοῦ καλέσαντος), durch welche er uns die größten und werthvollsten Berheißungen geschenkt hat (v. 4).3)

b) Die Berheißungen, welche uns im Christenthum geschenkt werden. find, wie §. 115, a, keine neuen, sondern, wie aus 3, 13 erhellt, die in den Worten der heiligen Propheten des A. T. (v. 2) enthaltenen. 4) Diefe nämlich haben, vom heiligen Beift getrieben, geredet, mas fie von Gott empfingen (1, 21: Elalnoav and Seov av Jownos). Aber freisich ist dieses prophetische Wort an sich selbst nur einer Leuchte gleich, die an einem dunklen Ort ein mattes Licht verbreitet, weil jede Beiffagung der Schrift, sofern fie eben eine von Gott eingegebene, felbst von bem Empfänger keineswegs in ihrer Beziehung vollkommen durchschaute ist (1 Betr. 1, 10-12; vgl. §. 46, a. Unm. 1), nie fich felbst ihre Deutung aiebt, sondern dieselbe erft empfängt, wenn der Tag der Erfüllung anbricht und das helle Licht ihres vollen Berftandniffes dem Morgenftern gleich in den Herzen aufgeht (1, 19 f.). Insofern sind die in dem Brophetenwort enthaltenen Berbeifungen den Chriften gleichjam neu geschenkt (v. 4), weil fie eben dazu berufen find, die Erfüllung diefer Berheifungen gu empfangen, und bereits in Chrifto den Beginn diefer Erfüllung geschaut

4) Bu biefen Propheten rechnet ber Judasbrief auch ben Benoch, indem er bas unter seinem Namen umlaufende apotalpptische Buch als ein echtes und barum prophetisches citirt (v. 14 f.), wie er benn auch die apokalyptische Ascensio Mosis kennt und als glaubhaft gebraucht (v. 9; vgl. 2 Betr. 2, 11 und v. 16, wo auch Bileam

ein Prophet heißt).

<sup>2)</sup> Es ift dabei freilich nicht an die Unade im spezififch paulinischen Sinne (§. 75) ju denken, sondern an die uns in Chrifto gegebene Gabe der göttlichen Suld, wie bei Betrus (§. 45, b), da die Bnade nur, wenn fie als Beilsgut gedacht, einer beständigen Mehrung (1, 2; vgl. 1 Betr. 1, 2) fähig ift. Gher ericheint fie Jud. v. 4 als das Heilsprinzip, das migbeutet und migbraucht werden fann. - 3) Schon die Boranstellung der αλήσις vor die εκλογή 1, 10 zeigt, daß die Begriffe der Erwählung und Berufung nicht in paulinischer Weise (§. 88) fixirt find, sondern in petrinischer Beife (g. 45, b) benfelben gottlichen Aft von verschiedener Seite ber bezeichnen. Auch nad Jud. v. 1 find die Chriften Berufene und zwar zu Rindern Gottes und Dienern Chrifti Bernfene; benn es ift in Gott als bem, d. h. ihrem Bater (vgl. v. 4: 8 9065 ήμων) begründet, daß fie Geliebte (ήγαπημένοι) und vor dem Abfall für Chriftum Bewahrte (vgl. v. 24) find. Man braucht fid also nur durch Gott in diefer Liebe Gottes zu bewahren (v. 21), wie denn der Brief mit dem Bunfd beginnt, bag diefelbe nebft ber Barmherzigkeit Gottes und dem durch Chriftum gegebenen Beil (elphyn) immer reicher gemehrt werde (v. 2). Dbwohl aud Betrus die Berufung jur Rinbichaft fennt (§. 45, d), fo erinnert doch diefe Betonung der göttlichen Liebe (vgl. §. 83, a), wie die Angehörigkeit ber Berufenen (g. 88, a) an Chriftum ftarter an Baulus (vgl. Röm. 1, 6: κλητοί Ἰησοῦ Χριστοῦ).

haben, womit, wie bei Petrus (§. 51), die Hoffnung in den Mittelpunkt der Anschauung vom Christenleben gerückt ist. Die Apostel nämlich haben auf Grund dessen, was sie selbst auf dem heiligen Berge (d. h. bei der Verklärung) sahen und hörten, wo ihnen Christus in seiner Herrlichseit erschien und eine Stimme ihn für den Messias erklärte, die göttliche (vgl. v. 3) Machtsülle Christi verkündigt, wie sie sich bei seiner messsacht gefallen auf die Art, wie sich die prophetische Verheißung (mittelst der Parusie Christi; vgl. auch 3, 4) erfüllen wird, andererseits hat diese Erfüllung selbst eine neue Bürgschaft empfangen, so daß wir nun das prophetische Wort als ein zuverlässigigeres besitzen (1, 19).

c) Hat die prophetische Verheiffung durch die Erscheinung Christi neues Licht und neue Gewifiheit erhalten, fo folgt von felbit, daß es vor Allem auf die Erkenntniß Christi als unseres erhöhten Herrn (1, 2. 8, val. v. 14. 16) ankommt, weil er durch seine Erhöhung unser göttlicher Herr und Erretter geworden ist (& xúgeos huw xal σωτής: 1, 11. 3, 18) oder der Herr und Erretter schlechthin (2, 20. 3, 2).5) Er mird jogar 1, 1 als ihr Gott und Erretter bezeichnet, sofern ihm die göttliche Gerechtigfeit eignet, wie nach 3, 15 die göttliche (v. 9, vgl. 1 Betr. 3, 20) Langmuth ober nach 1, 3 die göttliche Machtfülle, und 3, 18 burch eine Dorologie gepriesen, wie sie Judas auf den einigen Gott bezieht (v. 25). Rraft dieser seiner gottgleichen Herrschaft und Herrlichkeit eben kann der Meifias die Seinen vom Berderben erretten und er wird es thun, weil nach dem Zusammenhange von 1, 8 f. vorausgesetzt wird, daß wir in der Erfenntniß Chrifti zugleich die Gewißheit erhalten, die Reinigung von den vormaligen Sunden empfangen zu haben, und sofern nach 2, 1 er felbst der Herr (deonorgs, vgl. Jud. v. 4) ift. der uns von der Knechtschaft ber Sünden losgekauft hat. 6)

d) Wenn die Heidenchristen auf Grund der Gerechtigkeit (Unparteislichkeit) Christi einen gleichwerthigen Glauben erlangt haben wie die Zudenchristen (1, 1), so kann damit nur die Zuversicht auf dieselbe Heilsvollendung gemeint sein, die diese kraft der Berheißung erwarten, und nach dem Zusammenhange mit v. 3 f. ist auch die nienze, die bei ihnen vorhanden (v. 5), nur das Vertrauen auf die Ersüllung der in der Berusung ihnen geschenkten Verheißungen, wie dei Petrus (§. 44, a. Anm. 2) und namentlich im Hebräerbrief (§. 125, b). Wenn Judas v. 3 ermahnt,

<sup>5)</sup> Auch Jud. v. 4. 17. 21. 25 heißt er δ κύριος ήμων, und sicher ist dies im Sinne göttlicher Herrschaft gemeint, da bei beiben κύριος noch sehr häusig von Gott vorsommt (2, 9. 11. 3, 8 ss. Jud. v. 5. 9. 14), wie §. 50, a. Sonst heißt in beiden Briefen Fesus nur İrzoōς Χριστός. Nie wird er δ νίδς Θεού genannt; nur 1, 17 heißt mit Beziehung auf die ihn für den Sohn Gottes im messianischen Sinne erklärende Gottesstimme (not. b) Gott der πατήρ (vgl. 1 Petr. 1, 2 st. und dazu §. 50, a. Anm. 1). Dagegen bezieht sich das Θεός πατήρ bei Jud. v. 1 auf die Kindschaft der Christen (Anm. 3). — 6) Bei der Reinigung von den Sünden denst man am natürlichsten an die durch die Besprengung mit dem Blute Christi bewirfte (1 Petr. 1, 2; vgl. §. 49, c) Reinigung von der Sündenschuld (vgl. §. 123, a), da auch 2, 1 an die petrinische nuche uns die Errettung verdürgt.

für den Glauben zu fämpfen, so zeigt der ganze Brief, in welchem es sich nirgends um Lehrfragen handelt, daß dabei nicht an eine Glaubenslehre zu denken ist, sondern an ein ernstliches Ringen, durch welches man die Bersuchung zu dem die endliche gemeinsame σωτηρία vereitelnden und darum das Bertrauen auf die Heilsvollendung illusorisch machenden sittlichen Abfall (v. 4) überwindet. Der Glaube ift also hier als ein Gut gedacht (vgl. 1, 1), und zwar als ein unersetzliches, weil dies der Christengemeinde der Gegenwart (rois axiois) einmal anvertraute Gut, wenn es verloren gegangen, nicht durch ein anderes gleich werthvolles ersett werden fann. Nur als das allerwerthvollfte und daher mit heiligstem Ernfte zu hütende Gut heißt der Glaube auch Jud. 20 apowraros; und wenn fie sich vor Allem hinsichtlich dieses Glaubens allezeit weiterzufördern haben, so erhellt daraus, daß berfelbe als die Grundlage des gangen Chriftenlebens (vgl. 1, 5) gedacht ift. 7)

## §. 128. Das driftliche Tugendftreben.

Die driftliche Erfenntniß erweist sich als fruchtbar, wenn die Berfündigung bes in Chrifto gegebenen Seiles ben Gifer jum driftlichen Tugenbftreben wedt.a) Indem biefelbe nämlich bie Berheißungen uns vorhält, zu beren Erlangung wir bestimmt find, macht fie biese bavon ab= hängig, daß wir uns unbeflect erhalten, und wect so mittelft des ver= heißenden und gebietenden Gotteswortes ben Gifer, auf dem gewiesenen Bege uns ihre Erfüllung zu sichern.b) Das Befen ber driftlichen Sittlichkeit besteht theils im Allgemeinen in der gottesfürchtigen Frommigkeit und Gerechtigkeit, theils insbesondere in der Liebe, vor Allem in der Bruderliebe.c) Die Mahnung zum driftlichen Tugendstreben mar aber um fo bringlicher in einer Zeit, wo ein pringipieller Libertinismus auf= trat, der in feiner falichen Freiheitslehre bereits den Reim einer wider= driftlichen Säresie zeigte.d)

a) Rur wenn der Gifer nicht fehlt, bei feinem Glauben zu dem, was die göttliche derry (1, 3) behufs unserer Beilsvollendung gethan hat,

<sup>7)</sup> Es ift fein Grund, die nioris im Betrus- oder Judasbriefe im objeftiven Sinne zu nehmen, wie Schmib II, S. 216. 143 will, zumal Jud. v. 5 das un nicresoaures ohne Zweifel ben Mangel an Gottvertrauen bezeichnet, um beswillen die murrende Buftengeneration umfam (vgl. Rum. 14). Ein folder Grund liegt auch nicht in dem άγιώτατος v. 20, das nur im Gegensatz gegen die, welche verächtlich auf diefen Gemeinglauben herabsehen, ihn als einen von Gott herstammenden bezeichnet, beffen Beiligkeit ihn unantaftbar macht. Denn heilig ift auch in unferen Briefen, wie S. 84, d. Anm. 11, junadift bas, was von Gott herstammt, wie ber Geift Gottes (Sud. v. 20. 2 Petr. 1, 21) und das göttliche Gebot (2, 21); sodann alles, was Gott im engeren Sinne angehört, wie feine Engel (Jud. v. 14; vgl. §. 64, a), feine Propheten (3, 2; vgl. Luc. 1, 70. §. 106, a) und die Chriften (Jub. v. 3), beren Wandel darum heilig sein muß (3, 11). Auch 1, 18 heißt der Berg der Berklärung heilig, weil er durch das bortige Erlebniß der Apostel eine höhere Weihe empfangen hat (vgl. Act. 7, 33, 21, 28, 6, 13, Matth. 24, 15).

auch seine sittliche Thatkraft (åvers) und alle christliche Tugenden beizussteuern (v. 5 ff.), stellt dies heraus, daß es nicht Träge und Unfruchtbare sind, die in die Erfenntniß Christi versett sind (v. 8); andernfalls sind die Chriften unfruchtbare Bäume (Jud. v. 12). Die wahre Erkenntniß muß also für das sittliche Leben Frucht bringen. Es muß einer ganz blind, oder doch sehr furglichtig und vergeglich sein, wenn ihn nicht die Erfenntnig, daß er durch Chriftum von den Gunden gereinigt ift, gur Bermeidung der Sünden antreibt (1, 9; vgl. §. 49,d): Wer in der driftlichen Wahrheit befestigt ift (v. 12), der weiß, daß, wer feine Berufung und Erwählung festmachen und seiner Heilsvollendung sicher sein will (v. 10 f.), seine Erfenntniß im driftlichen Tugenoftreben (v. 5 ff.) fruchtbar erweisen muß (v. 8 f.). Wer die faliche Freiheitslehre verkundigt, der verleugnet den Herrn, als ob er nie erfannt hatte, daß derfelbe ihn von der Sündenherrschaft befreit hat (2, 1). Durch die Erkenntniß der und zu Theil gewordenen Berufung wird uns Alles geschenkt, was zu dem wahren, d. h. Gott wohlgefälligen Leben gehört (1, 3; vgl. Luc. 15, 24. 32); dies Leben ist also die v. 8 geforderte Frucht der Erkenntnig. Wenn aber jenes Geschent auf die Seia deraues Chrifti gurudgeführt, und diese Ertenntnig doch nur durch das Wort der evangelischen Berfündigung gewirft wird, so muß derfelben, wie bei Petrus (§. 46,a), eine unmittelbar göttliche Rraft beigelegt fein.

b) In Folge der Gotteswirtung, welche die evangelische Berkundigung ausübt, indem sie die fruchtbringende und erneuernde Erkenntniß hervor= ruft, find die Chriften den Befleckungen entronnen, mit welchen der xóguos dadurch, daß er fündhafte Begierden im Menschen erregt, denfelben beichmutt (2, 20: αποφυγόντες τὰ μιάσματα τοῦ χόσμου εν επιγνώσει), und eben damit dem Berderben, welches auf Grund diefer fündhaften Begierde in der Welt herricht ( i er xόσμω er entsuhia gogá: 1, 4). 1) Die Chriften wiffen fich also ausgesondert von denen, die diesem Berderben verfallen, und zur Errettung von demjelben berufen; aber es muß durch den Gifer in der Beweisung jener fruchtbringenden Erkenntnig ihre Berufung und Erwählung festgemacht (v. 10), d. h. die Realisirung des badurch intendirten Zieles immer aufs Neue gefichert werden. Go wird auch hier, wie bei Betrus (§. 51,d), die hoffnung bas Motiv für alles driftliche Tugendftreben. Wenn ichon die in der Berufung uns geschenkten werthvollen und größten Berheißungen, die den Grund der Soffnung bilden, uns ermöglichen, (durch die Wiedergeburt, vgl. §. 46, a) ber göttlichen Ratur (nämlich ber Gott eigenthümlichen apcorns, vgl. §. 45,d) theilhaftig zu werden (1, 4), fo erzeugt der Blick auf eben diese Ber=

<sup>1)</sup> Der Begriff bes κόσμος bezeichnet auch hier noch nicht, wie bei Paulus (§. 67, a), die der Sinde verfallene Menschenwelt, sondern, wie im urapostolischen Lehrstropus (§. 46, b. Ann. 3. 55, a), die Gesammtheit des freatürlichen Daseins, den gegenwärtigen Beltbestand (vgl. auch Hebr. 4, 3. 9, 26. 10, 5), sosen von ihm auf die Menschen, wie sie nun einmal sind, ein versührerischer Reiz ausgeht. Der alte Weltbestand, der in der Sündsluth unterging (2, 5. 3, 3), wird ausdrücklich als κόσμος ασερών bezeichnet (2, 5), um ihn als von gottlosen Menschen ersüllt zu charafteristren. Zu der Hervorhebung der sündlichen Begierde als des Charafteristikuns des vorchristlichen Lebens vgl. §. 46, b. 56, a, aber auch §. 66, c.

beikungen (3, 13) den Eifer, sich nun auch heilig und unbefleckt zu bemahren, damit man in Frieden, b. h. ohne Beforgniß der Endentscheidung entgegensehen könne, welche befinitiv über die Erlangung des Berheißenen bestimmt (3, 11. 14). Wenn diese Bewahrung, fraft derer wir einst freudig vor Gottes Richterstuhl treten können, auf die Wirksamkeit Gottes zurückgeführt wird (Jud. v. 24, vgl. v. 1), so bieten auch unsere Briefe Anhalt genug, dies mit Petrus (§. 46, a) von der Wirksamkeit Gottes durch sein Wort zu verstehen, dem ja schon nach 1, 3 (val. not. a) eine göttliche Kraft beigelegt mar. Was aber bort von ber Beilsverfündigung gefagt war, gilt ebenso von dem in der Erfenntnig Chrifti überkommenen heiligen (d. h. von Gott stammenden) Gebot, das uns den Weg der Gies rechtigkeit weist (2, 20 f.). Denn sowohl bas von den Aposteln überlieferte Gebot Chrifti, des messianischen Herrn und Erretters, wird 3, 2 den Weiffagungen der Propheten an die Seite gefett, wie das von Paulus nach der ihm gegebenen Beisheit in all seinen Briefen eingeschärfte (v. 15 f.) Gebot, sich Angesichts der erwarteten Endvollendung unbefleckt zu erhalten (v. 14), an Autorität dem Wort der ATlichen Schrift gleich= gestellt (v. 16).2)

c) Die tieffte Wurzel der driftlichen Sittlichkeit bildet hier, wie in ben Paftoralbriefen (§. 107,c), die εὐσέβεια; in sie wird das Befen des wahren Lebens (1, 3; vgl. not. a) zusammengefaßt. Die sittliche Thattraft (agery) nämlich genügt nicht, wenn nicht die verständige Einsicht (quoois im Sinne von 1 Betr. 3, 7) hingufommt (v. 5), welche ihr die rechte Art ihrer Bethätigung vorschreibt. Auch diese hilft aber nichts ohne die Energie der Selbstbeherrschung (Eyxpareia), weil sonft die natürliche Leidenschaft die verständige Einsicht überflügelt, und ohne die Energie der Geduld (vnouový), die durch die aufere Leidensanfechtung fich nicht hindern läßt in der einfichtigen Bethätigung der sittlichen Thatfraft. Alle natürliche Ginsicht und Stärfe huft aber nichts ohne die gottesfürchtige Gefinnung der mahren Frommigkeit (evoepeia), weil diefe allein dem sittlichen Streben seinen Werth giebt (v. 6). Erst diese Frommigkeit erzeugt ben normalen, gottwohlgefälligen Lebenszustand ber dexacogen, deren Erweisung (odos dexacogérys: 2, 21) das göttliche Gebot fordert und die daher in der Endvollendung vollfommen realisirt werben muß (3, 13).3) Eigenthümlich aber ift dem Christenthum die auf Grund des

<sup>2)</sup> Aus beiben Stellen erhellt, daß hier, wie bei Petrus (§. 46, a), die Berskündigung der Aposiel eben solch ein Gotteswort ist, wie das Gotteswort des A. T. (vgl. auch §. 89, a. 116, b). Als solches wird jenes Gebot ebenso mit Gottes Kraft wirkend gedacht sein, wie das Wort des vollkommenen Gesetzes bei Jacobus (§. 52). Rur die Art, wie nach Jud. v. 20 die Selbstbewahrung in der Liebe Gottes, zu welcher im Blick auf die Erwartung der Endentschiung aufgesordert wird (v. 21), durch das Gebet im heiligen Geist vermittelt gedacht ist, erinnert an die paulinische Lehre vom heiligen Geiste (vgl. v. 19), der 1, 21 nur als Prinzip der Prophetie erwähnt wird.

<sup>3)</sup> Daher bilben die εδσεβείς den Gegensatz zu den ädixot (2, 9), und die einzelnen Erscheinungen der εδσέβεια sind identisch mit den Erscheinungsformen des gottgeweihten Bandels (3, 11: άγίαι ἀναστροφαί; vgl. 1 Petr. 1, 15), in welchem sich die Theilnahme an der göttlichen Natur (not. a) realisitet. Ebenso entsprechen sich in den Pastoralbriesen die εδσέβεια und die δικαιοσόνη (§. 108, c), und ganz analog dei Petrus

neuen Kindschaftsverhältnisses nothwendig gewordene Bruderliebe ( $\varphi\iota\lambda\alpha$   $\delta\epsilon\lambda\varphii\alpha$ ; vgl. §. 47,a) und die über den Kreis der christlichen Brüder (1, 10. 3, 15) hinausgehende allgemeine Liebe (1, 7:  $\dot{\alpha}\gamma\acute{\alpha}\pi\eta$ ).

d) Der Judasbrief ist wesentlich gerichtet gegen eine innerhalb der Christengemeinde auftauchende heidnische Gottlosigfeit (aoesea: v. 4. 15. 18: val. 2, 6. 3, 7), beren Eigenthümlichteit ber Wandel in den Lüsten (Jud. v. 16. 18: val. 3, 3), insbesondere in den besteckenden Lüsten des Fleisches (2, 18; vgl. v. 10. 13 f. Jud. v. 7 f. 23) und in der Habgier (2, 14; vgl. v. 3) - ben fpegififch heidnischen Gunden (§. 69,d) - ift. 4) Mit dieser Gottlofigkeit verband fich eine fittliche Zugellofigkeit, die sich an fein Gesetz gebunden achtete (2, 7: ή των αθέσμων — vgl. 3, 17 — εν ἀσελγεία — vgl. 2, 2. 18 — ἀναστροφή) und zwar eine grundsatmäßige. Denn wenn diese Libertiniften die göttliche Onade gur ασέλγεια verfehrten (Jud. v. 4), so muffen fie in ihrem Gnadenstande Die Berechtigung zu folder Licenz gefunden haben, und aus v. 19 erhellt, daß sie als die mahren Pneumatifer sich dieselbe gusprachen. 5) Sofern nun der Chrift dem Gebote Chrifti als feines Serrn folgen foll, fann dieser Libertinismus auch als Berachtung und Berleugnung der Herrschaft Christi charafterisirt werden (v. 4. 8; vgl. 2, 1. 10), dem darum die Berufenen als treue Unterthanen bewahrt werden (Jud. v. 1); sofern derfelbe aber zugleich unter die Gewalt des Tenfels bringt, als läfterliche Geringschätzung der dämonischen Majestäten (dózai: v. 8-10; vgl. 2, 10 f.). Erft im zweiten Petrusbriefe aber erscheint biefer Libertinismus ausdrücklich als Verfündiger einer falichen Freiheit (2, 17-19), ber fich auf migverstandene oder verdrehte Aussprüche Pauli und des A. T. stützt (3, 16).6

die Gottesfurcht und die Gerechtigkeit (§. 45, c), zumal auch hier, wie dort, beibe keineswegs dem christlichen Leben charafteristisch sind, vielmehr schon die AXlichen Frommen edseszeic (2, 9) und dixxoo (v. 7 f.; vgl. v. 5) waren.

<sup>4)</sup> Dag auch bei Baulus die ave Beia bas Charafteristitum bes Beibenthums ift, faben wir §. 69, b. Der zweite Betrusbricf, ber aus bem Judasbriefe die Charafteriftit jener Libertiniften entlehnt, icheint im Wegensatz bazu bie Bezeichnung ber Gottesfurcht als edussen (ftatt des Allich petrinischen vokog Beod §. 45, c) gewählt zu haben. Zu den fleischlichen Lüsten dieser Libertinisten gebort auch die Schwelgerei, durch welche sie bie Liebesmahle entweihten (Jud. v. 12; vgl. 2, 13). Anfänge davon fanden wir ichon in der Korinthergemeinde (§. 85, d). Uebrigens fteht σάρξ in unseren Briefen überall nur im eigentlichen (2, 10. 18. Jud. v. 7 f. 23), nie in dem spezififch paulinischen Sinne; val. §. 27. - 5) Wenn fie in diefer Stelle als die Unterschied machenden (oi anodeopiCorrac) bezeichnet werden, jo erhellt aus dem Folgenden, bag fie eben zwifden Binchifern und Bneumatifern unterschieden und fich ju ben letzteren gahlten, mahrend ber Berfaffer behauptet, daß fie gerade Pfychiter feien, die in Wahrheit ben Beift als bas höhere Lebenspringip noch gar nicht haben, weil fie fich gang bem natürlichen Triebleben hingeben. Es scheint hier also ψυχή im Gegensate von πνεθμα gang im paulinifchen Sinne (§. 68) genommen zu fein, während 2, 8. 14 ψυχή, wie überall im urapostolischen Lehrtropus (§. 27), die Seele als Trägerin bes hoheren Lebens im Menschen bezeichnet. - 6) Der Berfasser befürchtet, bag fich in Bufunft diese faliche Freiheitslehre zu einer formlichen Theorie ausbilden und eine hochft erfolgreiche, feelenverderbliche Propaganda machen werde; denn wie einft im Bolfe falfche Propheten auf-

### §. 129. Die Beltfataftrophe und die Beilsvollendung.

Alle Gottesgerichte der Bergangenheit sind nur ein Vorbild des Strafgerichts, das am großen Tage des Herrn allen Gottlosen, auch denen der Bergangenheit, erst definitiv das Berderben bringt.a) An diesem Tage geht nämlich die gegenwärtige Welt im Feuer unter, das die dem Bersderben der Welt Verfallenen mit dahinrafft.b) Bei seiner Parusie, die nur aufgeschoben ist, um den Christen Raum zur Buße zu lassen, erscheint Christus als der Erretter von diesem Verderben.c) Es beginnt dann sein ewiges Reich in der neuen Welt, in das die tugendeifrigen Christen zum Lohne eingehen, um dort als Gerechte ewig zu leben.d)

a) Indem Judas die Weiffagung des Henochbuches von dem göttlichen Gerichte (v. 14 f.) mit auf die aossers feiner Gegenwart bezieht (επροφήτευσεν καὶ τούτοις), kann er sagen, daß die Libertinisten schon vorlängst beschrieben seien für dieses Urtheil (v. 4), welches sie als avezeis bem Strafgerichte Gottes überweift, und, wie es 2, 3 heißt, fortan nicht mude wird, fie bem endlichen Berderben preiszugeben. Ginen Thpus bieses Verderbens (ἀπώλεια: 3, 7. 9. 16), das, wie §. 34, c. 57, d, zunächst als ein jähes, gewaltsames Ende gedacht ist, bildet der leibliche Tod, welchem die aus Aegypten errettete Generation des Volkes Israel verfiel, weil fie ihres Unglaubens wegen zum zweiten Male nicht errettet wurde (Jud. v. 5), der jähe Untergang der Rotte Kora (v. 11) oder das schreckliche Ende, welches die Zeitgenoffen Roahs in der großen Fluth fanden (2, 5; vgl. §. 50, d). Ein noch bestimmteres Borbild aber giebt der Untergang Sodoms und Gomorras (2, 6: υπόδειγμα μελλόντων ασεβείν), sofern biese Städte in einem unauslöschlichen Feuer fortbrennen unter bem fie bedeckenden Meere (Jud. v. 7), das, wie §. 34, d. 126, b, als Symbol bes göttlichen Zorngerichts gedacht ift. Wenn endlich bas vorbilbliche Gottesgericht selbst die Engel nicht verschonte, die nach Gen. 6 widernatürliche Unzucht mit den Menschentochtern trieben und bafür in dem Strafort des Sades (ragragwous) mit ewigen Banden gebunden und mit tiefer Finsterniß bedeckt sind (Jud. v. 6. 2, 4), so ist das Berderben als dunkelste Finsterniß, d. h. als tieffte Unseligkeit (§. 34, d) gedacht, wie Jud. v. 13, wo die Libertinisten als Irrsterne geschildert werden, denen das Dunkel der Finsterniß für ewig aufgespart ift (vgl. 2, 17). Alle diese Gerichtsafte find aber nur vorläufige; die fündigen Engel (v. 4), wie alle Gottlofen, find an ihrem gleichsam provisorischen Strafort nur aufbewahrt auf das Gericht des großen Tages (Jud. v. 6), d. h. des Gerichtstages (2, 9. 3, 7), welcher hier noch in altprophetischer Weise der Tag des Herrn heißt (huéga xvolov: v. 10. 12; vgl. §. 40, d),

standen, so wird es auch in dem ATsichen Gottesvolk (vgl. §. 45, a) an falschen Lehrern ( $\phi$ sododidádxa $\lambda$ ot) nicht fehlen (2, 1-3). Bielleicht ist im Blick auf diese keinende Fresehre, ähnlich wie in den Pastoralbriesen, das Christenthum mit Vorliebe als entywoog gefaßt (§. 127, a).

weil Gott an ihm mit seinen Engelmpriaden (vgl. Hebr. 12, 22) als der Weltrichter erscheint (Jud. v. 14 f.), vor dessen Majestät Alle stehen

werden, um ihr befinitives Urtheil zu empfangen (v. 24).

b) Aber der ganze gegenwärtige Weltbestand ist der @ Joga verfallen 1) und darum, wie auch bei Paulus (g. 99, b), dem Untergange bestimmt. Die Art, wie fich der Berfaffer den bevorstehenden Weltuntergang naber benft, hat man unnöthiger Beije aus zeitgenöffischen Philosophemen zu erläutern gesucht. Gang nach dem Berichte der Genesis denkt er 3, 5 Simmel und Erde in ihrer ursprünglichen Gestalt auf das Schöpferwort Gottes aus den Waffern des Chaos hervorgegangen und zwar fo, daß die Entstehung des Himmels durch die Scheidung der Waffer (Gen. 1, 2. 7. 9 f.) vermittelt war. Dieje alte Welt ist durch das Wasser der Fluth untergegangen (v. 6), und die jetige Weltgestalt ist durch das Berheikungswort Gottes (Gen. 9, 11) gegen eine neue Gundfluth geschütt. Soll demnach auch sie untergehen, so bleibt nur noch das Feuer übrig, als das Element, welches ihr diesen Untergang bringen wird; und da auf Grund ATlicher Schilderungen das Zorngericht Gottes als ein verzehrendes Feuer gedacht war, jo lag es nahe, den am Tage des Gerichts erfolgenden Weltuntergang durch das Feuer im eigentlichen Sinne vermittelt zu denken, für welches also gleichsam die jetige Weltgestalt aufgespart ift (v. 7). Um Tage des Herrn werden die Himmel sich brennend auflösen, ihre festen Grundbestandtheile, wobei vielleicht an die Gestirne gedacht ist, in der Gluth zerschmelzen und die Erde sammt ihren Werfen verbrennen (v. 10). Da nun nach v. 12 dieser Weltbrand eintritt um des Anbruchs des Gerichtstages willen, der den Gottlosen zum Berderben bringt (v. 7), so liegt hier gang deutlich die Borftellung zu Tage, daß ber Weltuntergang selbst die Gottlosen dahinrafft (vgl. §. 126, b mit §. 33, c) und sie dem Berderben überliefert als dem Tode, aus welchem es feine Errettung mehr giebt.

c) Der Tag des Gerichts und des Weltunterganges ist zugleich der Tag der Parusie Christi, welche die Apostel nach 1, 16 verkündigen, wesshalb seine Ankunft auch 3, 12 mit diesem technischen Ausdruck bezeichnet wird.<sup>2</sup>) Wenn Judas die apostolische Weissagung von frivoler Sittens

<sup>1)</sup> Darum heißt es 1, 4, daß die Wiedergeborenen der in der Welt herrschenden Soopá entronnen sind (§. 128, b), während die, welche gleichsam nur instinktmäßig, wie die unvernünftigen Thiere, sich auf die irdischen Dinge verstehen, indem sie dieselben zu Genußmitteln verwenden, dadurch der diesen Dingen bestimmten Pdopá versallen (Er robrois Pdelportai: Jud. v. 10; vgl. 2, 12, 19).

<sup>2)</sup> Christus aber erscheint bei dieser seiner Parusie nach §. 127, c als der Erretter, wie Act. 5, 31 §. 40, d), wie bei Petrus (§. 50, d), in den Pastoralbriesen (neben Gott, vgl. §. 108, a) und im Hebräerbries (§. 126, c), oder wenigstens, wie Jud. v. 25, als der Mittler der Errettung vom Gericht und Weltuntergange, die nach Analogie von §. 34, d. Anm. 4 gedacht sein muß. Diese allen Christen gemeinsame (v. 3) Errettung, deren Borbisd die Errettung Israels aus Legypten bildet (v. 5), kann man selbst den Berführten noch ermöglichen, indem man sie wie einen Brand aus dem Feuer reißt (v. 23). Uebrigens ist es nach Obigem ganz willkürlich, wenn Baur, S. 319 f. behauptet, daß unser Brief bereits ein völliges Verzichten auf die ursprüngliche Parusiehoffnung zeige.

lofiafeit, die en eorgetov rov xoovov, d. h. am Ende der vormessianischen Weltperiode auftreten werde, wie sie auch 2 Tim. 3, 1 ff. sich findet, auf die Libertinisten seiner Gegenwart bezieht (v. 17 f.), so erhellt daraus, daß er bereits in diefer Endzeit zu fteben meint. Auch für den zweiten Petrusbrief ist die Endzeit bereits angebrochen, wie für Petrus (§. 48, a) und den Hebraerbrief (§. 117, c), ja bereits weit vorgeschritten, da er bei der Reproduttion jener Beiffagung dieselbe ausdrücklich auf die letten Tage dieser Endzeit bezieht (3, 3: ex' eoxárwv rwv husew). Er erwartet nach derselben für biese Tage vor Allem frivole Spotter, welche das Kommen der Parusie überhaupt in Zweifel ziehen werden, weil sie in der ersten driftlichen Generation, in welcher man fie erwartete, nicht eingetreten und bemnach überall eine Umwandlung der schon so lange bestehenden Weltgestalt nicht mehr zu erwarten fei (3, 3 f.). Begann man boch schon gegenwärtig in ber Gemeinde über eine Bergögerung der Parufie zu flagen, wogegen der Berfaffer geltend macht, daß der Aufichub der Barufie feine Berzögerung, sondern ein Werk der Langmuth Gottes fei, welcher die abfälligen Chriften zur Sinnesanderung führen und jo vor bem Berderben erretten wolle (v. 9).3) Rommen aber werde der Tag und zwar unverhofft, wie ein Dieb in der Racht (v. 10, vgl. §. 33, a). Sie follen nur die Langmuth ihres Berrn, der fein Rommen noch aufschiebt, für das halten, was ihnen die Errettung ermöglichen soll (v. 15), indem ihnen noch eine Buffrift gelaffen wird (wie einft dem Bolfe Brael, val. §. 42, b), und das Kommen des Herrntages ihrerjeits dadurch beichleunigen, daß fie durch einen heiligen Bandel ein ferneres langmittiges Warten auf ihre Sinnesanderung unnöthig machen (v. 12). Auch hieraus aber erhellt, wie das nahende Ende das Motiv des chriftlichen Tugendstrebens ift.

d) Mit der Parusie beginnt das ewige Reich Christi (1, 11; vgs. §. 110, b), und der Cintritt in dasselbe wird nach dem Grundsatz der Bergestungssehre (§. 32, b. 51, d. 57, b) schon durch den Ausdruck als äquivalenter Lohn dargestellt (ἐπιχορηγηθήσεται) dassür, daß der Christ das Seinige gethan hat (v. 5: ἐπιχορηγήσατε), um seine Erwählung dazu festzumachen (v. 10). Wie aber nach §. 32, d die Größe der Strafe abhängt von der Größe des Antriedes, den einer hatte, die Schuld zu vermeiden, so wäre es den räckssälligen Christen besser, den Weg der Gerechtigkeit nie ersannt zu haben, weil nun, wo das Letzte mit ihnen ärger geworden ist als das Erste (vgs. Matth. 12, 45), ihre Strafe nur schwerer sein kann (2, 20 f.). Auch die übrigen Christen freilich sind im Gerichte keineswegs von alsen Mängeln frei und erwarten darum in demsselben die Varmberzigseit ihres Herrn Christus (Jud. v. 21), welche sie

<sup>3)</sup> Richtet der Verfasser gegen die spöttische Verusung auf den unerschütterlichen Weltbestand seine Velehrung über den bevorstehenden Weltuntergang im Verhältniß zu dem Untergange der alten Welt in der Sündsluth (3, 5—7), so führt er der Gemeinde zu Gemüthe, daß nach Psalm 90, 4 das göttliche Zeitmaß ein anderes sei, als das menschliche, also für ihn die scheindar schon so lange Zeit, daß die Parusie verzieht, durchaus keine lange (v. 8).

erretten wird (vgl. Jac. 2, 13). Das ewige Reich Christi aber beginnt auf Grund der Berheißung (Jej. 65, 17) in dem neuen Himmel und der neuen Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt, also das höchste Ideal realisirt (3, 13) und das ewige Leben ihnen zu Theil wird (Jud. v. 21). Das vollendete Reich ist demnach auch hier kein irdisches, da die gegen-wärtige Weltgestalt ja dei seinem Eintritte verschwunden ist (vgl. §. 34, a. 99, b. 126, d). Bom Gesichtspunkte dieser Zukunstsaussicht erscheint das irdische Leben als ein Wanderleben, wie dei Petrus (§. 51, a. Ann. 1), unser Leid als ein Wanderzelt, das wir abbrechen, um zur ewigen Heimath einzugehen (1, 13 f.; vgl. 2 Kor. 5, 1. 4. 6. 8).

# Dritter Abschnitt. Die johanneische Apokalypse.

# Sechstes Rapitel.

# Das apokalpptische Bukunftsbild.

Bgl. B. Beiß, Apokalyptische Studien (Stud. u. Krit. 1869, 1). hilgenfeld in seiner Zeitschrift 1869, 4.

#### §. 130. Die Borboten der Biederfunft Christi.

Die Apokalypse will die nächste Zukunft verkündigen, deren Mittels punkt das unmittelbar bevorstehende Kommen Christi zum Gericht bildet.a) Als Borboten bezeichnet sie eine Reihe vorläufiger Zorngerichte Gottes, welche die ungläubige Welt, freilich vergeblich, zur Buße zu erwecken versuchen.b) Auch die aus allen Bölkern gesammelte Gottesgemeinde aber, die Erbin der Verheißungen Israels, die vor diesen Plagen bewahrt bleibt, hat schwere Prüfungen zu bestehen, und noch viele aus ihr werden als Märthrer sterben.c) Inzwischen ist auch die Zeit der Heidenherrschaft über Israel gekommen, von welchem nach neuen Bußmahnungen und neuen Gottesgerichten wenigstens ein Rest gerettet wird.d)

a) Die Apokalppse ist das Zukunstsbuch des Christenthums. Der Versasser hat gesehen, was nach diesem geschen wird (4, 1), und schreibt es nieder auf Besehl Christi (1, 19). Es ist aber nicht eine serne Zukunst, über welche sie Ausschluß ertheilen will, sondern eine unmittelbar nahe (v. 1. 22, 6: å det gerekodat der ráxet; vgl. Luc. 18, 8); die Ersüllung ihrer Weissgung steht unmittelbar bevor (1, 3. 22, 10: deutsche diese siehe Jahrtausende lange Entwicklung ins Auge gesaßt haben soll, mag man dieselbe nun als eine welte oder sirchene oder reichse geschichtliche denken. Sine solche Weissgung stünde völlig isolirt da insmitten der übrigen, durchaus andersartigen biblischen Weissgung. Den Mittelpunkt der apokalpptischen Zukunstsaussicht vildet, wie überalt im R. T., das Kommen Christi, mit welchem das Ende da ist (äxels of

αν ήξω: 2, 25 = v. 26: άχρι τέλους), und zwar sein Kommen in ben Wolken, wie es Daniel (7, 13) und Sacharja (12, 10) geweissagt haben (1, 7; vgl. §. 19, d), welches, wie das Heulen der Erdbewohner zeigt, das Gericht bringt. Da nun alle NTlichen Schriftseller dieses Kommen Christi als nahe bevorstehend denken, so wäre es unbegreislich, wie unser Buch davon eine Ausnahme machen sollte. Allerdings sehrt dasselbe, das Christus unerwartet komme, wie ein Dieb (3, 3; vgl. §. 33, a. 129, c); aber ebenso bestimmt sagt es, daß er bald komme (v. 11. 22, 7. 12. 20: ξεχομαι ταχύ), daß also das Ende nahe bevorstehe. In den kurzen Zwischenraum zwischen der Gegenwart und dieser nahen Zukunst muß also

Alles fallen, was die Apotalppje verkündigen will.

b) Im unmittelbaren Anschluß an die Weiffagung Chrifti (§. 33, b) läft die Apokalypse in dem Siegelgesicht aus dem von Christo selbst ge= öffneten Zufunftsbuch als Begleiter bes zum Siege ausziehenden Chriftus (6, 1 f.) zuerst drei allegorische Gestalten hervorgehen, welche die von ihm als Anfang der Wehen bezeichneten Vorboten seiner Wiederfunft darstellen: Krieg, Hungersnoth, Pest (v. 3-8) und aus dem sechsten Siegel bas Erdbeben sammt den von ihm als Beginn des Weltunterganges geschilderten Himmelszeichen (v. 12-14), welche von den Erdbewohnern als Vorboten des nahen Gerichts aufgefaßt werden (v. 15-17). 2) Rähere Aufschlüsse über die eigentliche Bedeutung dieser Vorboten des Gerichts bringen erft zwei spätere Gesichte. In dem Posaunengesicht sind es große Blagen nach Art der ägyptischen, welche über die Erdbewohner ergehen (8. 6-13. 9. 1-19). Dieselben sind einerseits als vorläufige Gottes= gerichte gedacht, und namentlich die beiden letten und größten, die höllischen Seufdrecken und das dämonische Reiterheer, find in phantaftischer, Grauen erweckender Beije als furchtbare Gottesgeißeln ausgemalt, fie bringen über die Erdbewohner Qual (9, 5 f.) und Tod (v. 18). Von der anderen Seite aber sind diese Plagen ein letter, wiewohl vergeblicher Bersuch, die Welt zur Buße zu bewegen (v. 20 f.), ein neigaouos (3, 10), in welchem Gott prüft, ob sie noch zur Bufe zu erwecken ift. Noch ausdrücklicher sind diese Plagen (16, 2-11) in dem Schalengesicht (15, 1 ff. 7. 16, 1. 5-7) als göttliche Zornverhängnisse dargestellt; aber auch bier ift vorausgesett, daß fie die Erdbewohner hatten gur Buge führen können und sollen, obgleich sie es nicht gethan (v. 9. 11; vgl. v. 21). Selbst ber Fall Babels, das lette diefer Gerichte, das die fiebente Bornschale bringt (v. 17-21), soll noch die Erdbewohner zur Buge erwecken (14, 8-11; vgl. v. 6 f.). Dieje fich immer steigernden (vgl. 16, 3 mit 8, 8. 16, 4 mit 8, 10. 16, 10 mit 8, 12) Gerichte und Buß-mahnungen sind also die von Christo geweissagten Vorboten seiner Wiederfunft.

<sup>1)</sup> Bon diesem letzten Kommen Christi ist es natürlich zu unterscheiden, wenn einzelne vorläufige Strafgerichte so dargestellt werden, daß er kommt und sie ausstührt

<sup>2)</sup> Wie dieses Siegelgesicht völlig auf der Weisiagung Christi beruht, zeigt auch die Szene, welche die Eröffnung des fünften Siegels bringt (6, 9–11), und welche im Grunde nur eine Justration von Luc. 18, 7 f. ist. Sie will zeigen, daß und warum man das Ende nicht zu unmittelbar nahe denken darf.

c) Schlieft sich die ganze Apokalppse an die Weissagung und die typischen Borbilder des A. T. an,3) so ift schon damit gesagt, daß die driftliche Gemeinde nur die Fortsetzung der ATlichen Gottesgemeinde ift, deren Ideal in ihr verwirklicht wird.4) Aber freilich deckt fich der Bestand des mahren Israel in der Gegenwart keineswegs mehr mit dem Beftande des empirischen Bolkes. Die ungläubigen Juden, welche die Chriften verfolgen, geben nur lugnerisch vor, daß fie Juden seien; in Wahrheit sind sie eine Satanssynagoge (2, 9. 3, 9), sie sind also aus-geschlossen aus der Gemeinschaft Israels, aus der Theokratie, wie sie sich in der messianischen Zeit vollendet (§. 42, b. 44, c. 117, b). In dem negenwärtigen Bestande der Gottesgemeinde bildet das Judenchriftenthum nicht einmal mehr den Grundstock, wie bei Petrus (§. 44,d); entsprechend bem überwiegend heibenchriftlichen Beftande der fieben fleinafiatischen Gemeinden, an welche die Apokalypse adressirt ift (1, 4, 11), erscheint dieselbe als aus allen Bölfern gewonnen (5, 9. 7, 9. 14, 3).5) Wenn nun die den ägyptischen nachgebildeten Plagen der vorbereitenden Gottesgerichte über die Erdbewohner ergehen, bleibt die Gottesgemeinde bavon verschont (9, 4), wie einst Israel in Aegypten; und gerade bei der Berfiegelung, burch welche sie vor derselben bewahrt wird (7, 2 f.), erscheint die ATliche Gemeinde immer noch nach dem Typus der ATlichen, der ihre ideelle Identität mit diefer fonftatiren foll, als ein Bolf von zwölf Stämmen, aus deren jedem 12000 verfiegelt werden (v. 3-8). 6) Reines=

<sup>3)</sup> Um ftartften lehnt fich die Darftellung des Apotaluptifers an Jefajas an, demnächst an Ezechiel und Daniel, weniger an Jeremia, Sacharja und die Psalmen; doch zeigen sich auch Anklänge an fast alle kleine Propheten, an Siob, die Proverbien und den Pentateuch (vgl. §. 74, a. 116, c). — 4) Das Weib mit dem Krang von gwölf Sternen ums haupt, das den Meffias gebiert (12, 1 f. 5), ift ohne Zweifel die ATliche Theofratie, wie fie in dem Zwölfstämmevolt verwirklicht war; es ift aber zugleich nach ber Geburt bes Meffias bie gläubige Meffiasgemeinde (v. 6. 13), deren Samen (b. 6. die einzelnen Gläubigen) der Satan verfolgt (v. 17). Diese ift das Königreich von Prieftern, das Frael nach Er. 19, 6 fein follte (1, 6; vgl. §. 45, c), das Jehova priesterlich dient mit dem Rauchwerk seiner Gebete (5, 8. 8, 3 f.; vgl. Sebr. 13, 15), bie Erstlingsgarbe, Gott und dem Meffias dargebracht (14, 4; vgl. §. 54, b. 61, c), bas Bolf Gottes (18, 4). - 5) Benn Baur, G. 212 meint, die Beiden gehörten nur gur driftlichen Gemeinschaft, sofern fie in die israelitische Stammgenoffenschaft aufgenommen find, fo ift dies doch nur ideeller Beife der Fall, wie bei Paulus (§. 90 c. 105, b), sofern die israelitische Stammgenoffenschaft der bleibende Typus der mahren Gottesgemeinde ift. Es hangt lediglich mit ber geschichtlichen Situation ber Apokalppfe zusammen, wenn das Seidenthum, wie es durch die römische Beltmacht repräsentirt ift, als der eigentliche Sit ber Chriftusfeinbichaft erscheint; benn die Satansinnagoge erscheint gelegentlich (2, 9. 13) ebenso als Christenverfolgerin. Allerdings aber erwartet ber Berfaffer, zu deffen Beit vielleicht in Folge der neronischen Berfolgung ein Stillftand in der Beidenmiffion eingetreten mar, nach not. b eine irgend umfaffende Beidenbekehrung nicht mehr. - 6) So gewiß aber das empirische Jerael damals gar nicht mehr aus den alten zwölf Stämmen bestand, fo gewiß foll damit nicht gefagt fein, daß die Gemeinde ber Gläubigen wirklich noch aus einer gleichen Angahl von Abkommlingen aus jedem der alten zwölf Stämme befleht, fondern daß diefelbe die Erbin des alten 3wölfftammevolfes und feiner Berbeißungen ift. Die Beziehung ber 144 000 auf ben judendpriftlichen Theil ber Gemeinde (Weft, S. 579 f. Schenkel, S. 304) ift völlig

wegs aber bleibt beshalb die Gottesgemeinde von den Trübsalen der letten Zeit verschont; vielmehr stehen ihr nur andere schwere Drangsale (Atyles: 1, 9. 2, 9 f. 7, 14) bevor, wie sie schon Tesus selbst geweissagt hat (§. 30,a; vgl. 51,b. 98,a). In welcher Weise dieselben gedacht werden, hängt von der Zeitstellung des Apokalyptikers ab, in welcher die Weltmacht mit roher Gewalt den Kampf wider das Christenthum begonnen hatte. Schon war das Plut vieler Märnrer geflossen (6, 10. 16, 6. 18, 20. 24. 19, 2. 20, 4); aber es muß die Zahl derselben noch voll gemacht werden (6, 11) in dem Kampse, welchen der Satan wider die Christen führt (12, 17. 13, 7. 10. 15), und zahllose Märthrer werden einst den Richterstuhl Gottes umstehen und den Lohn ihrer Treue (2, 10) empfangen (7, 9–17).

d) Während das Heibenthum im Ganzen und Großen undußfertig dem Gerichte entgegenreift, hat das Volk Israel noch eine Zukunft. Zwar die Einnahme Zerusalems durch die Heiden steht bereits außer Frage (11, 1 f.); die Unnahme, daß der Verfasser die Errettung des eigentlichen Tempelhauses gehofft habe, ist Angesichts der Weissaung Christi (Marc. 13, 2) unmöglich. Es kann darum der Tempel Gottes in Zerusalem nur die gläubige Indengemeinde daselbst sein, die schon Christus zur schleunigen Klucht aufgefordert hatte (Matth. 24, 16) und die nun nach göttlicher Bestimmung (vgl. die Messung 11, 1 f.) vor diesem Zorngericht über Israel bewahrt wird (12, 6. 13—16), wie die Gesammtgemeinde vor den Zorngerichten über die Heidenwelt. Der Vorhof dagegen oder die ungläubige Indengemeinde wird der Heidenherrschaft preisgegeben (11, 2), welche nach dem Typus der danielischen Ungläckszeit (Dan. 7, 25. 12, 7) 3½ Jahre dauert. Die Katastrophe Jerusalems ist also nicht mehr das

grundlos (vgl. dagegen Gebhard, S. 203 f.). Wenn der Messias diese 144 000 auf dem Berge Zion um sich sammelt, um mit ihnen zum letzten Kampse auszuziehen (14, 1. 3), so ist auch damit nur die Gemeinde der Gläubigen als die wahre Theokratie dargestellt, indem der heitige Berg der ATlichen Theokratie ideeller Weise zu ihrem Mittelpunkt gemacht wird; denn das empirische Jerusalem ist ja durch den Mord des Messias ein Sodom oder Aegypten geworden (11, 8). Nur von diesem Gesichtspunkte aus wird die Feindin der Gläubigen noch immer mit dem Namen der Feindin der alten Theokratie bezeichnet (Basodow: 14, 8, 16, 19, 17, 5, 18, 2, 10, 21). Noch immer rücken die Feinde zum seinen kamps süber den Euphrat heran und sammels sich dei Harmagedon (16, 12, 16; vgl. 9, 14); der große Entscheidungskamps wird außerhalb der Stadt (Jerusalem) gekämpst (14, 20). So gewiß aber diese ganze Schlachtzene nur eine Schilderung der endlichen Vernichtung der römischen Weltmacht in ATlichen Vilbern ist, so gewiß ist dieselbe kein Beweis dassur, daß Ferusalem noch lokal als Mittelpunkt der Christengemeinde gedacht ist.

<sup>7)</sup> Wie bei Paulus die chriftliche Gemeinde als solche der wahre Tempel Gottes ist (§. 92, a), so ist es schon bei Petrus (§. 45, a) das gläubige Israel, obwohl es noch seinen steinernen Tempel hatte. Daß die Gemeinde, die als solche den Tempel selbst dicket, unterschieden wird von ihren einzelnen Gliedern, die dann den im Tempel Ansbetenden entsprechen, ist doch nichts Anderes, als wenn Kap. 12 das Weib die Gotteßegemeinde, und ihr Same (v. 17) die einzelnen Glieder derselben bezeichnet, obwohl die Gemeinde eben aus den einzelnen Gliedern besteht. Die eigentliche Erklärung ist aber eregetisch unmöglich, da dann nicht nur das Tempelhaus, sondern auch die jüdische Priesterschaft (ok prosudordere der aber auch die jüdische Priesterschaft (ok prosudordere der aber bereichen müßte.

unmittelbare Signal zur Wiederkunft, wie §. 33, b; sondern es beginnt mit ihr die Zeit, welche Israel noch als letzte Bußfrist gegönnt ist. So gewiß nämlich diese Heidenherrschaft ein Gottesgericht über Israel ist, so hat sie doch, wie die Plagen (not. d), zugleich den Zweck, Israel zur Buße zu führen. Daher sendet Gott in dieser Zeit noch Propheten, gleich Moses und Elias, die freilich, wie Christus, von den Heiden getödtet, aber ausserweckt und zum Himmel erhöht werden (11, 3—12). Wenn nun das letzte Gottesgericht (vgl. auch 16, 18 f.) hereinbricht, dann wird zwar immer noch ein großer Theil des Volkes zu Grunde gehen; aber die Lebrigen werden Buße thun (11, 13). Der Apokalnptiker wagt also nicht mehr, wie Paulus (§. 91,d), auf die endliche Gesammtbekehrung Israels zu hoffen; aber gemäß der altprophetischen Verheißung (Ies. 1, 9. 10, 22 f.; vgl. Nöm. 9, 27—29) wird doch ein Rest Israels gerettet werden. die Nuch in der Diaspora hosst er noch auf Judenbekehrungen (3, 9).

#### 8. 131. Die apofalyptifche Berechnung des Endes.

Die gottfeinbliche Macht, welche während der letzten Trübsalszeit die Christen versolgt, ist das römische Imperium, wie es nach dem Falle des älteren Cäsarengeschlechts durch die Erhebung der Flavier zur Kaiser» würde wiederhergestellt ist.a) Im Bunde mit ihr steht das Pseudosprophetenthum, das die Erdbewohner bewegt, dem römischen Imperium zu huldigen, und auch die Christen zu heidnischer Unsittlichkeit versührt.b) Mit dem Ablauf der siedenköpfigen Herrscherreihe ist nun die dem römischen Imperium bestimmte Entwicklung vollendet; der achte, der dann noch kommt, kann nur noch die letzte Verkörperung des Antichristenthums sein.c) Er wird mit seinen Thronhelsern selbst die Welthauptstadt zerstören und dann im letzten Kampf von dem wiederkehrenden Messias versnichtet werden.d)

a) Die gottseindliche Weltmacht, welche die große Trübsal über die Gläubigen herbeiführt, ist dieselbe, welche in der Heidenherrschaft über Jerusalem sich darstellt und dort die Gottgesandten tödtet (11, 2. 7), also das römische Imperium. Dieses wird 13, 1 f. geschildert als ein Uns

<sup>8)</sup> So wenig hier von einer Gesammtbekehrung Fracls die Rede ist, wie Gebhard, S. 276 will, so wenig folgt dieselbe auf das Eingehen des Heidempleroma (Köm. 11, 25 f.), da hier der Rest Fracls sich bekehrt, ohne daß die Erdbewohner im Großen und Ganzen Buße gethan haben. Nur darin trifft der Apokalhptiker wieder mit der urapostolischen Erwartung (§. 42, a), wie mit Paulus (§. 98, a), zusammen, daß mit der endlichen Bekehrung Fracls, die am Ende der mit der größen Trübsalszeit (7, 14) identischen Zeit der Heidenherrschaft über Fracl erfolgt, sosort das messsanische Gericht und die Vollendung eintritt (11, 14 f.), was freilich erst klar wird, wenn man das in m. apokalyptischen Studien nachgewiesene richtige Verhältniß der sieden Gesichte der Apokalypse erkennt und sich von der exegetisch unhaltbaren und Alles verwirrenden Ansicht lossagt, daß dieselbe eine fortlausende Reihe von Ereignissen schildert.

geheuer, bas aus bem Meer im Beften auffteigt, weil Rom nach jubifcher Anschauung auf den Inseln des Meeres liegt, und das die Gestalten der vier Thiere, welche Dan. 7 die ungöttlichen Weltreiche darstellen, in sich vereinigt, weil es als das lette und höchste die Macht und Herrschaft Aller in sich zusammenfaßt. Eben darum trägt es auch von vorn herein alle sieben Säupter der danielischen Thiergestalten, deren drei je eines haben, mährend eines vier Säupter hat, und auch die zehn Hörner aus Dan. 7, 24 dürfen ihm nicht fehlen. 1) Diesem Thiere hat ber Satan alle seine Macht und herrschaft über die Welt verliehen. Allerdings hat daffelbe durch den Tod eines seiner Häupter (Nero's) eine Todeswunde empfangen (13, 3. 12. 14), indem es nach dem Sturze des erften Cajarengeschlechtes während ber Kämpfe bes Interregnums schien, als folle das Imperium nicht mehr zur alten Kraft und zu dauerndem Beftande gelangen; aber diese Todeswunde ift durch die Erhebung Bespasians zum Imperium geheilt. 2) Die jo wiederhergestellte Weltmacht, die schon einmal die Christen verfolgt hat, empfängt nun für die 31/2 Jahre Macht, die Beiligen zu verfolgen (13, 4-8). Die Wiederherstellung des Imperiums, die mit dem Falle Berusalems zeitlich ungefähr zusammentrifft, ift also der Anfang der letten großen Trübsalszeit, die nach der Zahlensymbolik der Apotalppse nicht auf 31/2 wirkliche Jahre berechnet, sondern nur nach dem Typus der danielischen Unglückszeit als eine solche charakterifirt wird (val. §. 130, d).3)

<sup>1)</sup> Die Borner deutet der Apofalyptifer fpater auf die Statthalter in den Provingen, die am Ende mit toniglicher Machtvollkommenheit auftreten und darum Konigsbinden tragen, die Säupter auf die Trager des Imperiums felbst, die das Diadem nicht annahmen; dafür aber den Namen der Lafterung (Augustus-σεβαστός), der nach der Auffaffung des Apotaluptifers auf göttliche Berehrung deutet. - 2) Die hergebrachte Auslegung, welche bei der Beilung der Todeswunde an die Wiederfunft bes gestorbenen Nero denkt, ist eregetisch unhaltbar, weil überall aufs Bestimmteste unterichieben wird zwischen dem Thiere, das, wie bei Daniel, einen Kollektivbegriff repräsentirt, und zwischen seinen Säuptern, welche einzelne Könige symbolifiren. Erft 17, 11 wird die Personififation des Thieres in einem achten Berricher (ber nicht unter ben Säuptern vorfam) ausdrücklich als folche martirt. Ebenfo wird aber zwischen ber Schlachtung des einen hauptes, b. h. dem Tode des einen herrichers, und der todtlichen Bunde, die das Thier dadurch empfangen hat, aufs Bestimmteste unterschieden. Jene Muslegung ift aber auch geichichtlich unhaltbar, da die ursprüngliche Rerosage von einem gestorbenen und wiederauferstehenden Nero nichts weiß, sondern denjelben zu den Parthern flüchten und von dort wiederfehren läßt. Dag Bespafian als Begründer eines neuen Imperatorengeschlechtes betrachtet werden fonnte, liegt daran, daß bemfelben bereits, auch von Domitian abgesehen, sein friegbewährter Sohn Titus zur Seite ftand. -3) Wenn dem Thiere, deffen Todeswunde geheilt ift, noch eine Frift von 31/2 Jahren gegeben wird, um gegen die Gottesgemeinde ju fampfen (13, 5-7), mahrend ber mit dem Thiere identische lette Beltherricher (17, 11), sobald alle 10 Sorner ihm ihre Macht übertragen haben (v. 13), d. f. sobald er Beltherricher geworden ift, sofort ben letten Kampf mit dem Messias beginnt, in dem er untergeht (v. 14), so ift damit jede Identifizirung des Thieres in Kap. 13 mit dem perfonlichen Antichrift unmöglich gemacht. Die Deutung bes Bahlenrathfels 13, 18 auf Rero, ber mir die erheblichften Grunde entgegenzusteben icheinen, entscheibet in der hauptfrage nichts, da jedenfalls ber fo geheimnigvoll eingeführte Rame nicht ein fimpler Eigenname, sondern eine charafteriftische Befensbezeichnung fein foll, und fo auch das römische Imperium als foldes in feiner

b) Im Bunde mit dem ersten Thiere erscheint 13, 11 ein zweites, bas burch seine zwei Lammeshörner eine Art Gegenbild Christi bildet, sich aber durch seine dämonische Sprache ebenfalls als ein Organ des Satan fennzeichnet. Es verführt die Erdbewohner durch seine Ligenwunder, die Weltmacht anzubeten (v. 12. 14. 16). Die Apokalppse bezeichnet es selbst wiederholt als den Pseudopropheten (16, 13, 19, 20), d. h. als ben Repräsentanten des falfchen Prophetenthums, das zunächst als die geistige Macht erscheint, durch welche das wiederhergestellte römische Imperium die heidnische Welt für sich gewinnt. 4) Schon Christus hatte aber auch die Gläubigen vor falschen Propheten gewarnt (Marc. 13, 22) und von falschen Meffiassen geweiffagt (Matth. 24, 5; vgl. §. 33, a). Paulus hatte den jüdischen Pseudomessias zugleich als die höchste Verkörperung Diefes Pseudoprophetenthums gedacht (§. 63,c). Der zweite Petrusbrief hatte in dem Auftreten der falfchen Freiheitslehre bereits das Raben des Bseudoprophetenthums der letten Zeit gemuthmaßt (§. 128, d. Unm. 6). Auch unfer Buch tennt eine fatanische Pseudoprophetie (2, 20. 24; vgl. v. 2), welche die Chriftenheit zu heidnischem Libertinismus verführt. Wenn baher auch in dem Gesichtstreise, in welchem unser Prophet sich vorzugs= weise bewegt, die Pseudoprophetie vor Allem auf heidnischem Boden wirksam ist, so können doch diese Erscheinungen innerhalb der Christenheit bavon nicht ausgeschloffen gedacht werden, sofern fie die Gläubigen zu heidnischer Unsittlichkeit verführen und sie dadurch ebenfalls bewegen, der Weltmacht zu huldigen.

c) Wenn es heißt, daß das Thier war und nicht ist und wieders kommen wird aus dem Abgrunde, um ins Verderben zu gehen (17, 8), so kann dies nur bedeuten, daß das Thier in seiner gegenwärtigen Gestalt, d. h. das römische Imperium unter der milden Regierung seines Trägers Bespasian, die antichristliche Qualität, die es einst unter der Regierung des Christenversolgers Nero hatte, einstweisen noch nicht hat, aber dieselbe einst in höchster Potenz zeigen und dann sosort dem Verderben verfallen wird. Dieran eben schließt sich ganz nach der Weise der jüdischen

antidriftlichen Qualität immerbin mit dem Namen des erften Christenverfolgers bezeichnet sein könnte.

<sup>4)</sup> Bu Grunde liegt dieser Anschauung wohl die Thatsache, daß Vespasian mit Hülfe heidnischer Orakel und Bunderzeichen das Imperium erlangt hatte, also durch die Macht heidnischen Gauklerwesens das Jmperium restaurirt war. Das Bild, welches der falsche Prophet dem Thiere machen heißt, um es anzubeten (13, 14 f.), stellt natürlich den jeweiligen Träger des Imperiums dar, und zwar nicht sowohl in seiner Person, als vielmehr in seiner Kaiserwürde. Für den Apokaluptiker ist zwischen der Huldigung, die dem neuen Imperator (als σεβαστός, vgl. Anm. 1) dargebracht wird, und zwischen der gotteslästerlichen Apotheose desselben kein wesentlicher Unterschied.

<sup>5)</sup> Wenn Hilgenfeld, S. 429 fragt, was denn Bespasian gethan habe, um die Erwartung zu rechtsertigen, daß mit ihm die letzte Trübsalszeit beginnen werde, so kommt hier Bespasian nicht nach seinen persönlichen Eigenschaften in Betracht, sondern als Träger des zur vollen Macht wiederhergestellten Imperiums, das, nachdem es der Satan einmal zu seinem Werkzeuge erkoren, wenn es auch jetzt seine antichristliche Qualität noch nicht zeigt, doch bald genug sein unter Nero begonnenes Werk fortsetzen wird. Auf die Wiederkunft Neros, der 17, 10 beutlich als eines der Häupter erscheint und zwar als gestorben, kann das Räthselwort gar nicht bezogen werden, da ja das

Apotalnytif die Kombination des Berfassers, wodurch er die bevorstehende Entwidlung der gottfeindlichen Weltmacht in ihren noch rudftandigen Momenten zu enträthseln sucht. Die Siebengahl der Baupter des Thieres ift ihm durch Daniel gegeben (not. a.); das Zusammentreffen derfelben mit der Bahl der sieben Sugel, auf welchen das Weib, d. h. die Belt= hauptstadt thront (v. 3. 7; vgl. v. 9), ift dem Berfasser vollends ein Reichen, daß dem Thiere, welches bas Weib trägt (v. 3), b. h. bem römischen Imperium, eine Reihe von sieben Berrichern bestimmt ift. Run find nach v. 10 fünf diefer Häupter, d. h. die fünf ersten Raifer aus dem alten Cajarengeschlecht bereits gefallen. Da die Raifer des Interregnums, mährend beffen das Thier an der Todeswunde litt, natürlich nicht mitgezühlt werden können, ist der sechste, gegenwärtig regierende. Bespafian. Ihm folgt, da ja mit Bespafian ein neues Raiferhaus zu Bestand gekommen ist, als siebenter sein Sohn Titus, der aber, ba das Ende nahe ift, nur furze Zeit regieren fann. Soll dann nach Dan. 7. 24 noch ein achter kommen, so kann das nur die lette Versonifikation des Thieres felbst sein, in welchem, weil er aus dem Höllenabarund fommt. durch dämonische Macht die antichristliche Qualifikation desselben wieder ganz zur Erscheinung kommt; und auch ben Träger dieser Entwicklung. die das Imperium zum Gericht reif macht, fieht der Berfaffer bereits in dem zweiten Abkömmling des neuen Kaiferhauses, in Domitian (v. 11).6) Eben darin, daß so alle geschichtlichen Gestalten, die in dem Gesichtstreise des Apokalyptikers liegen, in dem ihm sich enthüllenden Gange ber Entwicklung ihre Bermendung finden, sieht derfelbe die Burgschaft dafür, daß mit der höchsten Berwirklichung des antichriftlichen Prinzips in dem dritten der Flavier das Ende fommen wird.

d) Wie einst der Fall Jerusalems das Signal zu der Endkatastrophe jein sollte (§. 33, b), so ist es jett, wo jener am Beginne der letzten Trüpsalszeit steht, der Fall der Welthauptstadt. 7) Die Art, wie der

7) Wie Ferusalem burch die Ermordung des Herrn (11, 8), so hat Rom (17, 18; vgl. v. 5. 9) durch die Ermordung seiner Zeugen (v. 6. 18, 20. 19, 2), durch die Verführung aller Bölker zur Hurereissinde (§. 117, b) der Anbetung der Weltmacht

aus dem Meere aufsteigende (13, 1) Thier auch wahrend seines Nichtseins (d. h. in ber Zeit, wo es feine antichriftliche Qualität noch nicht erweist) bereits da ist, wie Kap. 13 zeigt, und bei seinem zukunftigen Dasein (napérral), wo es sich erst in einem einzelnen Kaifer personifizirt (v. 11, vgl. Unm. 2), nicht etwa aus dem Todtenreich (wie ber wiederauferstehende Nero es murde), fondern aus dem Höllenabgrund aufsteigt (11, 7). Much fann bas Thier, welches bie hure trägt, d. h. Rom jur Welthauptstadt macht (17, 3. 7), doch nur bas Imperium als folches und nicht der wiedererftandene Nero fein, ber nach v. 16 vielmehr Rom zerftoren wird. - 6) Die Deutung auf Rero, Die ohnehin die Motive dieser apotalpptischen Kombination ganz undurchsichtig macht, ift auch hier dadurch ausgeschloffen, daß der achte nicht als einer von den fieben, sondern als aus den fieben (nämlich von Befpafian) abstammend bezeichnet wird, worin für den Berfaffer nicht etwa eine genealogische Rotiz liegt (in welchem Falle allein mit hilgenfeld, S. 433 en rou sur fordern mare), sondern die hinweisung darauf, daß jener achte, welcher die Infarnation bes Antichriftenthums fein wird, ichon als Abtommling des neuen Raiserhauses in seinem Gefichtsfreise fteht. Gine Erinnerung an biefe richtige Deutung der Apotalppse hat sich noch in dem feltsamen Jrrthum des Frenaeus erhalten, wonach biefelbe unter (ftatt: mit Beziehung auf) Domitian geschrieben fein foll.

Prophet sich denselben eintretend denkt, erhellt aus Rapitel 17, wo bem Seher die Stadt bereits als verwüstete (er gonum) gezeigt wird (v. 1-6). Domitian, in dem sich die gange dämonische Natur des Thieres gleichsam inkarnirt, und der daher auch als das vollkommenfte Organ Satans mit seinen Kräften ausgerüftet ift, wird nämlich nicht durch natürliche Erb= folge zum Imperium gelangen, sondern es wird, wie es vereinzelt in den Zeiten des Interregnums geschah, während der Regierung des siebenten Raifers in allen Provinzen des römischen Reiches gleichzeitig eine Revolution losbrechen. Die durch die Hörner (13, 1. 17, 3) symbolisirten Statthalter werden fich selbstständig machen (v. 12), dann aber, wie durch ein Wunder einmüthig geworden, gemeinsam den letten Flavier jum Kaiser ausrusen (v. 13) und, mit ihm nach Rom ziehend, die an dem fiebenten Raifer festhaltende Hauptstadt mit Feuer zerftoren (v. 16 f.; vgl. 18, 8). Mit dem Falle Roms ist aber keineswegs das antichriftliche Imperium gefallen. Bielmehr nimmt nun der lette Imperator im Bunde mit seinen zehn Thronhelfern erst recht den Rampf mit Christo und seinen Gläubigen auf (17, 14), wie er ja auch mit den beiden Propheten Israels fämpft und sie tödtet (11, 7).8) Ihnen entgegen zieht der schon 6, 2 zum Siege ausziehende Meffias (19, 11-13. 15 f.) mit feinen himmlischen Heerschaaren (v. 14). So erscheint nun das Gericht des großen Herrntages (16, 14; vgl. §. 33,c. 40,d. 129,a) nach der typischen Analogie ber Gottesgerichte, welche einst in den Siegen Jehovas über die zum Rampfe wider sein Volk versammelten Beidenvölker ergingen, unter dem Bilbe einer Schlacht, vor beren Beginn ein Engel die Bogel zum großen Leichenschmause auffordert (19, 17 f.), und eines ungeheuren Blutbades, in dem alle Mitstreiter des Thieres fallen (v. 21; vgl. 14, 20). 9) Damit ift die Macht des römischen Imperiums für immer vernichtet: die beiden Thiere werden in den Feuersee geworfen (19, 20).

<sup>(17, 2, 18, 3),</sup> die übrigens 14, 8 selbst als göttliches Zorngericht dargestellt wird (vgl. §. 70, d), und durch zahllose andere Sünden (18, 5-7) den Untergang verwirkt, und es foll das Blut aller ermordeten Frommen jetzt über ihr haupt fommen, wie einst über Jerusalem und seine Säupter (v. 24; vgl. Matth. 23, 35). Je naber dieses Gericht Gottes (v. 8, 20) bevorfteht, um fo bringender werden die Chriften aufgefordert, aus Rom zu flieben (v. 4), wie einst aus Jerusalem (Matth. 24, 16). Schon 14, 8 erscheint der Fall Roms als der Anfang des Endes; 16, 19-21 wird er ausbrücklich in symbolischen Bilbern (vgl. 18, 21-24) als das lette der vorläufigen Zorngerichte (§. 130, b) geschildert. — 8) Diefer letzte Rampf ift bereits dadurch vorbereitet, daß in dem Bericht der sedisten Bornschale drei damonische Beister, die vom Satan und den beiden Thieren ausgehen, die Könige der Erde außerhalb des Römerreiches verführt haben, sich zum entscheidenden Kampfe dieses Tages zu versammeln, indem ihnen der Weg zum großen Schlachtfelde durch Austrochnung des Euphrat gebahnt wird (16, 12-16). Böllig unrichtig hat man diese Könige des Oftens oft mit den gehn Statthaltern identifigirt; diefelben erfcheinen vielmehr 19, 19 fammt ihren heeren mit dem Thiere, gu bem ja bie gehn Sorner ohnehin gehören, verbundet gum letten Rampf. 9) Unter anderen symbolischen Bildern erscheint das Gericht, welches Gott durch seinen Meffias halt, wenn diefer mit icharfer Sichel die große Ernte halt (14, 14-16) ober die Relter des Zornes Gottes tritt (v. 17-20; vgl. 19, 15). Dieses Gericht ist wohl auch 6, 10 in Aussicht genommen, wo es sich um die Rache für das unschuldig vergoffene Blut handelt. Dagegen ift v. 17 bei dem Tage des großen Zornes wohl an

## S. 132. Die irdifche und die himmlifche Bollendung.

Nun beginnt das vollendete Reich Christi auf Erben, in welchem er mit seinen Treuen und den auserweckten Märtyrern herrscht, welches aber als irdisches eine begrenzte Dauer hat, weil der eine Zeit lang gesesselte Satan schließlich noch einmal gegen dasselbe losdricht, um dann für immer vernichtet zu werden. a) Dann erst tritt mit dem Weltuntergange das Weltgericht ein, zu dem alle Todten auserweckt werden, um entweder das ewige Leben zu erlangen oder dem zweiten Tode überantwortet zu werden. b) In der neuen Welt bricht das vollendete Gottesreich an mit der Erscheinung des neuen Serusalem, mit der Heinsührung der Gemeinde durch den Weissias.c) Dort leben die Vollendeten ewig in fleckenloser Heiligkeit, in göttlicher Herrlichkeit und Seligkeit, sie schauen das Angesicht Gottes, der selbst unter ihnen Wohnung macht. d)

a) Es liegt in der zeitgeschichtlichen Situation der Apokalppfe, daß das Gericht, welches der wiederkehrende Chriftus bringt, sich auf die Weltmacht und ihren Belfershelfer beschränkt, weil in diefen beiden Organen des Satan sich damals die Gottesfeindschaft und das Antichriftenthum konzentrirt und personifizirt hatte. Darum schließt sich an ihre Bernichtung noch einmal die Hoffnung auf eine durch den Messias herbeizuführende irdische Berwirklichung des Gottesreiches. Mit dem Sturze der Weltmacht ift die Macht des Satan gebrochen, er wird gebunden und in den Abhsfus verschlossen (20, 1-3). Damit ift aber Raum gemacht für die Herrschaft Christi auf Erden; und da seinen echten Jungern verheißen ist, daß sie mit ihm herrschen sollen (vgl. §. 97, d), so muß jetzt entschieden werden, welche sich als echt bewährt haben; und die unter ihnen, welche als Märthrer oder natürlichen Todes bereits gestorben find, muffen auferweckt werden. So geht der irdischen Bollendung ein Gericht und eine erfte Auferstehung vorher (v. 4-6).1) Im Anschluß an die jüdische Vorstellung von einer tausendjährigen Dauer des (irdischen) Messiasreiches wird nun die irdische Bollendung, die als solche natürlich nur eine be-

das eigentliche Weltgericht (20, 11 ff. und dazu §. 132, b) gedacht, obwohl bort ausbrücklich der Zorn des Lammes (6, 16) mit erwähnt wird. Vgl. auch 11, 18 und dazu Gebbard. S. 300.

<sup>1)</sup> Es ist die bei der Wiederfunft Christi verheißene Sichtung der Gläubigen (§. 33, e), welche hier mit den Farben von Dan. 7, 9 geschildert wird. Wer das Gericht hält, bleibt nach dem Ausdruck unbestimmt; allein da die Märthrer schon als solche bewährt ersunden sind, so wird es immer das Natürlichste sein, daß sie einigen gedacht sind, welche direkt oder indirekt (vgl. Matth. 12, 41 f.) entschen, wer von den übrigen inzwischen gestorbenen Christen, sowie von den Ueberlebenden, wie sie, bewährt ersunden ist; denn daß auch solche mit gemeint sind, zeigt das doppelsunige khrow. Keinesfalls aber ist die Berwandlung der Ueberlebenden in die erste Auferstehung eingeschlossen zu denken (Gebhard, S. 295), da ja die Vollendung eine irdische ist und also die Auserweckung dazu die Verstorbenen nur dem irdischen Leben zurückgeben kann (vgl. Hebr. 11, 35).

grenzte Dauer haben tann, auf taufend Jahre angefest, ohne bag biefe Rabl eine andere Bedeutung hatte, als alle schematischen Zahlen ber Apotalppfe. In diesem taufendjährigen Chriftusreiche erfüllt fich die verheißene Bollendung der ATlichen Theofratie, in welcher bas mahre Israel, deffen idealer Mittelpunkt immer noch die geliebte Stadt (Berufalem) vildet (v. 9), sein ihm als Ideal vorgestecktes Ziel vollständig erreicht hat und ein königliches Priesterthum geworden ift (vgl. 1 Betr. 2, 9 und bagu §. 45,c). Denn wie nach altprophetischer Borftellung erft in ber Bollendungszeit der Theofratie die Heidenvölker im Großen und Ganzen, durch die Anschauung des in Israel verwirklichten Heiles angelockt, sich berselben anschließen werden (vgl. §. 43, a), so bleiben immer noch die Nationen der Erde, soweit fie nicht im Beere der Weltmacht gegen die Gläubigen geftritten haben, das Objekt für das priefterliche und königliche Walten der Gläubigen (v. 6; vgl. 2, 26. 3, 21. 5, 10), wodurch ihnen das Heil vermittelt wird. Erst die Anschauung des vollendeten Heiles wird fie zur Bekehrung treiben. 2) Ebenso freilich bleiben auch die Entferntesten berselben (Gog und Magog), die von dieser Einwirtung am wenigsten erreicht find, Objekt für die Berführung durch den nach 1000 Jahren wieder entfesselten Satan (20, 7 f.). Ihr letter Ansturm wider das Reich Chrifti, wie er auf Grund prophetischer Schilderungen (vgl. Ez. 38, 8-16) gedacht ift, wird durch ein unmittelbares Einschreiten Gottes vernichtet, Feuer fällt vom Himmel (vgl. Ez. 39, 6) und frift fie. ihr Unftifter mird nun felber dem ewigen Berderben überliefert (v. 9 f.).

b) Durch die hier wieder auftauchende Hoffnung einer irdischen Bollendung wird die hergebrachte Borstellung des großen Herrentages in ihre verschiedenen Bestandtheile zerlegt. Das Gericht dieses Tages, wie es bei der Wiederfunst Christi ersolgte, hat nur dem Gottesreiche auf Erden den Sieg gebracht. Das Weltgericht aber, als definitive Entscheidung über das Schicksal aller Menschen, wie es ebenfalls mit dem Herrentage verbunden gedacht wird, tritt nun erst am Ende des tausendsjährigen Reiches ein, und zwar, wie §. 126, b. 129, b, im unmittelbaren Zusammenhange mit dem Weltuntergange (20, 11; vgl. 21, 1), der zusnächst alle dahinrafft, die llebersebenden so gut, wie die zum irdischen Leben wieder auserweckten Genossen Ausenhährigen Reiches. Daraus entsteht die Vorstellung einer zweiten Auserstehung, wie sie 20, 5 f. freilich nur indirekt angedeutet ist, und diese ist eine allgemeine; denn alle Todten müssen vor den Richterstuhl Gottes treten (v. 12 f.). Eine Auserstehung

<sup>2)</sup> Es erhellt übrigens keineswegs, daß der wiederkehrende Chriftus selbst auf Erden Wohnung macht; nachdem er dei seiner Wiederfunst der Weissaung gemäß (Pjalm 110, 1) alle seine Feinde zum Schemel seiner Füße gelegt hat, herrscht er auf Erden durch seine Gläubigen. In einem früheren Gesichte tritt noch nach der Bekehrung Israels (11, 13) am Schlusse der großen Trübsalszeit (v. 2 vgl. mit 13, 5) unmittelbar das ewige Reich Gottes und seines Gesalbten ein (11, 15; vgl. §. 103, b). Hier sondert sich, ähnlich wie in den älteren paulinischen Briefen (§. 99, c), das Reich des Weissias von dem vollendeten Gottesreiche (19, 6); nur daß bei Paulus unmittelbar mit der Unterwerfung aller Feinde die Reichsübergabe an den Bater erfolgt, während hier die Herrschaft Christi noch in der irdischen Gegenwart sich vollendet und eine bestimmte Zeitdauer einnimmt.

im eigentlichen Sinne (b. h. eine Erwedung in himmlischer Leiblichkeit) erfahren aber auch hier, wie §. 99, b. 126, d. Anm. 7, natürlich nur die, welche zur letten himmlischen Bollendung gelangen; die Anderen treten nur vor den Richterstuhl Gottes, um mit dem Tode und Hades selbst (v. 14) gleichsam einem potenzirten Tode (6 δεύτερος Βάνατος) über= antwortet zu werden (v. 15; vgl. 2, 11. 20, 6). Diefer wird aber beschrieben als ein Antheil an dem Feuersee (21, 8; vgl. 20, 14), der im Schwefel brennt (19, 20) und eine ruhelose Qual mit sich führt (14, 10 f.; vgl. 19, 3. 20, 10), mit welchem (aus Gen. 19, 24 ent= lehnten) Bilde nicht etwa eine ewige Vernichtung (wie §. 126, b), sondern das qualvolle Ausgeschloffensein von der Seligkeit (21, 27. 22, 3. 15) bezeichnet werden joll, in dem die Unseligfeit des bleibenden Todeszustandes empfunden wird (§. 34, d). Damit ift die definitive Bergeltung ein= getreten, welche des Menichen Schickfal nach seinen Berten bestimmt, die in den Büchern des himmlischen Richters verzeichnet stehen (20, 12 f.; vgl. 1 Petri 1, 17. 2 Ror. 5, 10).3)

c) Der Schauplatz der Endvollendung ist die neue Welt, die Gott nach dem Untergange der alten ins Dasein ruft (21, 1. 5; vgl. §. 129, d). Wie im Hebräerbriese (§. 126, d), erscheint das vollendete Gottesreich (1, 9) als die heilige Stadt (22, 19; vgl. 3, 12: ħ πόλις τοῦ θεοῦ), das neue Zerusalem (21, 2. 10); und wenn der Seher dieselbe vom Himmel herabsteigen sieht, so liegt darin nur, daß ideeller Weise die Endvollendung bei Gott bereitet ist, sange ehe sie sich am Ende der Zeiten verwirklicht. Damit ist auch die Gemeinde der letzten Vollendungszeit als das ideale Israel gekennzeichnet. Dieser Geschlötspunkt beherrscht die ganze Schilderung jener Gottesstadt, auf deren Thoren die Namen der zwölf Stammväter stehen (v. 12), wie die der zwölf Apostel auf ihren Tundamentsteinen (v. 14), und deren Maße nach 12mal 1000 und 12mal 12 bemessen sind (v. 16 \( \bar{\bar{\chi}} \). \( \bar{\chi} \) Aber nicht nur die Gläubigen

4) Daß auch hier nicht an eine Wiederherstellung des stibischen Wesens gedacht ist, zeigt 21, 22, wonach die Stadt keines Tempels bedarf. Aber auch hier, wie not. a, besteht die ganze Gemeinde aus Gottesknechten, die Gott priesterlich dienen (λατρεύειν:

<sup>3)</sup> Zuweilen wird diese Bergeltung, weil die irdifche und himmlische Bollenbung noch nicht gesondert gedacht ift, auch unmittelbar an das Rommen Chrifti gefnupft .2, 23, 22, 12), oder doch, wie Matth. 10, 32, Chriftus als ber genannt, welcher vor dem Richterthrone Gottes (20, 11) die Namen berer bezeichnet, die des Lohnes würdig find (3, 5). Immer muffen bem Sterbenden bie Berfe nachfolgen, um mit ihm vor Gericht zu treten und seine Rechtfertigung zu erwirfen (14, 13), die hier felbstverständlich, wie bei Jacobus (§. 53, c), auf Grund bes wirklichen Thatbeftandes erfolgt. Auch hier, wie überall, wird biefe Bergeltung gern schon im Ausbruck als äquivalente bargestellt (vgl. §. 32, b). Die treuen Anechte empfangen ben entsprechenden Lohn (11, 18. 22, 12), wie icon die Bewahrung vor den letten Plagen barauf gurudgeführt wird, daß fie das Wort Chrifti bewahrt haben (3, 10). Dagegen trifft bie Berberber bas Berberben (11, 18), wie ichon in ben vorläufigen Gerichten Gottes nach diefem Dagftabe gemeffen ift (13, 10, 16, 6), nur daß bei bem Bollmaß ber Gunde bas Strafmaß felbit verdoppelt werden fann (18, 6), und bag für bie fündhaft genoffene Luft bas entsprechende Dag von Qual zugetheilt wird (v. 7). Dennoch giebt es auch in biefem Gericht zulet nur ein Entweder - Dber (§. 32, c. d). Entweder erlangt man bas ewige Leben oder das ewige Berderben (17, 8. 11).

Israels sind ihre Bürger, sondern auch die Heiden wandeln in ihrem Lichte (v. 24), und ihre sowie ihrer Könige Herrlichkeit muß dem vollendeten Gottesreiche dienen (v. 24. 26). Auch sie genesen dort von der Todeskrankheit der Hoffnungslosigkeit, in der sie einst dahingingen (22, 2), während das gläubige Israel dort nur schaut, was es stets ges glaubt hat. Die Geneinde, welche den Namen des neuen Ierusalem trägt (3, 12), ist nun die Braut des Messias (21, 9), mit welcher er in der Endvollendung seine Hochzeit, d. h. seine vollendete Bereinigung seiert (19, 7; vgl. §. 105, a. Anm. 2), bei der es an dem großen Hochzeitsmahle nicht sehlen wird (v. 9). Es ist sehr demerkenswerth, daß in der irdischen Bollendung des Reiches Christi diese höchste Bereinigung noch nicht stattsindet.

d) Die Seligteit der Vollendeten besteht im Gegensatz zu dem devregos Jávaros zunächst in dem Leben im emphatischen Sinne (Zwý schlechthin, wie §. 40, d. 50, c), zu welchem sie in dem Buche des Lebens (21, 27 nach Dan. 12, 1) verzeichnet stehen, und welches sie, da es hier, wie überall (§. 65, d), das Korrelat der Gerechtigkeit ist, zugleich mit der Anerkennung ihrer sleckenlosen Reinheit und Gerechtigkeit empfangen. ") In Krast derselben leben die Genossen des himmlischen Jerusalem in der

<sup>7, 15. 22, 3;</sup> vgl. §. 123, d) und feinen Namen tragen (22, 4); fie ift, mas Jerael fein follte und nie im vollsten Sinne war, er ift ihr Gott und fie fein Eigenthumsvolf und fein Sohn (21, 3, 7). Bgl. §. 130, c. Anm. 4. Die vollendete Gemeinde fingt das Lied Mofis und des Meffias (15, 3); denn die Alliche und Miliche Errettung bes Gottesvolfes ift in ihrem Wefen eins, diefe nur bie Bollendung von jener. -5) Daraus folgt aber nicht, daß die Beiden felbst in der Endvollendung nur Christen zweiter Ordnung find (Baur, S. 212. Schenfel, S. 104. 311), ba nach 21, 27 auch ihre Ramen im Lebensbuche fteben und fie alfo volles Burgerrecht in ber Gottesftadt haben muffen. Auch die Unterscheidung der driftianifirten Rationen von dem aus eingelnen Befehrten bestehenden mahren Jarael (Gebhard, G. 357 f.) ift eine reine Gra findung, die nicht einmal etwas hilft, da auch nach Gebhard die Nationen schon im tausendjährigen Reiche bekehrt find. Un eine Bekehrung der Beiden oder folder, die auf Erden noch nicht zur Bollendung gelangten, im Jenfeits (vgl. Megner, C. 375, Benfchlag, S. 401 f.) tann ja doch nach bem Weltgerichte und dem Gintritt ber absoluten Vollendung nicht mehr gebacht werden; und da man nicht ben Begriff ber abry in ben der jur Gottesftadt gehörigen Botter umdeuten darf, fo wird bier nur die Theilnahme der Beiden an der Endvollendung mit den Farben der Allichen Prophetie (Jef. 60, 3. 11. Pfalm 72, 10) gefchildert fein (vgl. 15, 4 und ichon 3, 9).

<sup>6)</sup> Bildlich dargestellt wird die Mittheilung der ζωή durch das Holz des Lebens, das, wie einst der Lebensbaum im Paradiese (2, 7; vgl. Gen. 2, 9), im neuen Ferusalem wächst (22, 2. 14. 19); durch das Wasser des Lebens, das, vom Throne Gottes und des Messias ausströmend, dort kließt (v. 1; vgl. 21, 6. 22, 17), und zu desse Auelsen sie Kräfte ewigen Lebens spendet; durch den Kranz des Lebens (3, 11. 2, 10; vgl. 5. 57, d), den sie als Sieger (6, 2) davontragen. Ihre von Gott als solch anerkannten Rechtthaten (19, 8) werden dargestellt durch die weißen Reider, mit welchen die Vollendeten angethan werden (3, 4 f. 6, 11. 7, 9), sowie durch den weißen Stein, der sie mit dem nur ihnen bekannten Namen als die vollendeten Gerechten bezeichnet (2, 17). Alle diese Vision, ohne daß dieselbe deshalb irgend wie sinnlicher gedacht ist (vgl. Baur, S. 209), wie sonst im R. F.

vollendeten Gottesgemeinschaft. Sie schauen Gottes Angesicht (22, 4; ngl. §. 34, b. 99, b. 126, d). Gott felbst macht Wohnung in ihrer Mitte (21, 3. 7, 15. 22, 3); die Stadt bedarf feines Tempels, weil Gott und ber Meffias unmittelbar unter ihren Bürgern wohnen (21, 22), weil die ganze Stadt Gottes Tempel ift (7, 15), in welchem die Einzelnen als Pfeiler dastehen (3, 12). Gben darum ift an einen Gegensatz des Himmels und der Erde, wie in der jetigen Welt, in der neuen Welt nicht mehr zu benten. Wenn endlich überall zu der himmlischen Vollendung die Theilnahme an der göttlichen Herrlichkeit gerechnet wird (§. 50, c. 126, d), fo wird diefelbe hier dargeftellt unter dem Bilde des Morgenfterns (2, 28) und der königlichen Bürde (22, 5), welche die Vollendeten empfangen. Das ganze himmlische Jerusalem hat die δόξα Gottes (21, 11), die dadurch dargestellt wird, daß die gange Stadt aus Gold, Edelsteinen und Perlen besteht (v. 18-21). Die Stadt bedarf feiner Sonne und keines Mondes, keiner Leuchte und keines Lichtes, weil im Glanze der göttlichen Herrlichkeit dort ewiger Tag ist (v. 23. 25. 22, 5). Im Befite diefer Herrlichkeit genießen fie eine ungetrübte Seligkeit, weil fein Leid und feine Noth sie mehr anrühren fann (21, 4. 7, 16 f.). 7)

## Siebentes Kapitel.

# Der fampf der Gegenwart.

### 8. 133. Gott und fein Biderfacher.

In dem urbildlichen Heiligthume des Himmels thront Jehova, der ewig Lebendige, der Heilige und Allmächtige, der Gerechte und Herrliche, umgeben von den idealen Repräsentanten der Schöpfung und der Erslösung.a) Im weiteren Sinne gehören zu dieser urbildlichen Gottesgemeinde die unzählbaren Engelschaaren, die Gottes Diener in der Natur und Werkzeuge seiner Offenbarung sind.b) Als der Widersacher Gottes erscheint der Satan, der zuerst einen Theil der Engel verführt und disher als Verführer die ganze Welt beherrscht hat, aber durch die Erhöhung des Messias prinzipiell besiegt ist.c) Von da an bekämpst er theils durch Verführung die Gottesgemeinde, die der weltzgeschichtliche Kamps zwischen Gott und dem Satan mit seiner völligen Vernichtung endet.d)

<sup>7)</sup> Im Blide auf biese Vollendung werden die treuen Christen selig gepriesen (1, 3.-14, 13. 16, 15. 19, 9. 22, 7. 14; vgl. 20, 6). Alle Seligkeit derselben wird dem Sieger als sein bleibendes Besitzthum zu Theil werden (21, 7: κληρονομείν; vgl. §. 34, a. 50, c. 126, a. Ann. 1), das, da derselbe im Zusammenhange damit als Gottes Sohn bezeichnet wird, auch als sein Erbtheil (§. 97, c. 124, a) gedacht werden kann.

a) Wie im Hebrüerbriefe (§. 120, a), so ist auch hier ber Himmel die Wohnung Gottes (13, 6), oder in demfelben das urbifdliche Heiligthum (14, 17, 15, 5) mit seinem Brandopferaltar (6, 9, 14, 18) und Rauch= altar (9, 13), mit seinem Allerheiligsten und der Bundeslade barin (11, 19), in welchem zu Zeiten die unnahbare Herrlichkeit Jehovas er= scheint (15, 8), wie einst in der Stiftshütte (Lev. 16, 2). Nach einer etwas anderen Borftellung fteht im himmel ber Thron Gottes (4, 2). Der auf dem Throne Sitzende ist überall Jehova, dessen Rame mannigfach umschrieben wird (ố ww xai ố iv xai ố egyóuevos: 1, 8. 4, 8; υςί. 11, 17. 16, 5; τὸ ἄλφα καὶ τὸ ω, ἡ ἀρχή καὶ τὸ τέλος: 21, 6; vgl. 1, 8), der lebendige Gott (7, 2), gewöhnlich als der ewig lebendige bezeichnet (δ ζων είς τοὺς αἰωνας των αἰωνων: 4, 9 f. 10, 6. 15, 7). Wie Jef. 6, 3, wird ihm das Dreimalheilig gesungen (4, 8; 6, 10: ό δεσπότης, ό άγιος καὶ άληθινός). 1) Seine Allmacht bezeichnet bas Präditat χύριος δ θεός δ παντοπράτωρ (4, 8. 11, 17. 15, 3. 16, 7. 19, 6. 21, 22; υηί. χύριος ἡμῶν: 4, 11. 11, 15, ὁ θεὸς ὁ παντοκράτως: 1, 8. 16, 14, 19, 15); feine Berrlichfeit mird durch die glanzende Schilberung seines Thrones verfinnbildet (4, 3) und in den immer wiederkehrenden Dorologien gefeiert (4, 11. 5, 13. 7, 12. 19, 1). In ATlicher Beise wird Gott wiederholt als der Schöpfer gepriesen (4, 11. 10, 6. 14, 7. 15, 3), wie er es auch ift, der die alte Welt neu um= schäfft (21, 5. 20, 11). Die gange Schöpfung bringt ihm ihren Lobgesang (5, 13), und die vier Thiergestalten, welche als Repräsentanten berselben seinen Thron umstehen (4, 6. 5, 6. 11. 7, 11) und allezeit zu feinem Lobe und Dienste bereit find (4, 6-8), fagen Amen dazu (5, 14. 19, 4) oder singen ihm ihre Lobgesänge (4, 9). In ihnen bildet die Schöpfung felbft ben erften Rreis der urbildlichen Gottesgemeinde, die um jeinen Thron versammelt steht. Aber höher als das Werk der Schöpfung steht das Werk der Errettung, welche Israel erfuhr und die Gemeinde der Gläubigen durch den Meffias erfahren hat (15, 3), oder die Begründung der Gottesgemeinde, in welcher sich die Errettung verwirklicht. Ihre Repräsentanten sind die 24 Aeltesten, die auf 24 Thronen um den Thron Gottes sigen (4, 4. 11, 16), in deren Bahl die Ginheit der Alt- und NTlichen Gottesgemeinde (g. 130, e) angeschaut ift in der Zusammen-

<sup>1)</sup> In gleichem Sinne heißt er der Alleinreine (μόνος όσιος), als welcher er sich in seinen gerechten Gerichten (16, 5. 7) und Rechtschaten (15, 3 f.) bewährt. Es ift ganz gegen die Ausbrucksweise der Apotalypse, wenn man mit Hahn, S. 102 und Gebhard, S. 28 (όσιος von der Achtung vor seiner heitigen Weltordnung) zwischen Erses und όσιος begrifflich scheidet. Es bezeichnet beides ganz im ATichen Sinne (§. 45, d) die von aller freatürlichen Unreinheit (und darum auch Ungerechtigkeit) abgesonderte Erhabenheit Gottes. Bergeblich will Ritschl II, S. 119 auch hier die Beziehung der Gerechtigkeit auf die Straswegeltung, die 19, 2. 11 klar zu Tage siegt, abwehren. Denn wenn auch die δικαιώματα (15, 4) als der weitere Begriff die Herstellung des Rechtes der Frommen (18, 20) einschließen, so sind dieselben doch eben nicht als "positive Heilserweisungen", sondern als die gerechten Drdnungen gedacht, nach denen Gott die gerechte Vergeltung übt. Die àληθιναί όδοι und αρίσεις (15, 3. 16, 7. 19, 2) sind aber nicht solche, die seinen Verheißungen und Drohungen entsprechen (Gebhard, S. 29), sondern Handlungsweisen und Gerichte, wie sie sein sollen.

fügung der Zahl der Erzväter, welche den Grundstock jener, mit der Zahl der Apostel, welche den Grundstock dieser bilden. 2)

b) Wie im Hebrüerbrief die Engelmyriaden in der himmlischen Gottekstadt wohnen (§. 120,b), so bilden hier die unzählbaren Schaaren der Engel (5, 11; vgl. Dan. 7, 10) den weiteren Kreis (7, 11) um die Thiere und die Aeltesten. Als Engel Gottes (3, 5; vgl. 22, 6) heißen sie heilige (äzeoe: 14, 10; vgl. §. 64,a. 127,d. Anm. 9); aber sie sind die Mitknechte der Knechte Gottes auf Erden (19, 10. 22, 9), die Gott als ihren Gott (7, 3. 12) andeten auf ihren Angesichtern (v. 11). (v. 11). Seie erscheinen, wie im Hedräerbriefe, zunächst als Diener Gottes in der Natur, in welcher jedem sein eigener Bereich zugetheilt zu sein scheint, wie 16, 5 ein Engel der Wasser erwähnt wird. Allein sie sind zugleich die Vermittler der göttlichen Wirssamseit unter den Menschen. Wie sie die Gebete der Heiligen vor Gott bringen (8, 3—5), so verwitteln sie vielsach die göttlichen Offendarungen, indem sie dem Propheten Gesichte zeigen (17, 1) und deuten (v. 7, vgl. 21, 9. 22, 6), oder die symbolischen Handlungen vollziehen, welche das Zusünstige darsstellen (7, 2. 10, 2. 5. 18, 21).

<sup>2)</sup> Sie werben balb vor (4, 4, 7, 11, 19, 4), balb nach den vier Thieren genannt (5, 6, 8, 11, 14, 3). Ihre weißen Kleider (§, 132, d. Ann. 6) und goldenen Kränze (4, 4) qualifiziren sie als die von der Sünde nicht besteckten Sieger, die aber vor Gott, der ihnen zum Siege verholfen, ihre Kränze niederwersen, niedersallen und anbeten (v. 10 f. 5, 14, 11, 16, 19, 4). Die Mitherrschaft der Gläubigen, die sich erst im tausendiährigen Reiche und dann im himmlischen Ferusalem (§, 132, a. d) verwirklicht, wird in diesem zweisen Kreise der urbildlichen Gottesgemeinde durch das Thronen derselben bereits als vollendet dargestellt. Wie im hebräerbriese schon jetzt in der himmlischen Gottesstadt ideeller Weise die irdische Gemeinde und die Geister der vollendeten Gerechten des alten Bundes Gott umgeben (12, 23), so bilden hier die 24 Aeltesten aus beiden Zeiten der Gottesgemeinde die idealen Repräsentanten derselben, in denen vor Gott ewig vollendet gedacht ist, was erst in der Zeit verwirklicht werden muß.

<sup>3)</sup> Wie bei Baulus (§. 104, a. Unm. 2) und Betrus (§. 50, a. Unm. 2), fo giebt es auch hier unter ihnen Stufenordnungen. So werden 8, 2 bie fieben Thronengel erwähnt, die zunächst vor dem Angesichte Gottes fteben (vgl. Tob. 12, 15). Go nabe, besonders nach 5, 6, die Identifizirung berselben mit den fieben Beiftern Gottes gu liegen icheint, fo verbietet boch 1, 4 biefelbe burchaus. Unter ihnen ericheint Michael, der bei Daniel (10, 13. 12, 1) der Schutzengel Israels ift (vgl. Jud. v. 9), als Unführer des Engelheeres (12, 7). Auch fonft ift von ftarten Engeln die Rede (5, 2. 18, 21; vgl. v. 1, womit wohl Engel höherer Ordnung gemeint find, jumal fie 10, 1. 18, 1 mit Zügen geschildert sind, welche an die göttliche Herrlichkeit erinnern; andere Engel erscheinen 15, 6 in priesterlicher Tracht. - 4) Benn auch bas Feuer, über welches 14, 18 ein Engel Macht hat, junadift Symbol bes göttlichen Borngerichtes ift, jo ift doch bie Unichanung entlehnt von der Borftellung eines Feuerengels. Ebenfo find bie vier Winde, welche bie Engel an ben vier Eden ber Erbe festhalten (7, 1-3), junachst Symbole ber Blagen, die über die gottfeindliche Welt fommen follen (§. 130, b); allein da biefe meift von Naturwirfungen ausgeben, fo liegt boch darin, daß bie Engel Die Wertzeuge find, Die biefe herbeiführen und aufhalten (vgl. bie fieben Schalenengel 15. 1). - 5) Es scheint sogar, wie bei Sacharja (1, 9, 13, 2, 3), ein bestimmter Engel por Anderen (1, 1) diefen Auftrag zu haben; daß aber diefer Engel die Personififation der offenbarenden Thatigfeit Gottes oder Chrifti fei (Gebhard, G. 41), ift eine Mobernisirung ber Borftellung.

folche, welche Christo das Gericht vollstrecken helsen, indem sie die Objekte besselben sammeln (vgl. umgekehrt Matth. 24, 31). Analog der danielischen Vorstellung von den Schutzengeln einzelner Völker (vgl. Dan. 10, 13. 20) haben endlich die sieben Gemeinden, an welche die Briefe in Kap. 2 f. gerichtet sind, ihre Schutzengel, die 1, 20 als Sterne dargestellt sind.

c) Zu biesen Engeln muß einst auch der Satan (20, 2: & diasolos xal o saravas) gehört haben, der 12, 3. 13 als ein feuerfarbener (b. h. nach 2 Reg. 3, 22 LXX: blutfarbener) großer Drache oder mit Un= spielung an Gen. 3 als die alte Schlange (v. 9, 15 f. 20, 2) erscheint. Denn er war auch, wie wohl indirekt aus 12, 8 f. folgt, ursprünglich ein himmelsbewohner, und wenn es v. 4 heißt, daß er ein Dritttheil ber Sterne des Himmels mit seinem Schweif fortfegte und auf die Erde warf, so kann dies nur darauf geben, daß er einen Theil der Engel, die auch 1, 20 burch Sterne symbolifirt werden, jum Abfall von Gott ver= leitete, so daß sie nun als seine Engel bezeichnet werden (12, 7. 9).7) Wie Satan aber als die alte Schlange die ersten Menschen verführte, so verführt er die ganze Erde (12, 9; vgl. 20, 8). Sein eigentlicher Berrschaftsbereich ist bas Seidenthum, in welchem er (13, 4) mit seinen Dämonen (9, 20) nach der aus Paulus uns befannten judischen Borstellung (vgl. §. 70,c) angebetet wird. Als der Weltherricher erscheint er 12, 3 mit fieben gefronten Sauptern. Er ift alfo ber alte Biderfacher Gottes, der die Berwirflichung des Gottesreiches auf Erden hindert. Als nun, um daffelbe bennoch endlich zu verwirklichen, ber Deffias geboren werben follte, hat der Satan fich fofort aufgemacht, ihn gu verschlingen; diefer ift aber gu Gott entruckt und dadurch für immer feiner Macht entronnen (v. 4 f.). Wie in den Evangelien ichon der Meffias als der Sieger über den Satan erscheint (§. 23), so hat er hier durch feine Erhöhung, die aber nur die Folge seines freiwilligen Todes war, ben Sieg über ihn gewonnen (3, 21. 5, 5) und feine Macht gebrochen. Pringipiell ift damit bereits der Sieg erfochten und das Reich Gottes

<sup>6)</sup> Allerdings werden sie nun in den Briefen ganz als Repräsentanten der Gemeinden betrachtet und angeredet, so daß sie fast zu idealen Gestalten werden, von denen man zweiseln kann, ob sie wirklich als außerhalb der Gemeinden existirend gedacht sind. Aber durch dieses Schwanken der Vorstellung zwischen einer wirklichen Gottessamilie im Himmel und einer idealen Darstellung der irdischen Gottesgemeinde ist nur um so stärker ausgedrückt, daß auch die Engelgemeinde zu der urbildlichen Gottesgemeinde im Himmel gehört, wie die Engel denn auch noch im himmstischen Ferusalem, d. h. in der vollendeten Gemeinde ihren Platz sinden als Thorwächter (21, 12). Gehhard, S. 59 hält auch diese Engel sür Personisitationen der Gemeindegeister, während Geß, S. 607 f.

<sup>7)</sup> Ein solcher Satausengel ist der vom Himmel gefallene Stern (9, 1), der die dämonische Heuscherenplage aus dem Abgrund über die Erdbewohner lossäßt und v. 11 ausdrücklich als der Engel des Abgrundes, Abaddon oder Apollyon, bezeichnet wird. Ebendahin gehören die vier Engel, die am Euphrat gebunden sind und v. 14 losgebunden werden, um die dämonische Reiterschaar auzussühren. Die Satausengel haben also hier, wie bei Paulus (2 Kor. 12, 7), Macht die Menschen zu plagen, soweit es Gott ihnen zuläßt, wodurch aber ihre Eigenthümlichseit als Satausengel durchaus nicht ausgehoben wird, wie Gebhard, S. 37 meint.

und seines Messias geworden (12, 10), weil in der Erhöhung des Messias die Bürgschaft für die Vollendung des Gottesreiches liegt. 8)

d) Damit ift aber die Wirksamkeit des Satan noch keineswegs vernichtet. Bielmehr gerade weil er auf die Erde geworfen ift, hat er dort noch auf furze Zeit die Macht, seinen Born an den Menschen auszulaffen (12, 9. 12).9) Er ift, wie bei Petrus (§. 46, d. Anm. 6), der Berfolger der Christengemeinde (v. 13-16); daher heißen die ungläubigen Juden, welche die Chriften verfolgen, Satans Synagoge (2, 9). Er hat durch sie die Gläubigen ins Gefängniß geworfen (v. 10); und wo solche Berfolgung stattfindet, da hat er seinen Thron aufgeschlagen (v. 13). Aber auch durch Verführung wirft er; denn die falschen Propheten, welche die Gottestiefen erkannt zu haben vorgeben, haben in Wahrheit Satans Tiefen erkannt (v. 24). Insbesondere aber tritt er als der eigentliche Gegner der Gottesgemeinde auf, indem er die beiden Thiere wider dieselbe ausruftet. Dem ersten Thiere hat er seine durch die gehn Hörner (12, 3) bargestellte Macht gegeben (13, 2. 4), dem zweiten Thiere seine Wunderfraft, durch welche es die Erdbewohner verführt (v. 14). 10) So erscheint bas große eschatologische Drama, welches das apokalpptische Zukunftsbild schildert, als der lette Rampf zwischen den beiden oberften Mächten, zwijchen Gott und dem Satan. Erft nach ber Feffelung und Ginfperrung bes Satan fann das irdifche Reich des Meffias beginnen (20, 1-3), und erst, nachdem er nach seiner letten Befreiung (v. 7 f.) für immer unschädlich gemacht und seiner Strafe überantwortet ift (v. 10), die himmlijche Bollendung. Hierin liegt fein manichäischer Dualismus, wie Baur, S. 229 meint, sondern nur die tiefste Erfassung des Erlösungswerkes als der definitiven Bernichtung der Macht, von welcher alle Gunde in der Menschenwelt stammt. Derjenige aber, durch welchen Gott diesen Rampf wider den Satan fiegreich hinausführt, ift fein Meffias.

#### 8. 134. Der Meffias.

Der Messias hat durch sein unschuldiges und geduldiges Leiden die Menschen von der Schuldbesleckung gereinigt und von der Herrschaft des

<sup>8)</sup> Wenn der Teusel in diesem Zusammenhange als der Ankläger der Menschen (vgl. Hiod 1 f. Sach. 3) bezeichnet wird, so liegt darin der Gedanke, daß durch die Aushebung der Sündenschuld, welche ihm das Recht sie zu verklagen gab, in dem Tode Christi der Teusel jedes Anrecht an die Menschen und damit jede Macht über sie prinzipiell verloren hat (vgl. Kol 2, 15. Hebr. 2, 14). Dies wird 12, 7—9 so dargestellt, daß das Engelheer unter seinem Fürsten Michael wider den Teusel mit seinen Engeln gekämpst und diese aus dem Himmel geworfen hat (vgl. v. 10).

<sup>9)</sup> Der eigentsich ihm fortan bestimmte Wohnsitz ist freisich der Abgrund (äßvosoc; vgl. Luc. 8, 31), woher die höllischen Plagen fommen (9, 1 f.) und die Werkzeuge des Satan aussteigen (11, 7, 17, 8), wohin er darum auch 20, 1—3 eingesperrt wird. Doch hat er einstweisen noch Macht, von dort aus auf der Erde zu wirken. Insbesondere ist die Wüsse die Behausung der Dämonen und der unreinen Geister (18, 2; vgl. §, 23, b), weshalb auch die Satansengel (9, 14) jenseits der Wüsse am Euphrat gebunden liegen. — 10) Ebenso sind es drei unreine Geister (nreduara dauportwo), die von ihm und den beiden Thieren ausgehen, durch welche er die Könige der Erde zum letzten Kampse wider den Messias aufregt (16, 13 f.).

Satan befreit.a) In Folge seines Sieges über den Tod ist er zu gottsgleicher Weltherrschaft erhoben worden.b) Die göttliche Herrschaft erhoben worden.b) Die göttliche Herrschaft des Wessias stellt sich dar in dem Flammenblick der göttlichen Allwissenheit und in den Symbolen der weltdurchwaltenden Allgegenwart; er wird von aller Areatur angebetet und gepriesen.c) Er ist aber auch ein ursanfängliches Wesen, das vor aller Areatur da war.d)

a) Der Apokalyptiker geht von der Anschauung des geschichtlichen Lebens Jesu aus;1) er hebt seine Abstammung aus Juda hervor (5, 5; vgl. Sebr. 7, 14), aber um mit Beziehung auf Gen. 49, 9 ihn als ben Messias zu qualifiziren; ebenso seine Serkunft aus bem Geschlechte Davids (§. 19, a) mit Beziehung auf Jef. 11, 1. 10 (5, 5. 22, 16). Er ist ber treue Zeuge (1, 5. 3, 14), sofern er die volle Gottesoffenbarung gebracht hat. Bor Allem aber ift charafteriftifch, daß die ftebende Unschauungsform, unter welcher hier Jesus erscheint, das Bild des Lämmleins ift (aorior: 29 Mal), und zwar des geschlachteten (5, 6. 12. 13, 8; val. 7, 14).2) hieraus erhellt, daß fein Leiden und Sterben die Grundlage feines meffianischen Werkes ift, wie er benn auch gleich bem meffianischen Hohenpriefter bes Hebraerbriefes (§. 119) von vorn herein im priefterlichen Schmude auftritt (1, 13). Wenn die Christen ihre Rleider gemaschen und rein gemacht haben im Blute des Lammes (7, 14. 22, 14), jo ist diefes, wie bei Petrus (§. 49, c. 127, c. Unm. 6) und im Sebraer= brief (§. 123, a), als das Reinigungsmittel gedacht, welches bie Befleckung der Sündenschuld von ihnen nimmt, aber mit der Beiligung (Gebhard, S. 123, Benfchlag, S. 379 f.) nichts zu thun hat. Benn Dieje Reinigung zugleich als eine Lösung von den Sünden bezeichnet wird (Aroavri), fo ist das von Chrifto in seinem freiwilligen Tode aus Liebe für die Menschen (1, 5) vergoffene Blut, wie bei Betrus (§. 49, d), ale bas Lojegelb vorgeftellt, durch welches die Menschen losgefauft sind aus der Anechtschaft des Satan, unter welcher alle Erdbewohner stehen (5, 9. 14, 3), so daß die Erfauften nun Gott und dem Lamme angehören, wie eine gottgeweihte

<sup>1)</sup> Um häufigsten wird Chriftus noch mit feinem geschichtlichen Personennamen genannt ('lyoobs: 1, 9, 12, 17, 14, 12, 17, 6, 19, 10, 20, 4, 22, 16, 20 f.), wie im hebraerbrief (g. 118, a. Anm. 1). Rur in der Ueberschrift und Abreffe findet fich Ἰησούς Χριστός (1, 1 f. 5), und in der Beschreibung des tausendjährigen Reiches, wo noch ber Appellativsinn bes Ramens erklingt, o Noisros (20, 4. 6). In dem Schlußfegen findet fich o nopios 'lygoog (22, 21; vgl. v. 20: nopie 'lygod). Bgl. 12, 5, wo er als das Rind ber ADlichen Theofratie erscheint. — 2) Aus dem absichtlich gewählten Diminutivum (vgl. Schenfel, S. 304) erhellt, daß dabei nicht an das Raffahlamm gu benten ift (vgl. Reuß I, S. 477, Rösgen, S. 449), fondern an ben Meffias, der nach Jef. 53, 7 ftill und geduldig, wie ein Lamm, jur Schlachtbank geht (vgl. auch Jer. 11, 19. §. 38, d. 49, a), welche Beziehung wenigstens in erfter Linie auch Biebermann (C. 235) zugiebt, mahrend fie Gebhard mit dem Typus des Paffahlammes fombinirt (S. 120, vgl. Benfchlag, S. 379). Dies fett aber eine lebenbige Anschauung von feinem unschuldigen und geduldigen Leiden voraus, wie wir fie außer bei Betrus nur noch im hebruerbriefe fanden (g. 119, b. Anm. 5). Ritfchi II, C. 181 findet hier eine Kombination des Paffahlammes mit dem Bundesopfer (wegen 7, 14) und verfest megen 5, 9 fogar ben Opferatt in ben himmel (G. 184 f.).

Erstlingsgarbe (14, 4), und ein Reich bilden, in welchem sie Gott priesterlich dienen (1, 6).3)

b) In Folge des Sieges, den ber aus bem Tobe wieder lebendig Gewordene (1, 18. 2, 8) errungen, 4) hat sich Christus zu dem Bater auf seinen Thron gesetzt (3, 21; vgl. 7, 17. 12, 5), der nun der Thron Gottes und des Lammes ist (22, 1. 3), und ist damit zur gottaleichen Herrscherstellung (g. 19, c) erhoben, die auch hier als Hauptmoment in bem Mejfiasbilde nicht fehlen fann. Nun ift er der Gefalbte Gottes, ber mit Gott die Herrschaft über sein Reich theilt (11, 15. 12, 10), der Sohn Gottes (2, 18), der ihn in ausschließlichem Sinne seinen Bater nennt (v. 27. 3, 5. 21; vgl. 1, 6. 14, 1), der Beilige, der es in der That und Wahrheit ist (3, 7: o arcos o aly Biros), der die Schlüffel Davids hat und also die Vollgewalt über bas messianische Reich (3, 7 nach 3es. 22, 22). Als solcher ist er der Herr der Gläubigen (11, 8. 14, 13. 22, 20 f.) und sie seine Knechte (1, 1. 2, 20), die seinen Ramen tragen (14, 1. 3, 12); er wandelt inmitten der goldenen Leuchter, welche die Gemeinden darstellen (1, 13. 2, 1), und hat ihre Sterne in feiner Hand (1, 16. 20. 2, 1). Aber er ift zugleich, weil er den Thron Gottes theilt, auch der Herr Schlechthin, der über alle Könige und Gerren erhaben ift (1, 5. 17, 14. 19, 16), und erscheint selbst im königlichen Schmuck der Diademe (v. 12). Mit der Herrschaft hat er nach Bfalm 2, 9 das Gericht über die Heiden empfangen (2, 27. 12, 5. 19, 15); daher hat er ein zweischneidiges Schwert im Munde (1, 16. 2, 12. 16. 19, 15) und Füße von glühendem Erz (1, 15. 2, 18). Endlich wird er als der danielische Menschensohn (§. 16, d) wiederkommen (1, 13. 14, 14), indem er als der helle Morgenstern aufgeht, welcher den Tag der Endvollendung heraufführt (22, 16; vgl. 2 Petr. 1, 19).

c) Sbwohl Zesus nach 2, 27 (vgl. 5, 12) seine messianische Herzschaft von Gott empfangen hat, wie wir es auch sonst im urapostolischen Lehrtropus hervorgehoben fanden (§. 39, c. 50, a. 120, d), so tritt doch in der Aposalhpse stärker als irgendwo hervor, daß er diese gottgleiche Würdestellung kraft des dem Erhöhten eignenden gottgleichen Wesens hat. Zwar wird die Umschreibung des Zehovanamens (§. 133, a) nicht direkt auf ihn übertragen; denn daß der neue (3, 12), unergründliche (19, 12)

<sup>3)</sup> Der Sieg Christi siber den Teusel, welcher die Gottesherrschaft auf Erden begründet (12, 9 f.; vgl. §. 23, c), ist zwar durch seine Erhöhung vollendet, aber doch in seinem Tode eigentlich gewonnen, weshalb der 5, 5 angekündigte Sieger v. 6 als geschlachtetes Lamm erscheint. Um seines Blutes willen, das sie von der Herrschaft des Satan losgekauft hat, vermögen setzt die Gläubigen den Satan zu besiegen, der immer aufs Neue darum kämpst, seine Herrschaft über sie zu gewinnen (12, 11: ἐνέκησαν abtdv dià td alua τοῦ άγνίου). Bgl. §. 133, c. Anm. 8.

<sup>4)</sup> Die Auferweckung wird nicht ausdrücklich erwähnt, obwohl dieselbe nach 1, 10 bereits an der κυριακή ήμέρα geseiert zu werden scheint; aber schon daß Christus v. 5 πρωτότοκος των νεκρων heißt (vgl. Kol. 1, 18), zeigt ja klar, daß er nicht anders, wie alle Todten, von Gott zu unvergänglichem Leben auferwecht ist. Nur daß er, der zuerst die unbesiegbaren Hadeshforten (vgl. Matth. 16, 18) durchbrochen, nunmehr die Schlüssel des Todes und des Hades hat, d. h. auch Andere aus der Macht des Todes befreien kann (1, 18).

Name, ben er empfängt, ber Jehovaname fei (vgl. Baur, S. 215), ift gang unwahrscheinlich. Allein die Herrlichkeit, die er mit seiner Erhöhung nach allgemein MIlicher Lehre empfängt, und die hier unter dem Bilde bes Sonnenglanzes erscheint (1, 16), ift so fehr die unmittelbar göttliche, daß der Prophet bei ihrem Erscheinen wie todt niederfällt (v. 17), da fein Sterblicher die Herrlichkeit Gottes schauen kann. Wie Gott allein im A. T. die Bergen und Nieren prüft (Pfalm 7, 10), so wird dieses Prädikat Chrifto beigelegt (2, 23; vgl. 1 Kor. 4, 5), und diefer herzenfündende Scharfblick badurch bargestellt, daß seine Augen sind, wie Feuerflammen (1, 14. 2, 18. 19, 12). Er hat die sieben Geifter Gottes (3, 1), mit welchen er, weil sie nach Sach. 4, 10 in die gange Erde ausgesandt sind (5, 6), allsehend, d. h. allwissend die Welt überblickt. Die Engel Gottes felbst find feine Engel (1, 1. 22, 16. 1, 16. 20; vgl. &. 19, d). Die vier Thiere und die 24 Aeltesten fallen por ihm nieder, wie vor Gott felbst (5, 8. 14), was hier um so bedeutungsvoller ist, als von den Engeln ausdrücklich die ngooxvvnois als ein spezifisches Brarogativ Gottes abgelehnt wird (19, 10. 22, 9). Wie fie ihn nicht anders als Gott felbst (7, 12) preisen (5, 12 f.), so hat auch die Apokalppse Dorologien auf Christus (1, 6. 7, 10; vgl. §. 76, b. 127, c), und im tausendjährigen Reiche wird ihm, wie Gott selbst, priefterlich gedient (20, 6).

d) Bon den Bermittlungen, durch welche Paulus und der Hebräer= brief jum Rudichluß von ber göttlichen Berrlichkeit Chrifti auf fein urfprünglich göttliches Wesen geführt wurden (g. 79. 118), findet sich in der Apotalppje feine Spur. Dennoch fteht die Thatjache, daß der Meffias ein ursprünglich göttliches Wefen fei, von vorn berein feft. Schon daß er 1, 14 wie ber Alte ber Tage (Dan. 7, 9) mit weißen Haaren erscheint, beutet auf feinen Ursprung lange vor der irdifden Ericheinung bin. Wenn er aber 1, 17. 2, 8 als der Erste und der Letzte bezeichnet wird, so weist bas ebenso auf seine Ewigfeit bin, wie die Bezeichnungen Gottes als bes M und D, des Anfangs und des Endes, in deren Mitte es Chriftus fich beilegt (22, 13), wie Geg, S. 572 mit Recht gegen Gebhard, S. 85 geltend macht. Ausdrücklich wird Christus endlich 3, 14 die doxn ins uriosws 200 Jeor genannt und damit nach Prov. 8, 22 als der bezeichnet, ber früher da mar als die gange Schöpfung, ohne daß er bei ber nicht bogmatifirenden Sprache ber Apofalppfe damit biefer gleichgeftellt zu fein braucht, wie Schenkel, S. 312 will. Die Fassung Diefer Aussagen als

<sup>5)</sup> Hir die Erklärung vom Prinzip der Schöpfung (Geß, S. 575, Nösgen, S. 451 f.), die ja hier gerade als Gottes Schöpfung erscheint, macht Gebhard, S. 97 die Wortbedeutung geltend, als ob nicht κτίσις oft genug den Indegriff des Geschaffenen bezeichnete (vgl. Marc. 16, 15. Nöm. 1, 25. 8, 19. 22). Keinessalls liegt darin die Logosidee, wie Benschlag meint, der dieselbe auch S. 376 wieder in den Namen δ λόγος τού δεοδ (19, 13) einträgt, in dem anch (Geß, S. 587. Gebhard, S. 101. Nösgen, S. 453 eine Beziehung auf sein vorweltliches Sein sinden. Derselbe bezeichnet ihn aber auch nicht als den Mittler der göttlichen Offenbarung (Lechler, S. 200), sondern, weil er ihn bei seinem Auszuge zum sehten Kampfe trägt, als den Bollstrecker des göttlichen (richterlichen) Willens, sosen nach ATicher Anspher Ansphanung (hebr. 4, 12) das Wort Gottes als sebendiges unmittelbar vollstreckt, was es verkündet. Bei der offenbaren Anspielung

bloßer Titulaturen (Baur, S. 215), die nur äußerlich auf Christum übertragen seien, sosern sich an ihn die große eschatologische Erwartung knüpft (S. 218), ist für ein aus dem A. T. erwachsenes Gottesbewußtsein undenkbar.

#### §. 135. Die Beiligen.

Die Heiligen sind gottessürchtige Knechte Gottes, welche die aus der Sinnesänderung hervorgegangenen Werke thun und die durch Christum verkündigten Gebote Gottes erfüllen. a) Die Grundvoraussetzung dasür aber ist der Glaube an Jesum als den Messias, durch dessen Bewährung im Gehorsam gegen sein Wort, in der Geduld und Treue bis zum Tode man allein im Kampse wider den Satan den Sieg gewinnt. b) Dennoch ist es die Gnade Gottes und Christi allein, die zum Heile führt; aber die mit der Berusung gegebene Bestimmung zum ewigen Leben ist keine unwiderrussliche. c) Das Hauptmittel, durch welches die Heiligen zur Heilsvollendung zubereitet werden, ist die Prophetie mit ihrem Trost und ihrer Ermahnung. d)

a) Die Mitglieder der ATlichen Gottesgemeinde sind, wie alle wahren Fraeliten (z. B. Moses: 15, 3), Gottes Knechte (dovdou deov: 7, 3. 19, 2. 5. 22, 3. 6), die seinen Namen fürchten (11, 18; vgl. 19, 5), 1) ihn preisen (15, 4) und ihm die Ehre geben (11, 13. 14, 7. 16, 9. 19, 7), wie dei Petrus (§. 45, c). Als Glieder seines Eigenthumsvolkes, die seinen Namen tragen (14, 1. 3, 12), heißen sie aber in unserem Buche stehend die Heiligen (ok Aroo: 5, 8. 8, 3 f. und sehr häusig), als welche sie sich vor aller sittlichen Beslectung bewahren, 2) immer mehr

an Dan. 7, 3 (vgl. not. b) ift es ganz unmotivirt, mit Gebhard, S. 82 f. 108. Nösgen, S. 448 aus dem δμοιος σέφ ανθρώπου 1, 13. 14, 14 ein urfprünglich göttliches Wesen in Menschengestalt zu folgern. — 6) Daß Christus seine Erhöhung zu göttlicher Machtherrlichkeit erst durch Gott empfangen hat (Viedermann, S. 235. Schenkel, S. 311), beweist so wenig, daß es mit den Aussagen über sein ursprünglich göttliches Wesen "nicht ernstlich gemeint sei", daß diese vielmehr allein das Räthsel jener erklären (vgl. not. c). Ein Widerspruch mit der auf Grund seines ursprünglichen Wesens ihm verliehenen gottgleichen Machtherrlichkeit scheint nur darin zu liegen, daß der erhöhte Christus 3, 2. 12 Gott seinen Gott nennt, und dies ist in der That wohl nur zu erklären, wenn das in der Erinnerung eines Augenzeugen lebende Bild des auf Erden Wandelnden sich ihm unwilksürlich auf den Erhöhten überträgt.

<sup>1)</sup> In der Stelle 19, 5, wo die Gottesfürchtigen mit den Gottesfnechten verbunden erscheinen, sind diese die δοδλοι αδτοδ im engeren Sinne, wie 1, 1, b. h. die Propheten (10, 7), die 11, 18 vor den Trois genannt werden; das τ. φοβουμ. in dieser Stelle fügt aber nicht eine dritte Klasse hinzu, sondern faßt beide zusammen, um noch einmal durch τ. μιχρ. χ. τ. μεγάλοις (Ps. 115, 13) alle Kategorien der beiden Klassen zu umfassen, so daß es auch hier nicht etwa die Heidenchristen speziell mit diesem an das Proselhtenthum erinnernden Namen bezeichnet, wie Gebhard, S. 165 f. will. — 2) Nach der Symbolik der Aposalypse ist der sittliche Wandel des Menschen als die äußere Darstellung seiner Frömmigkeit sein Kleid, woraus offendar nicht folgt, daß den Werfen in ihrer Loslösung vom Subjekt an sich ein höherer Werth beigelegt wird

Gerechtigkeit üben und sich heiligen müssen (22, 11), damit ihre Werke vollkommen seien im Urtheile Gottes (3, 2: ἐνώπιον τοῦ θεοῦ). Ihre Werke sind aber keineswegs äußere Leiftungen. Nur durch die schon von Christo (§. 21) verlangte Sinnesänderung (μετάνοια) können die Kichtschristen sich von ihren sündhaften Werken abwenden (9, 20 f. 16, 11) und Gott die Ehre geben (v. 9). Ebenso können die Christen, wenn sie im sittlichen Streben nachgelassen (2, 5. 3, 3. 19) oder sich zur Unssittlichkeit haben versühren lassen (2, 16. 21 f.), nur durch sie zu den Gott wohlgefälligen Werken gelangen. Das Thun dieser Werke ist nichts Anderes, als das Bewahren (τηρεῖν) der Gebote Gottes (12, 17. 14, 12). Es kann dabei also nicht an die Werke des mosaischen Gesets gedacht sein, deren unterschiedslose Ersüllung ja ohnehin mit dem Falle des Tempels unmöglich ward, sondern nur an das durch Christum (vgl. not. b) verstündete Geset (vgl. §. 52, a). Nach 5, 8. 8, 3 f. sind ja die Gebete der Heiligen das wahre Nauchopser, wie sie selbst die rechte Erstlingssgarbe (14, 4).  $^4$ 

(Baur, S. 226), sondern das gerade Gegentheil. Der Mensch geht nacht, wenn es ihm an dem fittlichen Wandel fehlt (3, 18), und jedermann fieht die Bloge feiner Unfrommigkeit (16, 15). Er beflect feine Rleider durch die Sunde (3, 4), welche auch 22, 11 im Gegensatz zur Beiligfeit der Chriften als Schmutz erscheint, und reinigt fich von der Schuldbefledung, welche die Sunde auf feinem Bewande gurndläßt, burch bas Blut Christi (7, 14). Bgl. noch §. 132, d. Unm. 6. — 3) Bu biefen Werken, in benen fich die Sinnesanderung zeigt, wird der Miffionseifer (3, 8) gerechnet, wie der Dienst ber Liebe (2, 4 f. 19) an den driftlichen Brudern (1, 9. 6, 11. 19, 10. 22, 9), die zugleich die Bruder ber himmlifden Gottesfamilie (g. 133, b) find (12, 10). In diefen Berten beweift fich die ichon von Chrifto (§. 30, b) geforderte Bachsamfeit (3, 2, 16, 15) und das mahre, Gott wohlgefällige Leben (3, 1; vgl. 2 Betr. 1, 3); ihr Mangel ift ein Zeichen der Lauheit und falicher Einbildung bei geiftlicher Armuth (3, 15-17). - 4) Daraus folgt benn freilich, daß der Apotalyptifer nicht von den aus allen Bolfern gewonnenen Gläubigen (§. 130, c) die Annahme des Gesetzes gefordert. haben fann, wenn fie dem mahren Jerael einverleibt werden wollten. Dies fonnte er nur thun, wenn er zu dem gangen bereits völlig gesetesfreien leben der heidenchriftlichen Gemeinden Rleinafiens (vgl. §. 105, d), an die er fcpreibt, in die icharffte Opposition trat. Run aber befämpft er nur eine bestimmte Richtung in ihnen (Die Nifolaiten 2, 6. 15), welche fich als ber aus bem zweiten Betrusbrief uns befannte (§. 128, d) ethnifirende Libertinismus fundgiebt. Diefer murde durch falfche Apostel (2, 2) und besonders durch eine Prophetin ausgebreitet (v. 20), welche denfelben bereits, wie dort erft befürchtet warb, auf eine fich für tiefe Weisheit ausgebende Frriehre ftütte (v. 24; vgl. 8. 131, b). hierin den Baulinismus ju erbliden (vgl. Baur, G. 244), ber in Rleinaffen nicht eine vereinzelte Richtung, sondern die herrschende war, ift schon barum gang unmöglich, weil es fich babei wefentlich um die hurerei und bas Effen bes Gotenopferfleisches handelte (v. 14. 20). Jene hat Paulus ebenso befämpft (§. 95, a) und biefes, obwohl er es an fich für ein Adiaphoron hielt (§. 93, c), doch aufs Entichiedenfte verboten, wo es, wie bei ber Theilnahme an den Gogenopfermahlzeiten, fich mit einer lagen, feelengefährlichen Betheiligung an heidnischem Wefen verband. Der Apotalpptiter fteht auf dem Standpunfte des Apostelfongils (g. 43, c), das diefen Genuß, freilich junadft nur um der Synagoge willen, völlig verbot, aber ihn doch mit der Urgemeinde, wie die Schwachen in den paulinischen Gemeinden (§. 93, c), auch an fich für bedentlich achtete; jedoch fagt er ausdrücklich, daß Chriftus außer ben bort geforberten Studen. ben Gemeinden feine andere Gefetzeslaft auferlege (v. 24).

b) Die Erfüllung bes burch Chriftum verkündigten Gotteswillens sett, wie §. 52, d, den Glauben an Jesum (2, 13. 14, 12: πίστ. Inoov) voraus, d. h. die zuversichtliche Ueberzeugung, daß Jesus der Meffias fei, der in seinem Wort (3, 8) den Willen Gottes verfündigt hat. Auch hier ift also ber Glaube die Grundbedingung der Heilserlangung: und daß berselbe als solche nicht häufiger geltend gemacht wird, liegt baran, daß die Paranese unseres Buches von der Anschauung beherrscht wird, daß die gange noch bevorstehende Entwicklung ein Rampf des Satan und seiner Wertzeuge wider die Gemeinde ift. Demgemäß ist die Hauptaufgabe der Beiligen, in diesem Rampfe zu fiegen (2, 7. 11. 17. 3, 5. 12. 21. 15, 2. 21, 7), indem fie einerseits ber Bersuchung zur Gunde gegenüber das Wort (3, 8. 10; vgl. v. 11), das fie überliefert empfangen haben (v. 3), und die Werke Christi bewahren ober festhalten (2, 25 f.) 5), und indem sie andererseits der Versuchung zum Abfall (vom Glauben) gegenüber den Glauben an Jesum bewahren (14, 12) oder seinen Namen festhalten und nicht verleugnen (2, 13. 3, 8).6) Diese zwiefache Glaubens= bewährung ift in der Situation unseres Buches die spezifische Bedingung ber Beilsvollendung. Insbesondere aber bewährt sich ber Glaube in der Geduld (13, 10. 14, 12; vgl. §. 30, a), wenn die Werfzeuge bes Satan Die treuen Zeugen, welche Jesum als den Meffias bekennen (17, 6; vgl. 2, 13), mit Verfolgung und Tod bedrohen. Da gilt es geduldig zu tragen, mas man um des Namens Chrifti willen leiden muß (v. 3) und selbst den Tod nicht zu scheuen (v. 10). Diese Geduld wird ausdrücklich zu den Werken gerechnet (v. 2 f. 19), welche das Wort Chrifti fordert: ja dieses Wort ift wesentlich ein Wort von der Geduld (3, 10), als beren Vorbild 1, 9 Jesus selbst gedacht zu sein scheint.

c) Ist durch den freiwilligen Tod Christi und seine gottgewirkte Erböhung die Menschheit von der Schuld der Sünde und der Macht des

<sup>5)</sup> Bie in den Evangelien (§. 29, a) fann das Thun diefer Berke auch bezeichnet werden als die Rachfolge Christi, die in jungfräulicher Reinheit von Fleischessunden (was weder mit Köftlin, S. 493 von ber Birginität im eigentlichen Ginne, noch mit Gebhard, S. 267 von der fittlichen Mafellofigfeit im allgemeinsten Sinne genommen werden barf) und in fleckenlofer Wahrhaftigfeit befieht (14, 4 f.), ober als horen auf feine Stimme, wodurch man fich feiner Birtfamteit öffnet (3, 20). - 6) Sofern ber Glaube an die Meffianitat Jesu den Glauben an fein Zeugniß (§. 134, a) einschließt, fann dieser Glaube auch als der Besith der papropla Ingoo bezeichnet werden (6, 9. 12, 17, 19, 10), ba dieselbe verloren geht, fobald man an ihrer Bahrheit ju zweifeln beginnt. Um dieses Zeugnisses willen (20, 4), d. h. weil sie auch ihrerseits dasselbe bezeugen (12, 11), erleiden sie den Märthrertod, der 14, 13 als ein αποθυήσκειν έν αυρίφ, b. h. als ein Sterben im Glauben an Jefum (v. 12) bezeichnet wird (bal. §. 62, c. Unm. 5). Auf Grund völlig nichts beweisender Erwägungen will Gebhard, S. 158 f. nach Baur, S. 224 nioric überall "Treue" überseten. Die Barallele jum Wefthalten bes namens Jefu (2, 13) fann nur bas Richtverleugnen bes Glaubens fein, weil biefer eben ein Glaube an die Meffianität Jefu ift, die man burch bas Festhalten an feinem Burdenamen bekennt (§. 40, c). In v. 19 aber fieht ber Liebe ihre Bewährung in der dianovia ebenfo gegenüber, wie dem Glauben feine Bewährung in ber Geduld; und gerade wie hier von der Liebe, wird 13, 10 von ber Gebulb, 14, 12 von bem Bemahren der Gebote Gottes jum Glauben fortgeschritten, in dem alles biefes feinen letten Grund hat. 36\*

Satan befreit, so muffen die, welche als Sieger por dem Throne Gottes fteben, bekennen, daß sie die messianische Errettung (σωτηρία) dem Gott, ber sich ihnen als ihr Gott (7, 10. 12. 4, 11. 19, 6) gnädig erwiesen hat (vgl. §. 83, a. 124, a), und dem Lamme (7, 10) verdanken, so daß fie ein Gotteswerk ist (12, 10. 19, 1). Wiffen fich doch felbst die feligen Märthrer nur im Blute des Lammes rein geworben (7, 14). Indem ber Verfasser sich den paulinischen Eingangs= und Schluffegen (§. 75, d) aneignet, bekennt er, daß Inade und Seil von Gott, von den fieben Beistern Gottes und von Christo herkommen (1, 4 f.), und wünscht den Lesern das Geleit der Gnade Chrifti (22, 21). Chriftus ift es, der sie vor den schwersten Prüfungen bewahrt (3, 10), der ihrer geiftlichen Bedürftigkeit abhilft, welcher Art fie auch fei (v. 18), der fie zurechtweist und erzieht, wenn fie ber Sinnesänderung bedürfen (v. 19), ber mit benen, welche seine Stimme hören und fich seiner Birtfamfeit öffnen, in die innigfte persönliche Gemeinschaft tritt (v. 20). Es fann nicht flarer ausgedrückt werden, daß die Beschaffung beffen, mas jum Beile gehört, gang und gar ein Werf Chrifti ift. Darum ift endlich auch das ewige Leben, das der Chrift am Ziele gewinnt, ein Geschenk Gottes, das ganz umfonft ertheilt wird (21, 6. 22, 17). Es wird fogar biefe Gabe bereits durch göttliche Vorherbeftimmung verliehen, da die, welche fie er= halten, im Lebensbuche (21, 27) verzeichnet stehen. Aber da der Name eines jeden wieder im Lebensbuche gelöscht werden fann (3, 5) und beim Gerichte erft noch nachgesehen wird, welche Namen darin fteben geblieben find (20, 12, 15), so involvirt jene Bestimmung keinen unwiderruflichen göttlichen Rathschluß, der über dem Einzelnen waltet, sondern führt nur bie Ermählung der Chriften auf den ewigen Beilerathschluß gurud. 7)

d) Um die Heiligen in der Geduld und Treue zu stärken, ist ihnen das Wort der Prophetie gegeben. Indem dieselbe verkündigt, was in der nächsten Zukunft geschehen soll, stärkt sie die Ueberzeugung, daß der, dessen Unkunft nahe bevorsteht, der Messias ist, und tröstet über die Leiden der Gegenwart, indem sie mit dem Gericht über die Gottesseinde (10, 11) ihr nahes Ende in Aussicht stellt. Indem sie aber die Forderungen Zesu den Gemeinden übermittelt und Verheißungen sür die Treuen, wie Drohungen für die Abtrünnigen hinzusügt, schärft sie den Eiser, im Gehorsam gegen Christi Wort den Glauben zu bewähren. Die setzte Duelse der Prophetie kann natürlich nur Gott selbst sein, der

<sup>7)</sup> Die Stellen 13, 8. 17, 8 befagen nicht, daß diese Bestimmung vor der Beltschöpfung ersolgt, sondern reden nur von solchen, deren Namen niemals im Lebenssbuche gestanden haben. Wenn die Christen κλητοί καὶ έκλεκτοί heißen (v. 14), so solgt schon aus der Boranstellung der Berufung (§. 127, a. Ann. 3), daß noch beide Begriffe wie bei Petrus (§. 45, b. Ann. 2) gefaßt sind, und 19, 9 zeigt, daß die Berufung auch hier als Bestimmung zur Heilsvollendung gedacht ist. Bgl. dagegen die völlig nichtigen Einwendungen von Gebhard, S. 153 f.

<sup>8)</sup> Daher sind die Worte der Prophetie dieses Buches zu hören (1, 3) und zu bewahren (22, 7. 9), da sie nur Gottes Wort bezeugen (1, 2; vgl. 6, 9); sie sind selbst wahrhaftige und glaubwürdige Worte Gottes (19, 9. 21, 5. 22, 6), die als solche erfüllt werden mitsten (17, 17; vgl. 10, 7), und Gott droht zu strasen Alle, die ihnen etwas hinzusetzen oder abthun (22, 18 f.).

bas Bebeimnig feines Rathichluffes ben Propheten, seinen Anechten, verfündet hat (v. 7: εύηγγέλισεν); die immer neue Bugmahnung mit ihrem verheißenden Sintergrund heißt ein ewiges Evangelium (14, 6). Gott hat aber die Offenbarung der zukunftigen Dinge junächst Chrifto übergeben, von dem die Beiffagung biefes Buches herrührt (1, 1)9), und Diefer kann dem Bropheten nur zeigen, was er felbst geschaut; Die Deffnung bes Zukunftsbuches ift nur die bildliche Darstellung der Wahrheit, daß ber Meffias, ber das Beilswert vollbracht, felbst in das Geheimnig der göttlichen Rathschlüsse hineingeschaut hat und nun davon zeugt (22, 20). Der Inhalt der Offenbarung heißt darum das Zengniß Jesu (f μαρτυρία Inoov: 1, 2. 9). Nach der Stelle 19, 10 ift aber das Zeugniß Jefu, das die Propheten haben, der Beift der Beiffagung, d. h. es ift ihnen durch den prophetischen Geift vermittelt. Indem der Prophet bezeugt, was Jefus in der Bifion den Gemeinden fagen ließ (Rap. 2 f.), rebet bieser Geist zu den Gemeinden (2, 7. 11. 17. 29. 3, 6. 13. 22); und auch sonst, wenn der Prophet den Gemeinden die Beiffagung in Ermahnung und Troft auslegt, redet der Geift durch ihn (14, 13. 22, 17). Der Prophet ist er avernan, wenn er die Bilder der Zukunft schaut (1, 10. 4, 2. 17, 3. 21, 10). Gott felbst heißt 22, 6 der Gott der Prophetengeister; aber es ist hier wohl nur der Gine Geist der Prophetie in seinen mannigfaltigen Erweisungen angeschaut als von ihm ausgehend, wie sich (Jesai. 11, 2 f.) der Eine Geift Gottes als siebenfaltiger objektivirt in den fieben Beiftern, die vor Gottes Thron fteben als brennende Facteln (4, 5), d. h. als Organe der Erleuchtung und Offenbarung. 10)

<sup>9)</sup> Das geschlachtete Lamm, b. h. ber Messias, sofern er in Folge seines Sieges (5, 5) bas Bertzeug jur Erfüllung aller göttlichen Berheißungen geworben ift, mar allein murbig, die Siegel des Butunftsbuches, in welchem die Rathichluffe Gottes verzeichnet stehen, zu lösen (v. 9); und er hat es gethan schon in seinen eschatologischen Beiffagungen (§. 33, b. val. §. 130, b) und offenbart dieselben jetzt bem Propheten, feinem Anechte, in Gefichten (1, 1), damit biefer, was er fo geschaut, ben Gemeinden bezeuge (22, 16. 1, 2) ähnlich wie die beiden prophetischen Zeugen 11, 3. 7. -10) Wenn 1, 4 alle Gnade und alles Beil neben Gott auch von feinen Beiftern bergeleitet wird (woraus Beg, S. 569. Gebhard, S. 139. Rösgen, S. 455 auf die Berfonlichfeit des Geiftes ichließen), fo erhellt aus der Bedeutung des Geiftes für die Prophetie, die den Beiligen bagu verhilft, die Bedingung ber Beilsvollendung zu erfüllen, wie diefes gemeint ift. Allerdings ift 5, 6 ber fiebenfaltige Beift Bottes als Die die Welt überblidende gottliche Allwiffenheit gedacht (§. 134, c); aber auf bem Gebiete der Erlöfung hat er feine eigenthumliche Bedeutung als Offenbarungsmittler, und in dem Menschen erscheint er ausschließlich als Pringip ber Prophetie. Dagegen ift für die Annahme, daß er irgendwo das Pringip des driftlichen Lebens überhaupt fei (Gebhard, S. 136. 42) ober gar bes Beifteslebens in ber Gemeinde (Mösgen, S. 455), fo wenig ein Grund vorhanden, wie fur die Identificirung ber fieben Beifter mit ben Engeln (Benfchlag, S. 365), die ichon wegen ber Stellung berfelben zwischen Gott und Christo (1, 4) ganz unmöglich ift. Das aveoparixos (11, 8) bezeichnet wohl, daß der Geift ber Prophetie, ber bie Stadt nicht nach ihrem empirischen Ramen, sondern nach ihrem Wesen, das fie durch den Mord des Messias angenommen hat, bezeichnet, ihr Diefen Ramen giebt. Dit bem Geiftesleben bes Menschen hat Diefer Ausdruck nichts ju thun. Der voos ift vielmehr der hohere geiftige Ginn, welcher jum Berftandnif ber vielfach räthselhaften Prophetie befähigt (13, 18. 17, 9; vgl. Luc. 24, 45).

## Bierter Abschnitt. Die geschichtlichen Bücher.

### Achtes Kapitel.

Der Mesfias der Juden und das Beil der Beidenwelt.

Bgl. H. v. Soben, das Interesse des apostolischen Zeitalters an der evangel. Geschichte. Freiburg 1892.

#### 8. 136. Die judendriftlichen Evangelien.

Das Marcusevangelium erweist mit beutlicher Rücksichtnahme auf die schwersten Bedenken dagegen aus der Selbstdarstellung Jesu in Wort, Werk und Schicksal seine Messianität.a) In kunstvollerer, mehr schriftsgelehrter Beise such der erste Evangelist den Beweis zu führen, daß Jesus der von den Propheten verheißene Messias sei.b) Wenn der erste Evangelist noch stärker als Marcus die konservative Stellung Jesu zum Gesetz hervorhebt, so hat er doch keineswegs eine bleibende Gültigkeit desselben im judaistischen Sinne gesordert.c) Und während schon Marcus in seiner Fassung der Aussprüche Jesu Raum zu schaffen sucht für die Anerkennung der Heibenmission, hat der erste Evangelist ausdrücklich gezeigt, wie das von Jesu den Juden bestimmte Heil durch ihre Schuld von ihnen genommen und den Heiden gegeben wurde.d)

a) Wie schon die älteste Ueberlieserung über das Marcusevangelium (bei Euseb. hist. III, 39) berichtet, daß es aus den Lehrvorträgen des Petrus entstanden sei, die doch wohl zunächst die Gründung und Stärfung des Glaubens an die Messianität Zesu bezweckten, so kündigt sich auch das Evangelium selbst an als die frohe Botschaft von Zesu Christo, dem Sohne Gottes (1, 1), d. h. von dem Erwählten der göttlichen Liebe, der zum Messias bestimmt ist (vgl. 14, 61). Es zeigt daher in seinem Singange, wie Ishannes demselben durch seine Bustause den Weg bereitet und selbst auf den Kommenden hingewiesen habe (1, 4—8), und führt dann sofort Zesum als den in der Tause gesalbten, von Gott selbst als

ben Sohn der Liebe bezeugten und in der Bersuchung durch den Satan bewährten Meffias ein (v. 9-13). 1) Jesus beginnt seine meffianische Wirtsamkeit mit der Verkündigung von dem mit der Erfüllung der Zeit nahenden Gottesreiche (v. 14 f.) und beweist sich, gang wie in der Predigt des Petrus (Act. 10, 38), sofort durch Krankenheilungen und befonders durch seine Austreibungen der Damonen, die ihn als den Meffias erfennen und fürchten (1, 24. 34. 3, 11 f. 5, 7), als ben verheißenen Beilbringer.2) So flar er seinen messianischen Beruf in der Bollmacht zur Sündenvergebung (2, 10) und zur Bestimmung ber rechten Art der Sabbathruhe (v. 28), sowie in immer fteigenden Machtthaten offenbart, fo muß er doch selbst bei ben erwählten Zwölfen vielfach über Mangel an Berständniß flagen (4, 13. 6, 52. 7, 18. 8, 17-21), bis Petrus ihn in ihrem Namen als ben Meffias bekennt (8, 29). Bon nun an beginnt Jesus durch die immer wiederholte Hinweisung auf das dem Meisigs bestimmte Todesgeschick (v. 31. 9, 12. 31. 10, 33 f. 38) die Jünger auf seinen Tod vorzubereiten, indem er die Beiffagung seiner Auferstehung hinzufügt und zulett das Räthsel Dieses Todes mit einem Wort über seine Heilsbedeutung löft (v. 45). Gleichzeitig beginnt die Berfündigung seiner Wiedertunft in Herrlichkeit (8, 38), die sofort in ber Berklärungefgene (9, 2-8) ihre göttliche Beftätigung im Sinne von 2 Betr. 1, 16-18 (§. 127, b) empfängt. Endlich gieht er, vom Bolfe selbst als der Messias begrüßt (10, 47 f.), in Jerusalem ein (11, 9 f.), ertlart fich por den Sierarchen offen fur den geliebten Sohn Gottes (12, 6) und verfündet den Jungern in der ausführlichsten Rede, Die Marcus aufgenommen, seine Wiederkunft (Rap. 13), die vollenden sollte, mas feine irdische Birffamfeit noch unvollendet gelaffen. Mit voller

<sup>1)</sup> Bahrend bas alteste apostolische Evangelium noch vorzugsweise bei ben Spezialitäten ber Berfuchung in ber Bufte verweilte, hebt Marcus mit Bezug auf bie aus ihm befannte Ergählung nur bervor, wie ber Beift, mit bem er gu feinem Deffiasberuf ausgerüftet wird, ihn fofort, alfo zur nothwendigften Borbereitung barauf, in die Bufte getrieben habe, und daß er nach der Bersuchung bort von Engeln bedient, alfo von Gott felbst bezeugt fei als ber in ber Brufung bewährte Cohn, an bem er fortdauernd fein Wohlgefallen habe. Gine Parallelifirung mit bem erften Abam (Baur, S. 302) ift feineswegs indicirt durch die malerifche Charafterifirung ber menfchenleeren Bufte (1, 13: 7 perà rov & priwr), in welcher Gott ihm feine Engel zur Dienftleistung fenden mußte. - 2) Unfer Evangelium und nicht bas Lucasevangelium, wie Baur, S. 328 meint, ift es, bas unter allen Beilwundern Jefu besonders bie Damonenaustreibungen hervorhebt. Much hat natürlich bas Auftreten ber Damonen hier auf jübischem Gebiete mit ihrer Berrichaft über die Beidenwelt nichts zu thun; fondern, abgesehen davon, daß diese Ergahlungen dem Marcus in ben eigenthlimlichen Ruftanden und Bufallen ber Damonischen ben reichsten Stoff zu malerisch fchilbernben Ausführungen boten, fieht er in biefen Beilungen nicht anders, als Jefus felbst (§. 23, c), eine Befiegung des Biderfachers Gottes, burch welche bem Gottesreiche auf Erden Bahn gemacht wird. Daher erscheinen auch bei ihm biefe Damonenaustreibungen neben ber Berfündigung geradezu als die zweite Seite feiner meffianischen Birffamteit (1, 39; ngl. 6, 7) neben feiner Lehrwirtsamkeit, in ber er fofort fich als ben Bevollmächtigten Gottes im Gegensate zu ben Schriftgelehrten erweift (1, 22. 27), aber balb genug bas Geheimniß des Gottesreiches nur einem engeren Kreise von Empfänglichen mittheilen fann (4, 11).

Rlarheit über die Rähe seines Todes (14, 8. 21) schreitet er jum letzten Mable mit seinen Jungern, bei dem er den neuen Bund ftiftet (v. 24), und bekennt sich vor Gericht zu seiner Meffiaswurde (15, 2) unter Berufung auf feine Erhöhung und Biederfunft (14, 62). Bei feinem Tode zerreißt der Borhang des Allerheiligsten, wodurch im Sinne von 8. 123, d fein meffianisches Wert vollendet ift; und der heidnische Centurio selbst erfennt ihn in dem lebensfräftigen Triumphruf, mit dem er per= icheibet, als Gottessohn (15, 38 f.). Das Evangelium schließt mit der Botschaft von der Auferstehung und den bevorstehenden Erscheinungen des Auferstandenen (16, 6 f.), welche die Perspektive auf die hochste Beglaubigung seiner Messianität im Sinne von §. 39, a öffnet. Erhellt also aus dem Marcusevangelium, daß Jejus fich mahrend feines irdijchen Lebens bereits als den Messias in Wort und That erwiesen, daß er Alles, was dem Glauben an ihn den ichwerften Unftog bereitete, als göttliche Beftimmung jum Boraus erwiesen und in feiner Bedeutung aufgedecht, daß er endlich die mit seiner Wiederfunft fich vollendende meffianische Erhöhung vorausgesagt hat: so ist doch dieser Nachweis in ihm noch in echt epischer Beise burch ganz objektive Darstellung seines Lebens geführt.3)

b) Wie unser erstes Evangesium eine Erweiterung und funstvollere Ausgestaltung des von dem zweiten ihm dargebotenen Lebensbildes Zesuift, so hat es auch die sehrhafte Tendenz desselben direkter und in reslektirterer Weise versolgt. Es beginnt damit, Issum, der von seiner messianischen Würde (& \*Xocorós: 2, 4) den Beinamen \*Xocorós führt (1, 16. 27, 17. 22. Insovs \*Xocorós: 1, 1. 18; vgl. Marc. 1, 1), durch den Stammbaum seines Adoptivvaters Joseph und die Geschichte von dessen Sheichließung als den legitimen Erben des davidischen Königs-hauses darzustellen, in welchem die ganze gottgeordnete Geschichte dieses

<sup>3)</sup> Nur an der Spige des Evangeliums steht eine Resterion darüber, daß das Auftreten bes Borläufers bereits genau der Beiffagung entsprach (1, 2 f.). Uebrigen wird lediglich aus Worten Jesu dargethan, wie er das, was dem Glauben an ihn den ichmerften Unftog bereitete, fein Leiden, das dem des Täufers. ähnlich werben mußte (9, 12 f.), seine Berwerfung durch die hierarchie (12, 10 f.), feine Gefangennehmung (14, 49), ja felbst feinen Berrath burch einen ber Junger (v. 21) und die Zerstreuung aller anderen (v. 27) als von der Beiffagung bereits in Aussicht genommen vorhergefagt habe (vgl. noch 4, 12. 7, 6 f.). Es erhellt aber auch fonst, baß dieser erfte Bersuch, ein Lebensbild Jeju gu geben, noch feineswegs ausschließlich von der lehrhaften Tendeng beherricht und aus ihr allein zu erklären ift, fo daß man mit Bolfmar darin gar ein Lehrgebicht feben burfte. Die farbenreichen Detailausführungen einzelner Erzählungen, die anschaulichen Schilderungen ber Wirtfamteit Chrifti unter ben Bolfsmaffen, die forgfältige Darftellung der allmähligen Steigerung in ber Opposition ber herrschenden Parteien, wie ber allmähligen Scheidung zwischen ben Empfänglichen und Unempfänglichen im Bolle, vor Mem die eingehende Darlegung ber Bildung und fortschreitenden heranbildung des Jungerfreises haben mit jener lehrhaften Tendeng faum irgend etwas zu thun. Die gange, nach einzelnen in der pragmatischen Entwicklung ber Geschichte liegenden hauptpunkten disponirte Unlage des Evangeliums zeigt deutlich, daß, wenn auch die lehrhafte Bedeutung biefer Geschichte bas Motiv feiner Komposition war, dieselbe doch durchweg von bem lebensvollen Intereffe an den überlieferten Stoffen ale folden getragen ift. Bgl. m. Leben Jefu, Budy I, Rap. 3.

Hauses fich abschließen mußte (Matth. 1, 17). Schon in ber Geburts- und Kindheitsgeschichte dieses Königs der Juden (2, 2), welche unser Evangelium der agan rov evaggeliov (Marc. 1, 1) voranschieft, wird überall die Erfüllung der messianischen Beissagung nachgewiesen (Matth. 1, 23. 2, 5 f. 15. 17 f. 23). Wo dann Jesus selbst, wie bei Marcus, als Brediger des Himmelreiches und als Arzt der Kranken auftritt (4, 23), da wird hier in seinem Auftreten als Lehrer (v. 14—16), wovon Kap. 5-7 ein Beispiel giebt, wie in seiner Beilthätigkeit, die Rap. 8. 9. schildert, die Erfüllung der Weiffagung nachgewiesen (8, 17).4) In der Leidensgeschichte wird bei dem messianischen Ginzuge (21, 4 f. 16), bei dem Schickfal des Verräthers (27, 9 f.) und indirett wenigstens bei der Darstellung der Rreuzigungsgeschichte (v. 34. 39-43) die Erfüllung der Beiffagung aufgezeigt. Endlich erscheint in der galiläischen Abschiedeszene Zejus als der erhöhte Meffias, der das meffianische Weltregiment empfangen hat (28, 16—18). Zeigt sich so schon in der ganzen Anlage des ersten Evangeliums und in der Durchführung seines lehrhaften Zweckes der schriftgelehrte Charafter seines Berfassers, so erhellt derselbe auch aus seinem Verständniß hebräischer Namen (1, 21. 23. 2, 23); ferner baraus, daß, mährend in der von ihm gebrauchten griechischen Uebertragung der apostolischen Quelle die ATlichen Citate Jesu in der Gestalt des Septuagintatertes in den Mund gelegt waren (§. 74, b), die von ihm gebrachten pragmatischen Nachweisungen von der Erfüllung ATlicher Weiffagungen, die er in berselben Form gelegentlich auch den handelnden Bersonen in den Mund zu legen pflegt (1, 22. 13, 14), überwiegend nach dem Urtert gegeben sind (2, 6. 13, 14 f. 21, 5). 5) Bgl. m. Leben Jesu, Buch I, Kap. 4.

<sup>4)</sup> Die fünftliche Deutung der Stelle Jes. 53, 4 auf die Heilmunder Jesu zeigt am flarften, wie wenig die apostolische Zeit im A. T. direkte Beiffagungen berfelben fand, auf Grund berer man folche in Strauficher Beife hatte erdichten konnen. Erifft auch bier fein Lehren und Wirken bei den herrschenden Parteien auf Opposition, beim Bolf auf Unempfänglichkeit, fo wird fein Berhalten gegen jene (12, 17-21), wie gegen bieje (13, 14 f. 35) als in der Beiffagung vorgesehen dargestellt. Roch ftarker als im Marcusevangelium wird überall seine Berfundigung als das Evangelium vom Reiche (4, 23. 9, 35. 24, 14; vgl. befonders die vielen Barabeln vom Simmelreiche) bezeichnet, bas ihn als ben Gründer und Gesetgeber bieses Reiches qualifizirt. Insbesondere aber zeigt 16, 18 f., wie Jesus bie thatfächliche Bermirklichung des Gottesreiches in ber unter der Leitung des Petrus zu gründenden exxlogia in Aussicht genommen und die wichtigsten Ordnungen für dieselbe festgestellt hat (17, 24-27. 18, 15-20). - 5) Oft find fie der Art, daß er von den LXX aus gar nicht darauf kommen konnte (2, 15. 23. 8, 17. 12, 18-21. 27, 9 f.). Trothdem kennt und benutzt er auch die LXX (2, 18. 4, 15 f. 12, 18-21. 21, 16), ja auf das Citat 13, 35 (vgl. auch v. 14 f.) ware er ohne fie schwerlich gefommen. Im Uebrigen ift seine Citations= und Interpretations= weise eben so frei (27, 9 f. 13, 35) und ohne Rudficht auf ben Zusammenhang (2, 15. 18. 23), wie bei Baulus und im Bebraerbriefe (§. 74, b. c. 116, c). Bie bei Betrus (§. 38, b. 49, a; vgl. §. 134, a. Anm. 2), ift Jefus ber jefajanische Gottesfnecht (8, 17, 12, 18). Ueberhaupt feben wir auch hier wieder am häufigsten gesaja und bie Bigimen benutt (vgl. §. 74, a. 130, c. Anm. 3), demnächst Sacharja und Jeremia, vereinzelt Micha und Hofea. Die Citate werden als Prophetenworte (2, 23, 13, 35, 21, 4; vgl. 2, 5; γέγραπται διὰ τοῦ προφήτου), nicht selten mit Nennung des Namens

- c) Wenn der für Seidenchriften schreibende Marcus die prinzipielle Ertlärung Jesu über seine Stellung jum Geset, welche die apostolische Ueberlieferung besaß (vgl. §. 24, a), sowie einen Spruch, der die ftrifte Befolgung des Sabbathgebotes bei den Jüngern Jesu voraussett (Matth. 24, 20), mit Rücksicht auf seine heidenchristlichen Leser nicht aufnahm: so hat er doch Aussprüche genug, aus benen hervorgeht, daß Jesus das ATliche Gesetz anerkannt hat (1, 44. 2, 25 f. 7, 9—13. 10, 3—7. 19. 12, 29-31), wie denn er gerade als felbstverständlich voraussett, daß Jesus das Bassah in gesetzlicher Weise feiern werde (14, 12) und gefeiert hat (v. 26). Seine Deutung des Wortes vom Abbrechen des Tempels (15, 29), die er 14, 58 andeutet, erklärt offenbar die messianische Gemeinde im Sinne des Petrus (§. 45, a) als den neuen Tempel, der nicht mit Händen gemacht ift. Gefliffentlicher als Marcus hat der erfte Evangelift, der für Judenchriften, refp. für Juden schrieb, durch Mittheilung der Bergrede die konfervative Stellung Jesu gum ATlichen Gesetz hervorgehoben. Daß er dieselbe aber im Sinne einer bleibenden Geltung des mosaischen Gesetzes stärker urgirt habe als die apostolische Quelle, läßt sich nicht erweisen. Bielmehr liebt er es, hervorzuheben, wie Sesus in altprophetischer Beise (§. 24, c) die barmberzige Liebe höher gewerthet habe als das Opfer (9, 13. 12, 7; vgl. Marc. 12, 33) und seine Berson über das Seiligthum des alten Bundes geftellt (12, 6). In feiner Fassung der Rede 15, 11-20 tritt sogar eine Antithese gegen die ATlichen Speife- und Reinigungsgesetze hervor, die in der alteren Darftellung bei Marcus noch nicht liegt. Das Thun, nach welchem der wiederkehrende Chriftus richten wird (16, 27), ift nach dem Zusammenhange die Bewährung seiner Nachfolge in der Selbstwerleugnung und der Selbstaufopferung (v. 24 f.). Die Gebote, welche der erhöhte Chriftus feinen Bekennern zu halten befiehlt (28, 20), find nicht mehr bie mosaischen, fondern seine eigenen (vgl. §. 52, a. 135, a).6) Bgl. m. Leben Jeju, Buch I, Kap. 11.
- d) Semehr das Evangelium von den Juden verworfen ward und darum die apostolische Mission sich den Heiden zuwandte, um so näher sag es, die überlieserten Aussprüche Jesu darauf anzusehen, wiesern sie diesen Entwicklungsgang vorandeuteten oder doch damit im Sinklange standen. Bon diesem Gesichtspunkte aus meinte schon Marcus andeuten zu müssen, daß das Wort von den Kindern und den Hunden (Matth. 15, 26) nur die heilsgeschichtliche Prärogative der Juden wahre und die Heiden nicht ausschließe (7, 27: äges neŭrov xogravInvai rà réxva; vgl. Röm. 1, 16); wie er denn auch ausdrücklich betont, daß Zesus bei dem seiner Stellung zu den Reinigkeitssssrugen der Juden (v. 2—4) entsprechenden arglosen Betreten eines heidnischen Hauses doch keineswegs

eingeführt (dia Hoafov: 4, 14. 8, 17. 12, 17. 13, 14; vgl. 2, 17. 27, 9), nur 1, 22. 2, 15 als ein durch den Propheten verkündetes Gotteswort (vgl. §. 116, c).

<sup>6)</sup> Demnach kann die avouia, welcher 13, 41 das Gericht gedroht wird, nicht ber geschessfreie Paulinismus sein, sondern nur der heidenchriftliche Libertinismus (§. 110, a. 128, d. 135, a. Anm. 4), welchen Jesus sammt der ihn begünstigenden Pseudoprophetie weissagt (24, 11 f.) und trot aller durch Anrufung seines Namens vollbrachten Thaten verurtheilt (7, 22 f.).

eine Wirksamkeit auf heidnischem Gebiete beabsichtigt habe (v. 24). Andrerseits erweitert er die Andentung, wonach die Apostel vor heidnischen Tribunalen ftehen wurden, um fur bie Beiden Zeugniß abzulegen (Matth. 10, 18), dahin, daß vor dem Ende allen Beiden das Evangelium verkundet merben muffe (13, 10), ein Sat, ber fich beutlich auf ben petrinischen Universalismus gründet (§. 50, d), und faßt auch 14, 9 bereits die Ber= fündigung des Evangeliums in der gangen Welt ins Auge. Aufs Lebhafteste aber mußte unseren erften Evangelisten ber Bestimmung seines Evangeliums gemäß die Frage beschäftigen, wie es getommen sei, daß der Meffias Israels bennoch nicht feinem Bolte das Beil gebracht habe. Er beginnt damit, aus Engelsmund die Berheißung der Propheten zu bestätigen, wonach der Messias sein Bolt zu erretten bestimmt mar (1, 21). Aber er zeigt sofort, wie der neugeborene König der Juden von dem König Israels verfolgt wurde, während die von fern gekommenen Beiden ihm huldigten (Rap. 2); er hebt schon 4, 24 die Theilnahme gang Spriens an der Wirksamkeit Jesu hervor, nachdem er v. 15 durch die Weiffagung auch die Beiden in und um Galilaa in die Bestimmung für das meifianische Heil eingeschlossen hat, wie er auch 12, 21 auf Grund derselben den Seiden Hoffnung macht; und bei einer der ersten Wunderthaten des Herrn schaltet er den Spruch ein, welcher die Berftogung Israels und die Annahme der Heiden weissagt (8, 11 f.). Dennoch zeigt er, wie Jesus seinerseits nichts gethan hat, um diese Katastrophe herbeizuführen. Indem er die Instruktionsrede bei der Probeaussendung der Jünger zur Apostelinstruftion überhaupt erhebt, giebt er zu erkennen, daß Jesus die Mission der Zwölfe ursprünglich ebenso auf Israel begrenzt habe (10, 5 f.), wie seine eigene (15, 24), und scheut sich sogar, ihn beidnisches Gebiet betreten zu lassen (v. 21 f. 29). Erst als Jesus mit der blutbefleckten Hierarchie definitiv gebrochen hat (21, 39-41), bringt er das zweite Weiffagungswort Jesu, das jene Katastrophe verkündet (v. 43). Erst nachdem Jesus der Stadt und dem Tempel den Untergang verfündet hat (22, 7. 24, 2), bringt er aus Marcus die Beiffagung der Heidenmission, die dem Ende vorhergehen muß (v. 14). Erst nachdem die Hierarchen durch den letten schnödesten Betrug das Bolt verführt haben, die Auferstehungsbotschaft für eine Lüge zu halten (28, 11-15), läßt er ben erhöhten Meffias feine Apoftel zu allen Bölkern fenden (v. 19). So mar es nicht Jesu Schuld, wenn Israel ber Berheifung nicht theilhaftig wurde. Weil bas von seinen Führern verführte Bolt dem Gerichte verfiel, mußte das Evangelium von den Juden fich zu den Beiden wenden. 7) Bgl. m. Leben Jesu, Buch I, Rap. 11.

<sup>7)</sup> Trothem bleibt dem Evangelisten selbst Jerusalem noch die heilige Stadt (4, 5, 27, 53; vgl. 5, 35; nóliz τοδ μεγάλου βασιλέως), wie dem Apokalpptiker (11, 2; vgl. 21, 2-10, 22, 19), obwohl bereits das Gericht darüber ergangen war (Matth. 22, 7), und die ATlichen Frommen die Aχιοι (27, 52). Ja es scheint, daß er, ganz wie der Apokalpptiker (§. 130, c. Anm. 5), doch nur an Einzelbekehrungen unter den Heichsgenoffen) gegenüber stehen, aber freilich auch nur darnach gerichtet werden, ob sie biesen Liebe erwiesen haben oder nicht (Matth. 25, 31 f. 40, 45). Bgl. Schenkel, S. 173.

#### §. 137. Die Lucasichriften.

Das Lucasevangelium hebt die Bestimmung des Heils für die Heiden mit lehrhafter Absichtlichkeit hervor, wenn auch keineswegs in dem Umfang und in der Einseitigkeit, in welcher die Kritik es zu finden gemeint hat. a) Die Anerkennung des Gesetzes durch Jesum wird durchaus nicht in Abrede gestellt; freilich hat auch die dei Lucas stark hervortretende asketische Betrachtung des Reichthums und der Armuth mit jüdischer Gesetzlichkeit nichts zu thun. d) Die Apostelgeschichte zeigt, wie auf ausdrückliche göttsliche Weisungen hin sich allmählich der Uebergang des Evangeliums von den Juden zu den Heiden angebahnt hat, dis die Heidenmission auf ihrem Gange durchs Abendland die Welthauptstadt erreichte. c) Diese Apologie für den weltgeschichtlichen Entwicklungsgang des Christenthums wird aber von selbst zu einer Apologie des großen Heidenapostels. d)

a) Da das Lucasevangelium offen die Absicht ausspricht, die Lehre und zwar zweifellos die paulinische zu bestätigen (1, 4), so ist es gewiß bedeutsam, daß bereits in seiner Vorgeschichte der Messias als das Licht der Heisen gepriesen (2, 32) und seine Genealogie dis auf Adam zurückegesührt wird (3, 23—38). Bor Allem aber ist es durch diese lehrhafte Absicht bedingt, daß die Darstellung seiner galiläischen Wirssamkeit mit der Spnagogenszene in Nazaret anhebt, die hier nicht nur die Verwersung Zesu durch sein Volk vorandeutet (4, 24), sondern zugleich prophetisch darauf hinweist, daß das Heil, dessen Ist unwerth gezeigt, zu den Heiden kommen müsse (v. 25—27). Unssprüche der apostolischen Duelle, wie Matth. 7, 6. 10, 5 f. 15, 24. 22, 14, hat Lucas ausgelassen, weil sie in partikularistischem Sinne misbeutet werden kommen. Aber nur 13, 30 ist ein Ausspruch Zesu seinem Driginalsinn entgegen (vgl. §. 32, b) auf die Verwersung Israels und die Verufung der Heider auf die paulinische

<sup>1)</sup> Wenn dagegen Lucas bereits die öffentliche Wirksamkeit Chrifti in eine galiläische (4, 14-9, 50) und außergaliläische (9, 51-19, 27) theilt, so ist bas ein erfter Berfuch, die überlieferten Stoffe in mehr hiftoriographischer Beife gu fondern. Denn weder erhellt, daß die lettere fich ausschließlich auf samaritanischem Boden bewegt, noch bag Jejus hier eine beffere Aufnahme gefunden habe, wie Baur, G. 329 annimmt. Auch bieser Abschnitt beginnt mit ber Berwerfung Jesu in einem samaritanischen Dorfe (9, 53), die Geschichten vom barmbergigen und dankbaren Samariter (Rap. 10, 17) aber enthalten fein Prajudig fur die Frage nach ber Beilserlangung. Ebenfo wenig erhellt, daß die auf einer schriftstellerischen Kombination beruhende Aussendung der 70 Junger (10, 1) ein Borbild ber Beidenmiffion fein foll; und baß gegen biefe bie Bwölf, beren ursprüngliche Bestimmung für Israel festgehalten wird (22, 30), berabgesetzt werden, ift vollends eine gang unerweisliche Filtion der Kritik. Wenn die Kritik aber eine Reihe von Parabeln und anderen Geschichten in paulinisch - universalistischem Sinne gedeutet hat, fo hat fie theils die ausdrucklichen Andeutungen des Berfaffers, der fie als antipharifaifche genommen haben will (14, 15 f. 15, 1 f. 16, 14 f.), überfeben, theils diefe Beziehung durch willfürliche Allegorifirung erft hineingetragen.

Lehre (g. 91, a) von dem Eintritt der Beiden in die Stelle der verstoßenen Israeliten hinweift. Da Marc. 13, 10 weggelaffen ift, ertheilt fogar auch hier erft ber Auferstandene den diretten Befehl zur Beidenmiffion (24, 47; vgl. Act. 1, 8). Dagegen hat Lucas weder den messianischen Charafter ber Erscheinung Jesu noch seine heitsgeschichtliche Bedeutung für Israel irgend verwischt. Bielmehr erscheint Jesus in der Borgeschichte, die er aus seinen Quellen aufgenommen hat, als der mit dem höchsten Ehrennamen des Gottessohnes Gefronte, der auf dem Throne seines Baters David das ewige Königreich über das Haus Jakobs aufrichtet (1, 32 f.), sich auf Grund der abrahamitischen Berheifung Israels annimmt (v. 54 f.) und durch die politische Befreiung des Bolkes den Grund zu der messianischen Vollendung legt (v. 68-75; vgl. 2, 38). Dem ganzen Bolk ist im Messias ber Erretter geboren (v. 10 f.; vgl. v. 26); und felbst, wo er als das Licht der Heiden bezeichnet wird (v. 32), gereicht sein Auftreten doch zugleich zur Verherrlichung seines Volkes Israel, wenn auch nur ein Theil desselben faktisch durch ihn gerettet wird (v. 34). Jefus ift also auch hier ber Weiffagung gemäß?) zunächst für Israel zum Heile gekommen (13, 16. 19, 9); aber in einem in das Gleichniß von den Talenten eingeflochtenen Zuge hat Lucas es in einer schlagenden Allegorie dargestellt, wie die Mitbürger Jesu, als er fortgezogen war, sein messianisches Königthum in Empfang zu nehmen, gegen baffelbe rebellirten und darum dem Gerichte verfielen (v. 12. 14. 27). Bgl. m. Leben Jesu, Buch I, Kap. 5. 11. Einleitung in bas R. T. §. 48, 6.

b) Wenn auch Lucas die Gesetzesauslegung Jesu, die für seine gesetzesfreien heidenchristlichen Leser kein Interesse mehr darbot, aus der Bergpredigt absichtlich weggelassen hat, so ist doch 16, 17 seine prinzipielle Erklärung über die bleibende Bedeutung des Gesetzes (§. 24,a) erhalten. 3) Auch hier erkennt Jesus die Gebote des Gesetzes (10, 26, 18, 20) als Gottes Gebote und die zur Buße leitende Bedeutung Mosis und der

<sup>2)</sup> Mit der Verkündigung von der Erfüllung der Schrift tritt Jesus selbst auf (4, 21); und die Hauptausgabe des Auferstandenen besteht darin, den Jüngern das Verständniß der Schrift, welche sein Sterben und Auserstehen weissagt, zu eröffnen (24, 44—46; vgl. v. 25—27. 32). Der Evangelist aber hat nicht nur die Hinweisungen des Marcus auf die Schrift aufgenommen (3, 4—6. 20, 17. 22, 22), sondern sie noch vermehrt (18, 31. 22, 37).. Jesus ist auch hier der verheißene Messias Jeraels, der Gesalbte (4, 41. 9, 20) oder der Heisige Gottes (4, 34), der messianische König (19, 38) oder der Sohn Gottes im messianischen Sinne (4, 41; vgl. v. 3. 9), der Davidsohn (18, 38 f. 20, 41—44).

<sup>3)</sup> Wenn an dem Jesussinde selbst alle gesetzlichen Borschriften erfüllt werden (2, 21–24), so erscheint das allerdings wie eine Justration von Gal. 4, 4, ohne daß dies aber mit lehrhafter Absichtlichkeit hervortritt. Dagegen ist Matth. 23, 2 f. abssicht weggelassen, weil dieser Spruch so leicht zu misdeuten und eigentlich nur unter Boraussetzungen verständlich war, die seinen Lesern gänzlich sehlten. Wie aber Baur, S. 328 16, 17 kontextwidrig die marcionitische Lesart bevorzugt, so hat er in v. 16 willkürlich eine Antithese gegen Matth. 11, 13 hineingedeutet; und wenn man in 10, 8 eine Empsehlung der paulinischen Freiheit von den Speisegesetzen sucht, so übersieht man, daß gerade das entscheidende mär aus 1 Kor. 10, 27 sehlt.

Propheten an (16, 29-31). Wie er auf die Erfüllung der gesetzlichen Ordnung dringt, so wird 1, 6. 2, 25. 37 die ATlich-gesetzliche Frommigkeit gerühmt; 5, 39 enthält eine unserem Evangelium eigenthümliche milbe Entschuldigung der Anhänglichkeit an die alten Gebräuche, und 23, 56 wird vorausgesetzt, daß die Anhänger Jesu das Sabbathgebot ftreng beob-Einen wie hohen Werth Lucas auf die Wohlthätigkeitsübung achten. legt, erhellt darans, daß er die in einem fpeziellen Falle gegebene Borichrift Jesu (Marc. 10, 21) zu einer allgemeinen macht (12, 33. 11, 41) und bas Gleichniß vom ungerechten haushalter direkt im Sinne einer Erwerbung des himmlischen Lohnes durch dieselbe deutet (16, 9).4) beruht dies aber tiefer auf einer asketischen Weltbetrachtung, welche ben Reichthum, weil er das Berg dem Evangelium so leicht verschlieft (val. Marc. 10, 23 f.), an sich für verderblich, die Armuth an sich für heilbringend hält. In diesem Sinne hat Lucas die Makarismen ber Berg= predigt umgebildet (6, 20 f. 24 f.), vom Mammon selbst die Ungerechtigkeit prädizirt (16, 9. 11), hat beim Anbruch des letzten Gerichtes die Errettung nur in ber völligen Entäußerung von allem irdischen Besitze ge= feben (17, 31) und dem Gleichnif vom reichen Manne in feiner erften Hälfte eine durch die zweite ausbrücklich widerlegte einseitige Ausprägung gegeben (16, 25 f.), wonach die einseitige Vergeltung nur die Umfehrung ber irdischen Berhältniffe von Arm und Reich bringt.

c) Die Apostelgeschichte zeigt, wie die Urapostel, nachdem ihre bebeutungsvolle Zwölfzahl fompletirt ift (1, 26), ben Miffionsauftrag ihres Berrn (v. 8) zu erfullen beginnen, indem zu Berufalem Die judenchriftliche Urgemeinde begründet wird (Rap. 2); wie sie aber sofort in Konflift mit ber ungläubigen Hierarchie gerathen (Rap. 3-5), bis das Anfangs ber Gemeinde gunftige Bolt, durch das Auftreten des Stephanus ungeftimmt, biefen ermordet und zur Berfolgung ber Gemeinde übergeht (Rap. 6-8, 1). Nicht nach menschlichem Rath und Willfür, sondern in Folge ber badurch bewirften Zerftreuung beginnt im zweiten Theile die weitere Ausbreitung des Chriftenthums nach dem 1, 8 aufgestellten Programm (8, 1-4). Die Befehrung Samarias, die v. 17 ausdrücklich die apostolische Sanktion erhält, und die erste Proselhtentaufe, die durch wunderbare göttliche Fügung (v. 26. 29) herbeigeführt wird, bilben gleichsam den Uebergang zu der nun in Aussicht ftehenden Beidenbefehrung. Durch eine Rette wunderbarer Beranftaltungen Gottes wird Betrus zur erften Beidentaufe veranlaßt, die er in Jerufalem als eine fichtlich von Gott gewollte vertheidigt (9, 32 bis 11, 18), und dann die erfte heidendriftliche Gemeinde gu Antiochien ebenfalls ohne vorbedachten Plan durch die Fügung der Umftande unter Gottes Beiftand gegründet (11, 20 f.). Aber erft nachdem die Metropole

<sup>4)</sup> In diesem Sinne hat er mit besonderer Borsiebe und in einer über die aus seinen eigenen Angaben konstatirte geschichtliche Wirklichkeit (§. 41, b) weit hinausgehenden Ueberschätzung die Gütergemeinschaft der ersten Christen geschildert (Act. 2, 44 f. 4, 32 bis 35) und auch sonst das Almosengeben als etwas besonders Rühmenswerthes hervorgehoben (9, 36, 10, 2). Zu der im Folgenden besprochenen asketischen Richtung des Lucas vgl. noch die lobende Hervorhebung der langen Wittwenschaft der Prophetin Anna (Luc. 2, 36 f.), die aber ihr Seitenstück in der Erhaltung des Spruches von dem edvovyilselv kautde die the Paschkeiav (Matth. 19, 12) hat.

des Judenthums mit dem Blute eines der Zwölfapoftel fich befleckt hat, und Betrus nur durch ein Gotteswunder bem gleichen Schickfal entgangen ift (Rap. 12), erfolgt auf göttliche Weisung (13, 2) von Antiochien aus die erste Abordnung des Barnabas und Saulus in die Beidenländer 5); und auch auf ihrer Missionsreise (Kap. 13 f.) wird das Evangelium zuerst den Diasporajuden angeboten und erft, nachdem diese es verworfen haben. ben Beiden gebracht (13, 46 f.). Durch die Erfolge dieser Miffion wird bie Frage wegen der Stellung der Heidenchriften zum Gesetze angeregt und auf dem Apostelkonzil zu Jerusalem zu Gunsten der Gestzesfreiheit der Beidenkirche entschieden (Rap. 15). Damit ift der gottgewollte, durch ben Unglauben der Juden veranlagte Uebergang des Evangeliums von den Juden zu den Seiden nach allen Seiten bin angebahnt; und nun zeigt ber dritte Theil, wie die paulinische Beidenmission, wiederum auf göttliche Weisung (16, 6-10), von Asien nach Europa überging, verweilt bei der Gründung der paulinischen Sauptgemeinden zu Philippi, Theffalonich und Rorinth (Rap. 16-18) und schildert des Apostels Wirksamkeit in Ephesus (Rap. 19), sowie seinen feierlichen Abschied von seinem bisherigen Missionsgebiet (Rap. 20). Ausführlich verweilt die Erzählung bei der trot aller Ermahnungen dem Apostel vom Geifte aufgenöthigten Reise nach Jerusalem (Rap. 21), wodurch die von ihm längst erfannte (19, 21) und ihm göttlich bestätigte (23, 11) Nothwendigkeit, nach Rom zu kommen, in einer aller menschlichen Erwartung widersprechenden Beise durch eine Reihe munderbarer göttlicher Fügungen und Errettungen verwirklicht wird (Kap. 22-28), und schlieft mit der Predigt des Apostels in Rom während seiner zweijährigen Gefangenschaft (28, 30 f.). Es ist also ber von Gott gelenkte Siegeslauf des Evangeliums durch die Beidenwelt bis zu feiner Begründung in der Welthauptstadt, welcher hier dargestellt wird, und mit ihm der Entwicklungsgang ber Kirche von ben Juden zu den Beiden, von Berufalem nach Rom.

d) Ist somit die ganze Apostelgeschichte eine Apologie für den Entwicklungsgang des Christenthums im Sinne von §. 114, b, so mußte namentlich der dritte Theil zu einer Apologie dessen werden, der der hauptsächlichste Träger dieser Entwicklung in ihrem entscheidenden Wendepunkte war. Daß der Heidenapostel für seine Person nicht, wie man von jüdischer und judenchristlicher Seite behauptete, ein Feind des väterlichen Gesetes war, wird aus seinen Festbesuchen und Festseiern (20, 6. 16. 24, 11), aus seinem Gelübbe und Nasiräat (18, 18. 21, 26), aus der Beschneidung des Timotheus (16, 3) und aus seinen Vertheidigungsreden, in denen er sich überall als einen frommen, dem Glauben und der Hoffnung der Väter treuen Fraesiten darstellt (23, 1. 6. 24, 14 f.

<sup>5)</sup> Schon Kap. 2 ift in der Auffassung des Sprachenwunders am Pfingstseste die universalistische Bestimmung des Evangeliums vorangedeutet; schon Kap. 9 ist die Beschrung des Saulus, dessen Name bedeutungsvoll am Eingang des Theiles auftaucht (8, 1. 3; vgl. 7, 58), und seine Berufung zum Heidenapostel erzählt (9, 15; vgl. 22, 15. 21. 26, 16 f.), als welcher er in Antiochien die eigentliche Stätte seiner Wirksamseit sindet (11, 21—26) und auf dieser Reise bald den Vorrang von Barnabas erlangt, nachdem er den Namen Paulus angenommen hat (vgl. 13, 13).

26, 5—7. 28, 20), erwiesen (vgl. §. 87,b); daß er die Prärogative seines Volkes nicht verleugnet hat, aus der Art, wie er sich stets zuerst an die Juden mit seiner Verkündigung wendet (16, 13. 17, 2. 10; vgl. 9, 22. 29) und erst, wenn diese dieselbe verwersen, zu den Heiden geht (18, 6 f. 19, 8 f. 28, 24—28; vgl. 13, 45—47). Gegenüber denen aber, welche die Urgemeinde gegen ihn aufreizten (21, 21), wird gesslissentlich hervorgehoben, wie er mit hervorragenden Männern derselben, wie Ananias und Barnadas, Marcus und Silas, ja mit Jacobus, dem Bruder des Hern, in vielsacher Beziehung und freundsichstem Vernehmen gestanden habe. Daß der Versassentlichen Interese der April volleisten der in diesem apologetischen Besstreben oder in einem konziliatorischen Interesse den Petrus pausinistrt und den Paulus judaisirt habe (vgl. Baur, S. 331—333), ist gänzlich unbegründet.

#### §. 138. Chriftologifces, Eschatologifces, Angelologifces.

Daß die Darstellung des Lebens Zesu in unseren Evangelien von einer ausgebildeten Borstellung über das höhere Wesen Zesu beeinflußt sei, läßt sich nicht nachweisen; höchstens zeigt sich die Neigung, das Wunderbare im Leben Zesu sinnenfälliger aufzusassen. Dies gilt insbesondere von der Auffassung des Auserstehungsleibes Zesu und seiner Himmelsahrt bei Lucas, während in Betreff der übernatürlichen Empfängniß sich im Gesichtsfreise der Evangelisten kein ausreichendes Motiv zeigt, das ihre Erdichtung erklären könnte. Die Fassung der Wiederkunstsweissaung modisizirt sich selbstverständlich nach der Zeitstellung der Evangelisten. angelologische und dämonologische Borstellungen. a)

a) Die naheliegende Vermuthung, daß die in Folge der Erhöhung des Messias der Gemeinde aufgegangenen Anschauungen über die Person Sesu auf die Darstellung seines geschichtlichen Lebens in unseren Evangelien alterirend eingewirkt haben, bewährt sich bei näherer Untersuchung nicht. Gerade Lucas, der allein den Namen des erhöhten Christus ( $\delta$  xiquos) antizipirend während seines irdischen Lebens gebraucht (7, 13 und noch neun Mal), 1) läßt ihn in echt menschlicher Weise sich entwickeln (2, 40. 52)

<sup>1)</sup> Ebenso geschicht es im unechten Schlusse des Marcusevangesiums (16, 19 f.) und ähnlich schon im Hebräerbrief (§. 118, a). In der Apostelgeschichte, wo es sich um das Wirken des erhöhten Christus handelt, ist der Name δ χόριος, der übrigens sehr häusig auch, wie in den Citaten, von Gott selbst gebraucht wird (3. B. 7, 33. 10, 33), natürlich ganz an seiner Stelle, steht aber nie ohne Artikel. Sonst wird in den Reden der Acta noch ganz wie in der Erzählung der Evangelien vorherrschend der Name Insode gebraucht (vgl. §. 118, a. Ann. 1), einige vierzig Mal, verhältnismäßig also viel häusiger als dei Paulus (§. 76, a. Ann. 1. 100, c. Ann. 7), häusig mit δ χόριος verdunden (16, 31. 19, 5. 13. 17. 20, 24. 35. 21, 13; vgl. §. 134, a. Ann. 1). Fast nur in feierlicher Namensbezeichnung steht Insode Xersoc (10, 48. 16, 18), auch mit vorausgeschicken δ χόριος oder δ χόρ. ήμων (11, 17. 28, 31; vgl. 15, 26). Der

und auch nach dem Siege über den Teufel in der Wifte von bemfelben mährend seines Lebens versucht werden (4, 13. 22, 28).2) Auch ber ebenfalls vielfach geltend gemachte Berdacht, daß die lleberlieferung die Bunderthätigkeit Jefu immer glanzender ausgemalt, die ihm beigelegten Macht= thaten immer höher gefteigert habe, bewährt fich, soweit wir die Entwicklung berfelben quellenmäßig verfolgen können, nicht, ba bereits die alteste uns bekannte Form der lieberlieferung die auffallendsten Machtthaten berichtete (S. 18, b).3) Gelbst die jungeren Evangelien sind weit entfernt, Jefu gott= liche Allmacht beizulegen. Auch fie führen die Bunder, wie die altefte Ueberlieferung, gurud auf die Gottesmacht (bes Geiftes), die in folden Augenblicken auf ihn herab kam (Luc. 5, 17), oder auf die göttliche Wunder= bulfe, die ihm zu Theil ward (Matth. 15, 31. Luc. 9, 43. 17, 15. 18). Erst der nach der Auferstehung erscheinende (erhöhte) Christus legt sich göttliche Allmacht und Allgegenwart bei (Matth. 28, 18. 20) und wird angebetet (v. 9. 17). Dagegen zeigt sich bereits die jeder Ueberlieferung eigene Neigung, das plastisch Dargestellte auch als sinnenfällig geschehen ju betrachten. Bahrend in der altesten Ueberlieferung wohl nur im Geficht des Täufers das Herabsteigen des Geistes mit dem Herabschweben der Taube verglichen wurde (vgl. Matth. 3, 16), erscheint schon bei Marcus ber Geist selbst als Taube (1, 10) und zwar mahrscheinlich, wie Luc. 3, 22 erklärend hinzufügt, in sinnenfälliger Taubengestalt; was aber bei Marcus noch ein Gesicht Jesu ist, erscheint bei Lucas bereits ganz als objektiver Hergang (v. 21).4) Auch die Verklärung Jesu mar in der ältesten Ueber-

Name & Xpistos fommt auch in den späteren Theilen der Acta, wie §. 41, a. Anm. 1. nur avellativisch vor (9, 22, 17, 3, 18, 5, 28, 26, 23). Gang ifolirt fteht 24, 24; Χριστός Ίτησους. — 2) Wenn selbst Matth. 24, 36 das odde δ vióς aus Marc. 13, 32 fehlt, was tertfritisch gang unwahrscheinlich ift, so wird es doch der Sache nach durch das hinzugefügte wovog erfett. Erft Lucas icheint wirklich daran Anftoß genommen zu haben und bringt den Ausspruch Uct. 1, 7 in einer Fassung, in welcher er sich darauf beidranft, ben Jungern bas Wiffen von Beit und Stunde ju verfagen. Bei ihm wird auch eine Erzählung des Marcus, die ursprünglich gar nicht darauf angelegt war, als Brobe eines munderbaren Borbermiffens Jeju gefaßt (Luc. 19, 32; vgl. m. Marcusevang., S. 367); und in ähnlichem Ginne icheint Matthäus einen anigmatischen Ausfpruch Jesu aufgefaßt zu haben 17, 27). — 3) Rur neue Borstellungen über bie Bermittlung feiner Bunderthätigfeit dringen ein. Marc. 5, 30 wird die Beilung des blutfluffigen Beibes auf eine von Jeju ausftromende magifche Bundertraft gurudgeführt, von der die alteste Form der Ergahlung (§. 29, c) nichts wußte; das Berftummen bes Seefturms, wie die Auferwedung des Mägdleins erfolgt bei Marcus auf ein ausdrudliches Machtwort Jesu (4, 39. 5, 41; vgl. auch Luc. 7, 14), und Lucas läßt Jesum das Fieber bedräuen (4, 39). Wenn man das Zerreißen des Tempelvorhanges (Marc. 15, 38; vgl. §. 136, a), die Errettung des selbstvermessenn Petrus aus dem im Seefturm ihm brobenden Untergange (Matth. 14, 28-31), die durch den Tod Christi vermittelte Deffnung der Gräber (27, 52 f.) und ähnliche Züge der evangelischen Erzählung aus fritischen Grunden nicht als geschichtlich anseben zu können glaubt, so liegt in denfelben nicht eine tendentioje Steigerung des Bunderbaren im Leben Jesu, sondern eine in der Ueberlieferung vollzogene Umsetzung idealer Gedanken in reale Geschichte. -4) Dabei ift freilich zu beachten, daß auch die alteste Ueberlieferung unzweifelhaft einen folden als jenem Gefichte ju Grunde liegend voraussette (vgl. §. 18, a). Schon bie ältefte Berkundigung weiß von einer Salbung des Meffias mit dem Geifte (§. 38, b); und es ift baber gewiß irrig, bas Taufwunder mit Baur, S. 301 als eine Erbichtung

lieferung, deren ursprünglichste Form uns noch 2 Petr. 1, 16-18 erhalten ift (vgl. §. 127,b), sicher ein Gesicht der Apostel, das aber bereits bei Marcus (9, 2) als veranlagt gedacht wird durch eine wirkliche Bermandlung der irdischen Leiblichkeit Jesu in die himmlische Lichtgestalt, in melder man den wiederkehrenden Messias zu schauen hoffte.

b) Wenn in dem jüngsten unserer drei Evangelien dem Auferstehungs= leibe Christi ausdrücklich irdische Materialität (σάρχ. χ. οστέα) bei= gelegt wird (Luc. 24, 39), und ber Auferstandene mit seinen Jüngern ift (v. 42 f.), so ift hier die Realität der Leiblichkeit Jesu nach der Auferstehung in einer den sonstigen Judizien widersprechenden Weise als eine mit seiner früheren identische gedacht. Die Folge davon war nothwendig, daß die Periode, in welcher Chriftus noch den Jungern erschien, schärfer von der gesondert wurde, in welcher er bereits bleibend zur Rechten Gottes entrückt war und diese irdische Leiblichkeit nicht mehr an sich trug. 5) Erst in den beiden jüngeren Evangelien wird auch der wunderbaren Erzeugung Jesu gedacht. Obwohl aber Matth. 1, 22 f. darin eine Erfüllung der Weiffagung Jes. 7, 14 gefunden wird, so kann sie doch weder zum Erweis diefer Erfüllung erdichtet sein (Benschlag, S. 474 f.), da eine vorchriftliche Deutung jener Stelle auf die jungfräuliche Geburt des Meffias fich nicht erweisen läßt, noch tommt sie um dieser Erfüllung willen zur Sprache, ba umgefehrt im Zusammenhange aller Nachdruck darauf liegt, wie der von der Jungfrau Geborene doch als legitimer Erbe des davidischen Königshauses betrachtet werden konnte. Die Darftelliting des Evangeliften fett baher sicher diese Thatsache bereits als eine überlieferte voraus; und die Evangelien zeigen nirgends eine Spur bavon, daß ein übermenschlicher Charafter diefes Beibgeborenen badurch konstatirt werden foll. 6) So

der Ueberlieferung anzusehen. Daß bereits in der altesten Quelle das Auftreten des Teufels und ber Engel in der Berfudjungsgeschichte als ein leibhaftiges bargeftellt mar, wie im ersten Evangelium, ift schon nach Lucas sehr unwahrscheinlich. Gewiß ift nur, daß beide Ergabler bereits das Fasten Jesu in der Bufte, das ohne Zweifel ein durch bie Situation bedingtes relatives war, als ein absolutes auffaffen (Matth. 4, 2. Luc. 4, 2).

<sup>5)</sup> Beder Betrus (§. 39, b. 50, a) noch Paulus (§. 78, a. Aum. 2) machen einen folden Unterschied; in der Luc, 24, 26 benutten Quelle felbst folgt bie Erhöhung gur Herrlichkeit noch unmittelbar auf das Todesleiden, und Matth. 28, 17 f. erscheint der jur göttlichen Berrlichteit Erhöhte seinen Aposteln. Dagegen ift die Beit der Erscheinungen Act. 1, 3 bereits nach Tagen bestimmt, und an den letzten Abschied Jesu eine sumenfällige Erhebung zum himmel angereiht, die freitich mit dem Gebeimniß der ihn verhüllenden Wolfe bedeckt wird (v. 9), während noch Luc. 24, 51 nach dem beglaubigten Texte fein lettes Berfdminden fein anderes ift, als bei ben fonftigen Erscheinungen des Auferstandenen (vgl. v. 31). Marc. 16, 19 aber ift, wie das hingugefügte Gigen zur Rechten Gottes zeigt, eine bogmatifche Aussage und feine Geschichtserzählung. — 6) Benschlag, S. 475 f. hebt zwar wieder mit Rachdruck hervor, wie sich die Borftellung, bag ber Beift nicht nur nachträglich über ihn gefommen fein fonne, fondern das Pringip feines Personenlebens gewesen fein muffe, daß bei der Entstehung diefes anderen Adam die natürliche Menschheit sich nur mütterlich verhalten konnte, darin ausgeprägt habe, hat aber eine Spur folder Reflexionen im Borftellungsfreise der Evangelisten nicht nadhgewiesen. Wenn die gottgewirfte Empfängniß der Maria auf den heiligen Beift gurud's geführt wird (Matth. 1, 20. Luc. 1, 35), fo ift diefer lediglich, wie bei ben Bunbern

bleibt für die biblische Theologie, welche die Geschichtlichkeit dieser Ueberlieserung nicht zu untersuchen hat, nur übrig zu konstatiren, daß in dem Borstellungskreise, in welchem dieselbe auftaucht, kein Anhaltspunkt vorliegt, um ihre Entstehung aus gegebenen Borstellungen zu erklären. Bgl. m.

Leben Jesu, Buch II, Kap. 2.

c) Jemehr sich das Hauptinteresse bieser Zeit um die Frage nach der Parufie Christi konzentrirte, desto mehr mußte in der Fassung der Parufiereden fich ausprägen, was die Zeichen der Zeit der Gemeinde gur Deutung und Raberbestimmung der Beissagung Jesu an die hand gaben. Das Marcusevangelium, das auch fonft gern auf die Berfolgungen binweift, auf welche die Junger Jeju gefaßt fein muffen (10, 30; vgl. 4, 17), hat dieselben bereits unter den Vorboten der Parufie aufgezählt (13, 9-13) und gang in Anlehnung an die Apokalypfe (§. 130,c) die unerhörten Drangfale, welche Zejus nach der altesten lleberlieferung über das judifche Bolt fommen fab (§. 33,b), auf diefe Trübfale der Gläubigen überhaupt bezogen (v. 19 f.; vgl. auch §. 30, d. Ann. 1). Die Katastrophe in Judaa, auf welche nach jener die Parufie fofort folgen follte, fteht nun, gang wie in der Apotalypie, am Beginne der letten großen Trubfalszeit für die Gemeinde, welcher die Parufie ein Ende macht (v. 24). Zwar follte vorher das Evangelium allen Bölfern verfündigt fein (v. 10); aber Rom. 1, 8 zeigt, wie nabe ichon vor einem Decennium diefes Ziel nach den ungeahnten Erfolgen der paulinischen Miffion erscheinen konnte. Der erfte Evangelift hatte bereits in den Flammen Jerusalems bas Gericht über die Feinde bes Messias gesehen (Matth. 22, 7); er mußte zu den von Chrifto geweissagten Gefahren, welche die Chriften zum Abfall versuchen würden, den heidenchriftlichen Untinomismus mit seiner Pfeudoprophetie (§. 136, c. Unm. 6) rechnen (24, 11 f.) und fonnte v. 30 auf das Apot. 1, 7 geweiffagte Zeichen der fichtbaren Erscheinung bes Menschenjohnes hinweisen. Er hoffte diese Wiederfunft, für die er bereits den apostolischen Terminus παρουσία gebraucht (v. 3. 37. 39), so nabe, daß Die Flucht ber Apostel aus Paläftina nicht vollendet fein follte, ehe ber Erretter tomme (10, 23). Auch Lucas hatte bereits Jerufalem von Feinden umzingelt, belagert und verwüftet gesehen (19, 43 f. 21, 20; vgl. 23, 28-31); aber es war nicht unmittelbar barauf bie Bieberfunft eingetreten, sondern es waren die Zeiten der Heidenherrschaft über Israel gefolgt, die Apok. 11, 2 geweiffagt waren (21, 24), beren Ende aber gerade jest die Zeichen der Zeit verfündeten (v. 28). Er hatte auch bereits

Christi, als die wirksame Gotteskraft (δύναμις δήίστου) gedacht, die das Wunder vollbrachte, keineswegs aber, wie Baur, S. 200 meint, als das immanente, den innersten Mittelpunkt der Persönlichkeit Jesu bildende Prinzip vorgestellt. Wenn Luc. 1, 35 aus dieser vom heiligen Geiste gewirkten Geburt nicht nur die Gottgeweihtheit des Geborenen (τὸ γεννώμενον ἄγιον), sondern auch der Würdename des νίὸς δεοδ abgeleitet wird, so scheint Lucas allerdings hier (vielleicht auch 3, 38, wo das τοδ δεοδ — und darum auch alle vorausgehenden Genitive — nur von dem νίδι in v. 23 abhängen kann) diesen Namen, den er sonst ganz in seinem messianischen Sinne jaßt, auf die wunderdare Zeugung durch Gott zu beziehen. Aber gerade diese ganz isolirte Deutung desselben zeigt, daß auch ihm diese Thatsache als gegebene vorlag und nicht erst aus dem Namen gesolgert wurde.

Christenversolgungen gesehen, die früher als die §. 33, b geweissagten Wehen der letzten Zeit eingetroffen waren (v. 12: πρὸ δὲ τούτων); aber er konnte, wie die Apokalppse (§. 130,c), den Gläudigen die Bewahrung in den letzten Drangsalen verkündigen (v. 18 f.). Der erste Evangelist liedt es, so wie Lucas (12, 8 f.), Christus selbst als den Weltrichter aufstreten zu lassen (7, 22 f. 16, 27. 19, 28. 25, 31), und hat v. 32 (vgl. §. 33, c) eine Lehrede Christi zu einer Weltgerichtszene umgestaltet (vgl. §. 33, c. Anm. 6. 136, d. Anm. 7). Beide bezeichnen auch das vollendete Reich als das Reich Christi (Luc. 22, 29 f. 23, 42. Watth. 13, 41. 16, 28. 20, 21; vgl. §. 110, b. 129, d), letzterer besonders gern als das Himmelreich. In the welchen, wie in der Apokalppse (§. 132, c), das Hochzeitssest des Messias (22, 2 f.), dei welchem die Gläudigen zur Freude ihres Herre eingehen (25, 21. 23) und nach Dan. 12, 3 in der himmlischen Herrlichseit leuchten werden, wie die Sonne (13, 43).

d) Im Marcusevangelium erscheint der Gottesbote, welcher den Frauen am Grabe die Auferstehung verkündet, als ein Jüngling in weißem Kleide (16, 5). 10) Im ersten Evangelium dagegen erscheint der äppelog

<sup>7)</sup> In der Stelle, wo Marcus von der im Gericht eintretenden Bergeltung, welche in der Umfehrung der menichlichen Schicfale ihre Mequivalen; bewährt (10, 31; vgl. §. 32, b), die ichon gegenwärtige unterscheibet, in welcher der Chrift vollen Erfat für bie um Chrifti willen aufgegebenen Guter empfängt, bezeichnet er, wie Raulus (§. 67, a), die beiden Weltalter als 6 xaipos obros und 6 alwo 6 epyopevos (vgl. Matth. 12, 32: οδτος δ αἰών — ό μελλων; εμε. 20, 34 f.: οδτος — ἐχείνος; υgί. ἡ ἡμέρα ἐχείνη: 10, 12. Matth. 7, 22). Das dieffeitige beißt auch der alw ichlechthin und ift charafterifirt durch die irdischen Sorgen (Marc. 4, 19), wie bei Lucas durch den Beltfinn (16, 8: viol rod alwos robrov) und das irdifch finnliche Leben (20, 34). Im erften Evangelium wird bie biefem Beltalter angehörige Menfcheit bereits gang in paulinischer Beise als 6 x60mos bezeichnet (5, 14, 13, 38, 18, 7; vgl. Luc. 12, 30. Die Grengscheide beider Weltalter bilbet bei ihm die Wiederfunft Chrifti jum Gericht, melde an ber συντέλεια τοῦ αἰῶνος (13, 39 f. 49. 24, 3. 28, 20) erfolgt, und die παλιγγενεσία (19, 28), womit wohl die Weltumwandlung (§. 132, c) gemeint ist. — 8) Dieser nur bem erften Evangelium eigene Ausbrud fammt nicht aus Dan. 2. 44 (Benfchlag, S. 469) und fann weder ein Herabsommen bes Reiches vom himmel bezeichnen, noch ein Reich himmisscher Rräfte und Ordnungen, sondern involvirt die Borfiellung, daß bas vollendete Gottesreich erft im himmel fich verwirklicht, und ift bon bem Evangeliften gewählt, weil mit dem Falle Jerufalems die hoffnung auf eine irdifdje Bollendung der Theofratie in Igrael gefchwunden war (vgl. m. Matthausev. 6. 39. 102). Wenn ber Evangelift diefen Ausdrud auch da dem in ber altesten Ueberlieferung gebräuchlichen (ή βασιλεία του θεου) substituirt hat, wo nicht das jenseitige Reich gemeint ift (vgl. 5, 3. 10. 19. 11, 11. 13, 11. 24. 31. 33), so erklart sich das baraus, baß fur bie ibeale Betrachtung in dem bereits gegebenen Beil immer ichon bie badurd verbiirgte heilsvollendung als gegenwärtig gedacht wird (vgl. §. 117, d). -9) Dem gegenüber liebt es ber Evangelift, das Schickfal der Gottlosen im Anschluß an die älteste Ueberlieferung (§. 34, d) als die außerhalb des Gottesreiches herrschende Finsterniß ber Unseligfeit darzustellen, Die mit Beulen und Zähnefnirschen empfunden wird (22, 13, 25, 30; vgl. 13, 42, 50, 24, 51). Was dort als Feuerhölfe bezeichnet ward, erscheint hier mit einer Reminisceng an den Feuersee der Apotalppse (§. 132, b) als Feuerofen (13, 43, 50; vgl. Dan. 3, 6) und bei Marc. 9, 43-48 als unauslöschliches Feuer (vgl. Jef. 66, 24).

<sup>10)</sup> In der Parallele bei Lucas, bei dem der Vorgang als eine Engelvision bezeichnet wird (24, 23), sind es zwei Männer in strahlenden Kleidern, die plötzlich er-

xvolov, welcher mittelft eines Erdbebens das Grab öffnet und die Auferstehung verfündet (28, 2. 5), in der göttlichen dosa (val. Luc. 2, 9. Act. 12, 7), so dag er leuchtend aussieht wie ein Blit und sein Gewand weiß wie Schnee (v. 3). Ein folcher Gottesbote vermittelt auch die Gottesoffenbarungen in ber Rindheitsgeschichte und zwar fo, bag er im Traume erscheint (1, 20. 24. 2, 13. 19; vgl. v. 12. 22). 11) Im Marcusevangelium werden die Engel, in beren Geleit Chriftus wieder= fommt, als heilige bezeichnet (8, 38; vgl. Luc. 9, 26. Act. 10, 22), wie bei Betrus (g. 127, d. Anm. 7); und im erften Evangelium bienen fie als Gehülfen bei der Bollstreckung des messianischen Gerichts (13, 39. 41. 49), wie in der Apotalopfe (§. 133, b). 12) Die Vorstellung von ben Schutzengeln, die wir dort fanden, erscheint Act. 12, 15 auf einzelne Personen ausgedehnt, und zwar fo, daß der Schutzengel seinem Schützling ähnlich gedacht wird. Nach Matth. 18, 10 werden die Schutzengel ber Rinder aus den Thronengeln genommen. Den Satan läßt Lucas, nachbem er in der Bufte von Zesu gewichen (4, 13), in den Judas fahren und ihn, offenbar um Jejum durch Leiden zu versuchen, zum Berrath ver= leiten (22, 3), wie den Ananias zur Lüge (Act. 5, 3; vgl. 13, 10: vie diaBolov). Weil die Herrichaft des Satan die Anechtung unter die verderbenbringende Gunde mit fich führt, erscheint 26, 18 die Errettung aus seiner Macht als die grundlegende Heilsthat (vgl. §. 104, b). 13)

scheinen und den Unwesenden scheue Ehrfurcht einflößen, so daß fie das Angeficht gur Erbe neigen (v. 4 f.), wie Uct. 1, 10. 10, 30 die Engel als Männer in weißen oder glangenden Rleidern ericheinen. Wenn 6, 15 das Ungeficht bes Stephanus ericheint wie ein Engelangesicht, so folgt baraus, daß dieses nach menschlicher Unalogie, aber von himmlischem Glanze verklart gedacht ift. Wenn 27, 23 bem Paulus ein Gottesengel in ber Nacht ericheint, fo burfte bies als eine Traumericheinung gebacht fein. Die Erscheinung eines Engels vom himmel, der ben betenden Jesus in Gethsemane ftartt (Luc. 22, 43), ift fritisch unficher. In ber Rebe des Stephanus rebet Jehova felbst durch einen Engel mit Moses im feurigen Busche (Act. 7, 30. 35. 38). — 11) Ein folder ift es auch, welcher in einer ber von Lucas in der Apostelgeschichte benutsten Quellen die Gottesbotschaft an Philippus bringt (8, 26), den Petrus aus dem Gefängniß befreit (12, 7-11; vgl. 5, 19) und den herodes mit tödtlicher Krankheit ichlägt (12, 23). Dagegen wird ber Engel bes herrn, welcher in der Kindheitsgeschichte bei Lucas die Gottesoffenbarungen vermittelt, ausdrücklich als einer der fieben Thronengel (§. 133, b. Unm. 3), Namens Gabriel (Dan. 8, 16. 9, 21), bezeichnet (1, 19. 26), mahrend er 2, 13. 15 mit der Menge des himmlischen heeres, welche die Geburt bes Meffias durch ihren Lobgefang feiert, unter die Rategorie der appelor überhaupt Busammengefaßt wird. — 12) Aehnlich erscheinen fie Luc. 12, 8 f. in der Umgebung Chrifti bei feiner richterlichen Funktion, 15, 10 als Theilnehmer an der Freude Gottes über den buffertigen Gunder. Eigenthumlich ift auch die Borftellung, wonach Engel die verftorbenen Frommen in Abrahams Schoof tragen (16, 22). — 13) Schon Marcus deutete die Bogel des himmels im Gleichniß (Matth. 13, 4) allegorifirend vom Satan, der die reichsgründende Thätigkeit Jesu ju hindern sucht (Marc. 4, 15; pal. Matth. 13, 19; δ πονηρός); und der erste Evangelist hat in das Gleichniß vom Unfraut ben exteos eingeführt (v. 25. 28), um ihn als den Urheber ber Einmischung bes Bofen ins Gottesreich auf den Teufel deuten zu konnen (v. 38 f.: δ διάβολος = δ πονηρός; vgl. §. 104, b. Unm. 4). In der späteren Gestalt der lleberlieferung zeigt fich die Reigung, auch folche Krantheiten auf bamonischen Ursprung gurudguführen, Die nach der alteren Auffaffung nicht damonischer Art waren, wie die Epilepfie des

Obwohl Lucas Pauliner sein will, so hat er doch die Rechtsertigungslehre des Paulus schwerlich in ihrer prinzipiellen Bedeutung aufgefaßt. a)
Zwar liebt er es, den Glauben als die Heilsbedingung hervorzuheben;
doch erscheint derselbe verhältnißmäßig selten als das Heilsvertrauen im
spezifisch paulinischen Sinne. b) Auch seine Art, von der Gnade und der
zukünstigen Errettung zu handeln, erinnert vielsach an Paulinisches, ohne
daß irgendwo die paulinische Lehrsorm scharf und ausschließlich hervorträte. c) So stark er die Wirksamkeit des Geistes betont, so erscheint
derselbe doch nur als Prinzip der evangelischen Verkündigung und der
Gemeindeleitung, der Geistesgaben und der Weissgaung, nicht aber in
spezifisch paulinischem Sinne als Prinzip des neuen Lebens. d)

a) Daß Lucas Pauliner ift und sein will, beweist er, abgesehen davon, daß es aus dem ganzen Plane der Apostelgeschichte (g. 137, c. d) hervorgeht, badurch, daß er in seinem Abendmahlsbericht den paulinischen (1 Kor. 11) unverkennbar mit dem des Marcusevangeliums fombinirt (Ev. 22, 19 f.). Echt paulinisch ist die Vorliebe, mit welcher er Parabeln aufnimmt, welche die Sünderliebe Gottes (Ev. 15) und die Berdienst= lofigkeit des Menschen darstellen (17, 7—10), oder Erzählungen, wie die Begnadigung des buffertigen Miffethaters (23, 39-43) und die Bevorzugung des heilsbegierigen Sovens vor dem Sichmühen im Werkdienst (10, 38-42). Ueberhaupt aber gehört hierher die Art, wie er die Bergebung ber Sünden als das spezifische Heilsgut hervorhebt (Act. 13, 38. 22, 16. 26, 18; vgl. 10, 43. Ev. 1, 77. 4, 19. 7, 47 f. 24, 47). Dennoch ift die 16, 15 verworfene Selbstrechtfertigung nicht die von Paulus bekämpfte Eigengerechtigkeit, sondern die Erwerbung des Ruhmes ber Gerechtigkeit vor Menschen durch scheinheilige Werke: und wenn auch echt paulinisch die Erhörung des Gebetes um Begnadigung des Sünders als Rechtfertigung bezeichnet wird (18, 14), so zeigt doch der Verfasser burch seinen aus der Parabel 14, 11 entnommenen Zusatz, daß er die buffertige Selbstdemuthigung im Gegensatz zur tugenoftolzen Selbsterhebung des Pharifaers (18, 9) als Grund dieser Rechtfertigung ansieht und nicht bas Bertrauen auf die Gnade Gottes. Un der einzigen Stelle aber, wo Lucas den Apostel seine Rechtfertigungslehre recht geflissentlich verkundigen läßt (Act. 13, 39), ist zwar die Rechtfertigung echt paulinisch mit der

Knaben Marc. 9, 17 (vgl. Matth. 17, 15) und die paralytische Verkrümmung Luc. 13, 11 (vgl. v. 13 und dazu §. 23, a); ja 4, 39 scheint die Macht der Krankheit überhaupt wie etwas Dämonisches gedacht zu sein. Die aus den Menschen vertriebenen Dämonen kommen nach 8, 31 in den Abhssius (vgl. §. 133, d. Anm. 9). Die Vessesseit wird nach Analogie des Geistesbesites als ein έχειν πνεδμα ακάθαρτον (Marc. 3, 30; vgl. Luc. 8, 27. 4, 33: έχων πνεδμα δαιμονίου ακαθάρτου) oder elvat έν πνεδματι ακαθάρτω (Marc. 1, 23. 5, 2; vgl. 12, 36) vorgesiellt. Auch in der Apostelgeschichte kommen die πνεδματα ακάθαρτα vor (5, 16. 8, 7; vgl. 19, 12—16: πνεδματα πονηρά), insbesondere ein πνεδμα πόθων (16, 16. 18).

durch Christum beschafften Sündenvergebung (v. 38) identisch gesett; aber ganz unpaulinisch nur als Supplement der im Gesetz möglichen gedacht,

die nach dem Kontext als theilweise Entsündigung erscheint. 1)

b) In einem Zujat zu der parallelen Marcusftelle macht Lucas 8, 12 f. den Glauben als das Mittel zur Errettung geltend; und ebenso fügt er 7, 50. 17, 19 bei Erzählungen, die uriprunglich eine andere Tendenz haben, das h nions vor vévouser ve hinzu. In der Apostelgeschichte erscheint gewöhnlich das Gläubiggewordensein (of niorevoavres: 2, 44, of πεπιστευχότες: 19, 18) oder der Glaube (14, 22. 16, 5) und das Gläubigsein (neorós: 10, 45. 16, 1) schlechthin als bas Rennzeichen der Christen, häufig aber in so engem Zusammenhange mit dem Hören des Wortes (13, 12. 48. 14, 1. 17, 11 f.), daß offenbar damit die zuversichtliche Ueberzeugung von der Bahrheit Dieses Bortes gemeint ift, in Folge berer man das Wort der Berfündigung, deren Inhalt die frohe Botschaft von Der Mejfianität Jeju oder dem Gottesreich ift, als Gotteswort annimmt (11, 1. 17, 11; vgl. Ev. 8, 13. Act. 8, 14 und dazu §. 40, c).2) Wird nun der Glaube auf den Inhalt des Wortes bezogen, jo ist er die Ueberzeugung von der Meffianität Jesu (17, 31; vgl. Ev. 18, 8. 22, 32. 24, 25), mit welcher fich dann freilich leicht bas Moment des Bertrauens auf ihn oder das von ihm gebrachte Beil verbindet.3). Gang paulinisch

<sup>1)</sup> Damit hängt es zusammen, das Lucas, abweichend von Paulus (§. 65, b), feinen Anstand nimmt, solche Stellen aus seinen judenchristlichen Duellen aufzunehmen, wo schou die vorchristliche Frömmigkeit als δικαιοσύνη bezeichnet wird (Ev. 1, 6. 2, 25. Act. 10, 22. 35); ja er selbst bezeichnet den Joseph von Arimathia als einen ävip ärzaddig nat δίκαιος (Ev. 23, 50). Andererseits freilich hat er die Stellen, wo in der apostolischen Duelle von den προφίζεαι και δίκαιοι des A. T. die Rede war, theils umgebildet (10, 24. 11, 47. 50 f.), theils weggelassen (vgl. Matth. 10, 41). Ueder die vermeintlichen Anstänge an paulinische Briefe vgl. Sinl. ins N. T. §. 48, 7 not. 1. §. 50, 6 not. 4.

<sup>2)</sup> So ift 24, 14. 26, 27 von bem Glauben an bas Schriftwort und an bie Propheten die Rede (vgl. 8, 12), wie Ev. 1, 20. 45 von bem Glauben an eine Gottesbotichaft; und Act. 9, 26. 13, 41 heißt nierebeid bie leberzeugung von der Wahrheit einer Thatsache. Das nentstedung t. dem (16, 34) ist wohl das lleberzeugtsein von der Bahrheit des ihm verfündigten Gotteswortes (v. 32), wie das Wort, das die Apostel verfündigen, ebenso wie das Bort Jesu im Evangelium (5, 1. 8. 11) gewöhnlich heißt (vgl. auch o doroz r. xupiou: Act. 15, 35 f.), wo es nicht als das Wort schlechthin (6 λόγος 6, 4, vgl. Ev. 1, 2), wie bei Baulus (§. 89, a), bezeichnet ift. Bu bem Bort der ATlichen Gottesoffenbarung (Act. 7, 38: λόγια) vgl. Rom. 3, 2. Dem Inhalt nach ist jenes Wort eine frohe Botschaft (εδαγγέλιον: Act. 15, 7. 20, 24), ein εδαγγελίζεσθαι (14, 7. 21. 15, 35) vom Gottesreich (8, 12, vgl. Ev. 8, 1. 9, 6) ober von Jesu (Act. 8, 35. 17, 18) als dem Herrn oder Messias (11, 20. 5, 42), ein unphosselv Jesu oder feiner Meffianität (8, 5. 9, 20. 19, 13, vgl. noch 17, 3. 18, 28). Da diefe bie Grundlage aller evangelischen Berfündigung ift, fo fann dieselbe auch bezeichnet werden als ein Reden ober Lehren auf Grund (ent: 4, 17 f. 5, 28. 40 ober ev: 9, 27 f.) feines Namens, ber ihn als den Meffias bezeichnet. - 3) Richt einmal Act. 13, 39 wird ber bie Rechtfertigung bedingende Glaube zu ber Berfon Jeju in Beziehung gefett. Wo dies geschieht, steht der Dativ (5, 14. 18, 8; vgl. 16, 15), oder eig c. Acc. (10, 43, 14, 23, 19, 4, 20, 21, 24, 24; vgl. Matth. 18, 6), und in diefer Faffung erscheint der Glaube 26, 18 als die Heilsbedingung. Aber nicht einmal in der Berbindung mit ent c. Acc. (9, 42. 11, 17. 16, 31. 22, 19) tritt das Moment des

ist das *vnaxovelv* vs níorel (6, 7; vgl. §. 82,d) und die Anrufung des Namens Christi (9, 14. 21. 22, 16; vgl. §. 76,b). Dagegen wird einmal wenigstens der Weg Gottes (18, 25 f.) oder der Weg schlechthin (9, 2. 19, 9. 23. 22, 4. 24, 14. 22), den das Christenthum lehrt, als Wandel in der Furcht des Herrn bezeichnet (9, 31), wodurch derselbe mit der vorchristlichen Frömmigkeit (10, 2. 22. 35. 13, 16. 26; vgl. Ev. 1, 50. 18, 2. 4. 23, 40) identisch gesetzt wird, wie häusig in den urapostolischen Schriften.

c) Bo die Gnade Gottes ben Inhalt der Beilsbotschaft ausmacht (Act. 14, 3. 20, 24. 32), ift fie offenbar echt paulinisch (§. 75, c) als Beilsprinzip gedacht; und ebenfo, wenn ermahnt wird, bei ber Gnade Gottes zu bleiben (13, 43), sofern dieselbe jeden Erfolg der Beilspredigt bedingt (11, 23) und ben Glauben wirft (18, 27).4) Doch fann es auch der Herr felbst sein, der hülfreich den Berkundigern des Evangeliums beifteht (18, 10) und so diejenigen zur Gemeinde 5) hinzuthut, welche seiner Borberbestimmung gemäß (§. 88) gerettet werden, weil fie jum ewigen Leben verordnet find (13, 48), indem er ihnen das Berg öffnet (16, 14). Wie der Ursprung, so ift aber auch die segensreiche Entwicklung des Chriftenlebens im Einzelnen wie in der Gemeinde (oixodouecobai: 9, 31. 20, 32; vgl. §. 92, b) von Gottes Gnadenwirfung abhängig und baher das Gebet zu ihm nothwendig. 6) Die Summe alles Heils ift auch bier die messianische Errettung (Ev. 8, 12. 19, 9 f. Act. 16, 30 f.), deren Mittler Chriftus ift (Ev. 2, 11. Act. 13, 23), und die schon Matth. 1, 21 als eine Errettung des Bolfes von feinen Gunden qualifizirt wird. Bgl. Act. 13, 26: ὁ λόγος τῆς σωτηρίας, 16, 17: ὁδὸς σωτηρίας; 2, 47:

zuversichtlichen Heilsvertrauens gang klar hervor. Bgl. noch 14, 9, wo nictis vom Bertrauen auf die zu erlangende Seilung fieht.

<sup>4)</sup> Die Gnade erscheint aber auch als Pringip der Gnadengaben, wie ber Beisheit und Bundermacht (6, 8. 7, 10), und jeder gur Berufserfüllung nothwendigen Begabung (14, 26, 15, 40). Das Wort xápispa kommt in der Apostelgeschichte gar nicht vor. Erinnert biefer Gebrauch ichon an den bei Betrus herrschenden (g. 45, b. Ann. 2), so findet fich bei Lucas auch das ATliche ebplonery xaper (7, 46; vgl. Ev. 1, 30); und im Zusammenhange damit fteht xápis von dem Bobigefallen, das jemand bei Gott und Menschen findet (Ev. 2, 40. 52. 4, 22; vgl. 6, 32-34). Act. 24, 27. 25, 3. 9 bezeichnet es eine menschliche Gunsterweifung. — 5) Das Wort exxlyvia fieht auch hier noch 5, 11. 8, 1. 3 und öfter von der Einzelgemeinde, nur 9, 31 in umfaffenderem Sinne. Bgl. 20, 28, wonach Gott fich die Gemeinde durch bas Blut Christi zu seinem Eigenthum erworben hat (ή έκκλησία του κυρίου). Fhre Gtieder find die, welche fich ju Gott (14, 15, 15, 19, 26, 18, 20) oder jum Berrn befehrt haben (9, 35. 11, 21), womit fie zu diesem hinzugethan find (v. 24). Sie heißen bald, wie in den Evangelien, padntal (6, 1 f., etwa dreißig Mal) seil. tob Appioo (9, 1), bald, wie in ben apostolischen Briefen, adelpoi (1, 15. 6, 3), etwa ebenfo oft, feltener οί άγιοι (9, 32. 41. 26, 10; vgl. 9, 13: οί άγιοι τοδ Χριστοδ; 20, 32. 26, 18: Ariaquevot). - 6) Bie Lucas besonders häufig hervorhebt, daß Chriftus betete (Ev. 3, 21. 5, 16. 6, 12. 9, 18. 28 f. 11, 1), und besonders reichlich seine Ermahnungen jum Gebete mittheilt (vgl. befonders 11, 5-8. 18, 1 ff. 21, 36), fo rühmt er aud an den Aposteln und ber Gemeinde ihren Gebetseifer (Act. 1, 14. 24. 2, 42. 4, 24, 31, 6, 4, 8, 15, 10, 9, 11, 5, 12, 5, 12, 16, 25, 20, 36, 21, 5, 22, 17; vgl. 10, 2.), zuweilen auch das damit verbundene Fasten (13, 2 f. 14, 23; vgl. 10, 30).

of σωζόμενοι (Ev. 13, 23) 28, 28: τὸ σωτήριον τοῦ θεοῦ (Ev. 2, 30, 3, 6). Ganz paulinisch ist es, wenn in der Fassung der Sprüche Ev. 6, 35. 20, 36 die Gotteskindschaft als erst im jenseitigen Leben sich vollendend gedacht wird (vgl. §. 97,c und schon Matth. 5, 9), wie denn auch Act. 20, 32 (vgl. 26, 18) die κληρονομία verheißen wird; oder wenn die Theilnahme an der Auferstellung (Ev. 14, 14), der zufünstigen Welt (20, 35) und der Gemeinschaft mit dem erhöhten Christus (21, 36) auf die Gläubigen oder Gerechten beschränkt wird (vgl. §. 99, b). 7)

d) Echt paulinisch erscheint das Gewicht, das in den Lucasschriften auf die Wirksamkeit des Geistes gelegt wird. 8) Schon bei Jesu wird stärker als in der ältesten lleberlieferung (g. 18) hervorgehoben, daß er in der Rraft des Geistes handelte und redete (Ev. 4, 14. 18. Act. 1, 2). wie benn schon die Geisteserfüllung seines Borläufers (Ev. 1, 15. 17) und derer, die über ihn weissagen (1, 41. 67. 2, 25-27), besonders betont wird. In den Reden Jesu wird die Verheißung 11, 13 speziell auf die Bitte um den heiligen Geift bezogen, und das Wort von der Lästerung des Geistes auf den in den Aposteln redenden Beift (12, 10 bis 12). Vor Allem aber wird wiederholt berichtet, wie der Auferstandene den Jüngern den von seinem Bater verheißenen Beift zugefagt habe (24, 49) als die Rraft aus der Höhe, womit fie angethan werden würden (Act. 1, 4 f. 8. 11, 16).9) Diese Berheißung erfüllt sich junächst am Pfingittage, wo er als Pringip der Gnadengaben das von Lucas als Sprachenwunder gefaßte Reden mit anderen Zungen wirft (2, 4-11), wie später bei den ersten bekehrten Heiden (10, 44-46) und den bekehrten Johannisjungern das Zungenreden und Weiffagen (19, 6). Wie nun in der ATlichen Prophetie der heilige Geift redet (1, 16. 4, 25. 28, 25), so auch in der MTlichen Berfündigung (7, 51), die ja nach

<sup>7)</sup> Damit hängt wohl die Umgestaltung des Spruches Ev. 12, 5 (vgl. Matth. 10, 28 und dazu §. 34, d. Anm. 8) zusammen, durch welche die Vorstellung auß- drücklich ausgeschlossen werden soll, daß die Gottlosen mit Leib und Seele in die Hölle geworfen werden. Um so auffallender ist es, wenn Act. 24, 15 von einer Auserschung der Gerechten und Ungerechten die Rede ist, die nur im Sinne der Apokalppse (§. 132, d) genommen werden kann. Echt paulinisch ist die Vorstellung von einer unmittelbaren Gemeinschaft mit Christo, zu welcher der Gläubige durch den Tod gelangt (Ev. 23, 43. Act. 7, 59; vgl. §. 96, d). Aber das wedhaa in letzterer Stelle ist sowenig wie 17, 16. 19, 21 das höhere christliche Geistesleben im Sinne von §. 86, d, wie ja Lucas auch den paulinischen Begriff der acht gar nicht kennt und nur die allgemein urchristlichen psychologischen Begriffe zeigt.

<sup>8)</sup> Auch im ersten Evangelium wird dieselbe hervorgehoben, wenn der Taufsbefehl (Matth. 28, 19), den der seinen Jüngern erscheinende erhöhte Christus giebt, dahin geht, zu tausen auf den Namen des Baters und des Sohnes und des heitigen Geistes. Schwerlich ist übrigens damit ursprünglich beabsichtigt, ein im Unterschiede von dem urapostolischen (§. 41, a. Anm. 1) erweitertes Taufformular zu geben. Bielmehr ist neben der Beziehung auf den, der als Sohn des Baters, d. h. als der Messias bekannt wird, nur die Beziehung auf den Geist hervorgehoben, dessen Mittheilung in der Taufe verheißen wird. — 9) Es erhellt hieraus, daß der Geist, wie dei Paulus (§. 84, a. Anm. 4), als eine göttliche Kraft gedacht ist (vgl. Ev. 4, 14), wie auch sonst diese Kraft mit dem Geiste verdunden (1, 17. Act. 10, 38) oder als Bechselbegriff desselben erscheint (Ev. 1, 35. 5, 17. Act. 4, 33. 6, 8).

not. b ein Gotteswort ift wie jene. Gemäß der Berbeigung Chrifti (Ev. 12, 12) werden die Apostel mit dem heiligen Beiste erfüllt bei ihrer Bertheidigung vor dem Sanhedrin (Act. 4, 8; vgl. v. 31); aber auch alle Gläubigen werden mit beiligem Geift erfüllt (13, 52). Der Geift stärkt ihnen den Glauben (11, 24), er verleiht ihnen Weisheit (6, 3. 10) und was sie sonft an Gaben bedürfen (v. 5. 9, 31. 18, 25; vgl. Röm. 12, 11). Er ertheilt aber auch die mannigfachsten speziellen Weisungen über das, mas die Apostel zur Ausrichtung ihres Miffions= berufes (8, 29, 39, 10, 19, 11, 12, 13, 2, 4, 16, 6 f. 20, 22) oder zur Förderung des Gemeindelebens zu thun haben (v. 28; vgl. 15, 28. 5, 3. 9). Insbesondere aber erscheint er auch hier (vgl. §. 135,d) als Organ der Beiffagung im engeren Sinne (11, 28. 13, 9. 20, 23. 21, 4. 11; vgl. 7, 55), nirgende bagegen in dem fpezifisch paulinischen Sinne als Prinzip des neuen sittlichen Lebens. Es erhellt also auch hier. daß Lucas trot aller Anklänge an Paulinisches die spezifische Eigen= thümlichkeit paulinischer Lehrweise nicht reproduzirt hat. 10)

<sup>10)</sup> Ersehen wir hieraus, wie schwer es selbst unmittelbaren Schülern des Apostels war, die Sigenthümlichkeit seiner Lehre in ihren wesentlichen Punkten auszufassen, wosür der Brief des römischen Klemens ein zweites, höchst instruktives Beispiel darbietet, so ist dies von großer Bedeutung für die Kritik der Pastoralbriese, in welchen der Grundthus paulinischer Lehrweise noch so viel reiner und voller erhalten ist (vgl. §. 108).

## Fünfter Theil. Die johanneische Theologic.

### Einleitung.

#### §. 140. Quellen der johanneischen Theologie.

Die Duellen der johanneischen Theologie sind das vierte Evangelium und die drei Briese Johannis.a) Die biblischetheologische Verwerthung des Evangeliums ist keineswegs bedingt durch die Leugnung seiner geschichtlichen Glaubwürdigkeit.d) Sine strenge Scheidung zwischen der aus treuer Erinnerung stammenden Substanz der Reden Zesu und ihrer johanneischen Aufsassung und Darstellung ist weder möglich noch nöthig, da dieselben nur in der von dem Evangelisten überlieserten Gestalt sein geistiges Sigenthum sein und maßgebend für seine Lehranschauung werden konnten.c) Dennoch darf die biblische Theologie im Sinzelnen noch vielsfach unterscheiden zwischen dem, was Johannes ausdrücklich als Lehre seines Meisters giebt, und zwischen dem, was sich ihm daraus von individuell-selbstständiger Lehraufsassung entwickelt hat.d)

a) Bon den Quellen der johanneischen Theologie, wie sie in diesem Theile dargestellt werden soll, ist die Apokalppse völlig auszuschließen. 1) Es bleiben uns also nur das Evangelium und die Briefe übrig, deren

<sup>1)</sup> Der Berfasser derselben war ein Anderer als der, von welchem das Evangesium und die Briese herrühren, seine Lehranschauung und Lehrweise war vielsach eine andere. Soweit wird die Aritis immer Recht behalten, auch wenn sich herausstellen sollte, daß derselbe Apostel Johannes es war, der in den wenigstens zwei Dezennien, die er nach dem mit dem Falle Jerusalems eingetretenen, sür die ganze firchliche Entwicklung entscheidungsvollen Wendebungte in griechisch-heidenchristlicher Umgebung verlebt hatte, ein vielsach so Anderer geworden war. Auch für die Entscheidung dieser fritischen Frage wird die diebeichsische Theologie, indem sie bei ihrer Darstellung beständig auf das Berswandte in älteren Lehrbegrissen zurückweist, aber zugleich die Lehreigenthümlichkeit des Evangesiums und der Briese in ihrer vollen Eigenart darsegt, fruchtbar werden können, sosen aus ihr erhellen muß, ob sich in der Apostalppse noch die Anknüpfungspunkte sür die hier vorliegende Lehrentwicklung sinden lassen oder nicht.

Abfaffungszeit fich zwar nicht mit voller Sicherheit bestimmen läft, die aber beide in dem Mage geschichtlich begreiflicher werden, je weiter man fie an das Ende des erften Jahrhunderts hinabrudt. 2) Dag das Evangelium und die Briefe von derfelben Sand herrühren, barf als ausgemacht betrachtet werden. Man hat zwar den zweiten und dritten Brief einem anderen Berfasser zuschreiben wollen als ben ersten; allein die bafür geltend gemachten dürftigen Gründe fonnen uns um fo weniger abhalten, fie mit dem ersten zusammenzufaffen, als das Wenige, was namentlich ber zweite von wirklichem Lehrgehalt enthält, anerkannter Magen mit dem des ersten nach Inhalt und Ausdruck völlig übereinstimmt (vgl. m. Gin= leitung in das N. T. S. 43, 1). Bon der Tübinger Schule find zwar auch bas Evangelium und der erfte Brief verschiedenen Verfassern zugeschrieben worben. Aber bei der auffallenden Uebereinftimmung beider Schriften in Lehrsprache und Lehrgehalt mußte die eine absichtlich die andere kopirt haben; und der zwischen Baur (theol. Jahrb. 1848, 3) und Hilgenfeld (bas Evangelium und bie Briefe Johannis. Halle 1849) geführte Streit darüber, welche die ursprüngliche sei, zeigt hinlänglich, daß feine von beiden in irgend evidenter Beise die Merkmale einer Nachahmung trägt (val. m. Einleitung in das N. T. §. 42, 5).

b) Die biblisch=theologische Berwerthung des vierten Evangeliums erscheint junachst nur bann unbedenklich, wenn man daffelbe mit der Tübinger Schule einem Heidenchriften des zweiten Jahrhunderts zuschreibt. welcher in demfelben feine wirkliche Geschichte, sondern eine nach seinen lehrhaften Besichtspunkten frei geftaltete schriftftellerische Bearbeitung ber synoptischen Ueberlieferung, vermischt mit gang felbstständiger Dichtung. und in feinen Chriftusveden wefentlich nur die Entwicklung feiner eigenen Theologie gegeben hat (vgl. Baur, fritische Untersuchungen über die fa= nonischen Evangelien. Tübingen 1847). Sält man bagegen ben Berfaffer für den Apostel Johannes und den Inhalt des Evangeliums für eine wefentlich glaubwürdige geschichtliche Darftellung, fo scheint fich der Werth deffelben als Quellenschrift für die johanneische Theologie sehr eng zu begrenzen, indem nur der Prolog des Evangeliums und einzelne ge= legentliche Aeuferungen, in denen der Berfasser selbst reflektirend auftritt. als Ausbruck berfelben gelten durfen. Allein nach der Analogie von S. 114,0 bliebe jedenfalls noch der bei Johannes besonders start hervortretende lehrhafte Gesichtspunft, unter welchem die von ihm behandelten Stoffe ausgewählt, gruppirt und bargeftellt find, von maßgebender Bedeutung für die Lehranschauung des Berfassers. Aber auch die Christus= reden bes Evangeliums tonnen, felbst wenn man fie als wortlich authentisch

<sup>2)</sup> Die biblische Theologie hat an dieser Zeitbestimmung, welche durch die äußere Bezeugung des Evangeliums, wie durch die unleugdaren Spuren augenzeugenschaftlicher Kunde in demselben gewährleistet ist, ein höheres Interesse als an der Frage, ob das Evangelium direst von dem Apostel herrührt, oder, wodurch sich manche Käthsel desseschen leichter zu lösen scheinen, nur auf Grund seiner Mittheilungen entstanden ist. Da aber das Selbstzeugniß des Evangeliums, das in dieser Zeit und in seiner überzwiegend indiresten Art keine schriftsellerische Fistion sein kann, die letztere Annahme ausschließt, so glaube ich, bei der direkten Apostolizität desselben stehen bleiben zu müssen (vgl. m. Leben Zesu, Buch I, Kap. 6. Einleitung in das N. T. §. 51, 1).

auffaßt, von den Quellen der johanneischen Theologie nicht ausgeschlossen werden; denn eine Darstellung derselben muß unvollständig bleiben, wenn wir nicht auf die in der Erinnerung des Apostels lebenden Herrenworte zurückgehen, von denen ihre Bildung den Ausgang genommen hat, deren volles Verständniß zu sichern und deren Tiesen zu entsalten für den Jünger

bes herrn immer die nächste Aufgabe gewesen fein muß.

c) Wenn ber Evangelist zuweilen aus ber Mittheilung von Reden Befu unmittelbar in eigene Erörterungen übergeht (3, 19-21) ober Ausfprüche Jefu selbstständig zu einem Ganzen verbindet, das für ihn den Werth einer eigenen Reflexion hat (12, 44-50): so erhellt schon daraus, daß er sich bewußt war, die Reden Jesu nicht in wörtlicher Authentie, sondern in freier, erinnerungsmäßiger Reproduktion wiedergegeben zu haben, was ja übrigens bei der Zeitferne, in welcher er dieselben niederschrieb. ohnehin angenommen werden muß. Daß biefes nun wirklich geschehen ift, dafür bürgt die unleugbare llebereinstimmung zwischen der Lehrsprache und Gedankenentwicklung des Briefes und der im Evangelium enthaltenen Reben und Gespräche.3) Damit aber verlieren wir jeden sicheren Maß= stab für eine vollständige Scheidung zwischen dem, was dem Evangeliften ein gegebener Bestandtheil seiner Erinnerung an die Reden Jesu, und zwischen dem, mas sein geiftiges Eigenthum mar. Der Evangelift mar fich bewußt, daß Bieles von dem, mas Jefus gefagt hatte, erft in Folge ber Geisteswirfung allmählich in der Erinnerung der Jünger aufgetaucht war (14, 26); und so können manche geschichtliche Erinnerungen erst wät in der apostolischen Lehrentwicklung wirtsam geworden fein. Aber er gesteht auch, daß der Geift, der das Werk Jesu fortsette (16, 13), fie Bieles gelehrt hatte, was Jejus aus padagogischen Gründen noch nicht hatte mittheilen können (v. 12), und mas doch nur aus dem Schake dessen entnommen war, was Jesus bereits besessen hatte (v. 14 f.). Sinsichtlich der lehrhaften Bedeutung gab es also für den Evangeliften feinen Unterschied zwischen bem, was ihn Jesus birett gelehrt, und bem, was wir jett für sein geistiges Eigenthum halten, weil erft ber Beift es ihn gelehrt hatte. In feiner Erinnerung mußte vielfach zusammenfließen, was direkt aus Jesu Munde gekommen, und was der Geift ihm von tieferem Berftändnig und reicherer Entfaltung ber in feinen Worten enthaltenen Wahrheit verliehen hatte (vgl. m. Leben Jesu, Buch I, Kap. 7. Einleitung in das N. T. §. 51, 7). Nur in der Form aber, in welcher er die Chriftusreden in seinem Evangelium niederschrieb, besaß er fie damals in seiner Erinnerung; nur in dieser Fassung und Darstellung konnten sie daher auch die Grundlage für seine damalige Lehranschauung bilden. 4)

<sup>3)</sup> Die gewöhnliche Auskunft, daß der Lieblingsjünger sich auch am vollständigsten die Denk- und Lehrweise seines Meisters angeeignet habe, scheitert an der ebenso unteugbaren Thatsache der in Form und Inhalt so start hervortretenden Berschiedenheit, welche die Christusreden in den ebenfalls auf apostolischer Ueberlieferung ruhenden shnoptischen Evangelien zeigen, sowie daran, daß sene llebereinstimmung sich auch auf die Reden des Täusers und selbst gelegentlich der Jünger erstreckt. — 4) Die historische Kritik mag fragen, wieviel sich in diesen Reden noch als echter geschichtlicher Kern konstatiren läßt; die biblische Theologie darf dabei stehen bleiben, daß Aus, was Jesus

d) Trot ber augenscheinlichen Freiheit, mit welcher die Chriftusreden unseres Evangeliums im Beift und in der Sprache des Evangeliften reproduzirt sind, finden sich bennoch in ihnen folche Glemente, welche nicht weiter in ber eigenthumlichen Entwicklung ber johanneischen Theologie wirksam geworden sind, sondern isolirt dasteben und eben barum für ben festen Kern geschichtlicher Erinnerungen zeugen, ber in ihnen enthalten ift. Ebenso zeigt sich umgekehrt, daß Borftellungen und Lehren, welche bem Evangeliften durchaus geläufig find, fich in ben Chriftusreden noch gar nicht oder doch nur gang vereinzelt finden, und diese tragen eben barum am ftärtsten bas individuell-johanneische Gepräge. Beibe Beobachtungen aber zeigen, daß der Evangelist im Ginzelnen noch thatsächlich, wenn auch vielleicht nicht mit klarem Bewuftsein, unterscheidet zwischen der in seinen Erinnerungen an die Worte Jesu gegebenen Grundlage, und seiner Lehr= anschauung, wie sie sich darauf auferbaut hatte. Namentlich ift dies in der Lehre von der Berson Jesu der Fall, sofern dieselbe den Mittelpunkt der ganzen johanneischen Theologie und zugleich das Hauptthema der Chriftusreden des Evangeliums bildet, sodaß wir hier noch am meisten zwischen der in diesen gegebenen Grundlage und der spezifisch-johanneischen Fortentwicklung unterscheiden können. Aber auch sonft werden wir bald zu fonstatiren haben, daß einzelne von ihm erinnerungsmäßig überlieferte Lehrelemente von ihm felbst noch nicht vollkommen affimilirt oder felbst= ftandig verwerthet find, bald, daß einzelne seiner Lehrbildungen in seinen Erinnerungen an die Chriftusreden noch feinen Anfnupfungspunft finden. Soweit sich hiernach auf dem hintergrunde der johanneischen Theologie das Bild der Lehre Jefu abhebt, erscheint fie, von deren Geftalt in der ältesten Ueberlieferung unsere Betrachtung ausging, hier noch einmal am Schluffe ber biblischen Theologie in der tiefften Erfaffung und höchsten Berklärung, welche fie im Geifte des Jungers fand, den der Herr lieb hatte.

#### §. 141. Charafter der johanneischen Theologie.

Wie Johannes seinem Entwicklungsgange nach das Christenthum nicht im Gegensatze gegen das Alttestamentliche Audenthum auffassen konnte und doch dasselbe bereits in seiner völligen Loslösung von seinen judenschristlichen Ursprüngen geschaut hatte, so mischen sich in seiner Lehrweise sast unvermittelt judenchristliche Lehrelemente mit dem, was ihm der eigensthünslichste Ausdruck für das schlechthin Neue im Christenthum war.a) Die Grundlage seiner Theologie vildet eine lebensvolle Anschauung von

nach der Erinnerung des Evangelisten gesagt hatte, in der Fassung, in welcher er es ausbewahrt, sür ihn maßgebend war und darum als Bestandtheil seiner Theologie bestrachtet werden muß. Was von den Christusreden gilt, gilt in gewissem Sinne auch von dem erzählenden Theile des Evangeliums. Was Johannes von Erinnerungen aus dem Leben Jesu giebt, ist, da er seine Stoffe sichtlich nach lehrhaften Gesichtspunkten auswählt, natürlich auch Alles und gerade in der Art, wie er es darstellt, sür seine Borstellung von Christo maßgebend. Die Frage, wie weit diese Erinnerung eine uns bedingt zuverlässige ist, gehört der historischen Kritik an und hat sür die biblische Theologie kein Interesse.

der Person Christi und ihrer Heilsbedeutung, in welche sich der Apostel mit seiner Kontemplation immer tieser versenkt hat. b) Sein Ibealismus läßt den Donnersohn von ehemals überall in der Erscheinung das tiesste Wesen der Sache, in der wechselvollen Wirklichkeit die unabänderliche Regel, in dem keimartigen Ansange die letzte Vollendung schauen.c) Die Richtung auf den einheitlichen Mittelpunkt alles geistigen Lebens giebt seiner Lehrweise einen mustischen Zug und macht ihn zum Apostel der Liebe, die aus der in Christo offenbar gewordenen Liebe Gottes geboren wird. d)

a) Der Apostel Johannes war durch die Schule des Täufers gegangen und, von diesem selbst zu Jesu hingewiesen, beffen Junger geworben (1, 35-40). Mehr noch als bei anderen Aposteln war bei ihm also der Nebergang vom Alten zum Neuen ein langfam vermittelter gewesen, welcher gewaltsame Krisen und einen Bruch mit seiner religiösen Bergangenheit ausschloß. 1) Allerdings gehören die johanneischen Schriften einer Zeit an, wo der Kirche nach dem Falle Jerusalems bereits ihre eigene judendriftliche Vergangenheit fremd geworden mar; und der Verfasser, der seit Dezennien in heidenchriftlicher Umgebung gewirft und fich bereits völlig von der religiofen und nationalen Gemeinschaft mit seinen Bolfsgenoffen losgelöst hatte, blickt auf das judische Bolk, das fich längst im Großen und Bangen in einen feindfeligen Gegensatz gegen das Chriftenthum geftellt hatte, als mare er ein Genoffe dieses Voltes nie gewesen. Das Reue, das er im Christenthum gefunden, hat er in der reichsten und tieffinnigsten Weise auf einen allgemein menschlichen Ausdruck gebracht, für welchen er selbst der Anlehnung an das A. T. kaum mehr bedarf. Aber nirgends zeigt sich barum ein Bruch mit den ATlichen Grundanschauungen und Neberlieferungen. Seine Lehranschauung charafterifirt fich vielmehr eben dadurch von vorn herein als eine urapostolische, daß Gesetz und Weiffagung des A. T. ihm als die positive Borbereitung und Ueberleitung jum Christenthum ericheinen, ja daß die vorchriftliche Gottesoffenbarung in ihrer Art und Birfung oft fast auffallend mit der vollendeten Gottesoffenbarung in Christo parallelisirt wird. Daher tauchen auch die ATlichen und die barauf gegründeten urapostolischen Borftellungen in fast allen Lehrstücken immer wieder auf und durchfreuzen vielfach die felbstständig gebildeten neuen Vorstellungstreise. 2) Gben weil ihm das ATliche Judenthum und

<sup>1)</sup> Nur wer die Christusreden des Evangesiums für freie Entwicklung der johanneischen Theologie hält, kann in der Polemik derselben, die durch die geschichtliche Situation bedingt und also gegen das ungläubige und feindselige Judenthum gerichtet ist, eine Antithese des Berkassers gegen das Judenthum an sich sinden (vgl. Köstlin, S. 40 f.). — 2) Man darf deshald freisich nicht, wie Reander, S. 913 und Meßner, S. 322 thun, von einem versöhnenden Element der johanneischen Lehranschauung reden. Der Berkasser ist sich eines Gegensatzes dieser ATsichen Borstellungsreihen und der von ihm eigenthümslich gebildeten, wie ihn Fromman vielsach konstruirt, gar nicht bewust; in der naivsten Weise kombinirt er sie vielsach, ohne einer ausgesprochenen Vermittlung zu bedürfen. In einseitiger Weise betont die ATsichen Grundlagen der johanneischen Lehrweise Franke, das A. T. bei Johannes. Göttingen 1885.

das Christenthum keine Gegensätze sind, sondern jenes nur die göttlich gesordnete Vorstufe für dieses, erscheinen ihm die von dorther stammenden Vorstellungen nie im Widerspruch mit seinen eigenthümlichsten Gedankenskreisen.

- b) Als einer der Jünger, welche von seinem ersten Auftreten an beständig in der Gesellschaft Jesu gewesen waren, als einer der drei Bertrauten Jesu (Marc. 5, 37. 9, 2. 13, 3. 14, 33), ja als der, welchen Jesus seiner sonderlichen Liebe gewürdigt hatte (Joh. 13, 23. 20, 2; vgl. 21, 20), mußte Johannes sich noch unmittelbarer und mächtiger als bie anderen Apostel von der Berson Jesu gefesselt fühlen und in seinem gesammten geistigen Leben von ihr bestimmt werden. In welcher Weise dies aber geschah, das hing von feiner geistigen Individualität ab. Wie wir dieselbe aus der Apostelgeschichte kennen lernen, war Johannes, der überall hinter Petrus zurückritt, obwohl sichtlich mit ihm am engsten verbunden (Act. 3, 1. 3. 11. 8, 14), keine energisch vorgehende, aufs praktische Eingreifen angelegte Natur; wie er in feinen Briefen erscheint, war er eine beschaulich kontemplative. Weder die Bermittlungen des reflektirenden Denkens find ihm Bedürfniß, felbst da nicht, wo verschiedene Borftellungs= reihen sich bei ihm durchkreuzen, deren Bermittlung doch so leicht sich darbot: noch zeigt er Trieb zu eigentlicher Spekulation, so oft man dieselbe auch bei ihm gesucht hat. Alle seine Geistesarbeit ist ein kontemplatives Sichversenken in einen kleinen Rreis großer Wahrheiten, das immer neue Seiten an ihnen entbeckt, immer neue Tiefen in ihnen entschleiert, in immer neuer Beleuchtung denselben Gegenstand anschaut. Denken wir uns diese kontemplative Natur Jesu gegenüber, so konnte nicht das Einzelne, mas er lehrte, was er brachte oder was er verhieß, sondern nur seine Person felbst es sein, was sein ganzes Geistesleben erfaßte und in ungetheilter Hingabe auf fich konzentrirte. In ihre ganze Hoheit und Bedeutung fich immer tiefer zu versenken, in ihr nach allen Seiten das höchste Beil zu suchen und zu finden, in immer völligerer Hingabe an fie dieses Besites immer mehr gewiß und froh zu werden, mußte das Zeil alles seines geistigen Strebens und Lebens werden. So erwuchs ihm eine lebensvolle Gesammtanschauung von der Person Jesu und ihrer Seilsbedeutung, welche, weil fie nicht auf dem Wege reflektirenden Denkens oder aprioristischer Spekulation, sondern durch lebendige Intuition und Kontemplation sich gebildet hatte, der befeelende und befeligende Mittelpunkt feines gangen geistigen Lebens wurde. Diese Gesammtanschauung von der Person Jesu und ihrer Heilsbedeutung bildet darum auch den Ausgangspunkt seiner ganzen Lehranschauung. Davin beruht bas, was man ben gnoftischen Charafter der johanneischen Theologie nennen fann. Diese Gnosis hat mit dem spekulativen Triebe oder mit der bialektischen Runft eines Baulus (§. 58,a) nichts gemein. Sie ist ein unmittelbares Erfennen, ein lebens= volles Anschauen des Höchsten, das in und mit der Person Chrifti gegeben ift, ein immer neues Sichversenken in die unergründlichen Tiefen der Gottesoffenbarung, die fich ihm in Chrifto aufgethan hatte.
- c) Ein Erzeugniß der Kontemplation, wie sie der geistigen Indivisonalität des Apostels entsprach, sind die großen umfassenden Grundbegriffe, welche der johanneischen Theologie eigen sind. Es sind das nicht abstrakte

Reflexionsbegriffe, sondern intuitive Anschauungsformen, in welchen sich seiner Betrachtung immer wieder das Söchste darstellt, um das fich sein Beistesleben bewegt. In ihnen ichaut er das einheitliche innerfte Wesen ber Dinge, wogegen die äußere Erscheinung mit ihrer wechselvollen Mannigfaltigfeit als das Zufällige und Umwesentliche seine Bedeutung verliert. Darum sieht er überall nur die durchgreifenden Gegenfätze von Gott und Teufel, Licht und Finfterniß, Wahrheit und Lüge, Leben und Tod, Liebe und Haß, welche alle Erscheinungen auf ihren tiefsten Grund, ihr lettes Prinzip zurückführen. Darum spricht er so gern allgemein aus, mas im tiefften Bejen der Sache die Regel ausmacht, unbefümmert darum, wie viel Ausnahmen und Abweichungen davon in der empirischen Wirklichkeit vorkommen. Darum bebt er oft die eine Seite der Sache, bei der gerade feine Betrachtung verweilt, mit einer Ausschlieflichkeit hervor, welche die gelegentliche Hervorhebung der anderen Seite zuweilen als grellen Selbstwiderspruch erscheinen läßt. Darum endlich nimmt er auf die verschiedenen Stufen der Entwicklung scheinbar feine Rücksicht, weil er auf jeder nur das Wesen der Sache schaut, die auf ihr in gemissem Mage und Grade verwirklicht ift. Die Wahrheit ift Wahrheit, mag es erst die unvollkommene ATliche oder die unendlich vollkommenere ATliche sein. Der Glaube ift Glaube, das Erfennen ift Erfennen von seinen keimartigen Anfängen bis zu seiner höchsten Vollendung. Das Leben ift ewiges Leben schon im Dieffeits. Man tann dies den Idealismus der johanneischen Lehranschauung nennen, weil er in der konfreten Wirklichkeit überall nur die Idee schaut, die fich darin verwirklicht, und nur nach dem Erfaffen diefes Bochften ftrebt. Diefer Idealismus ift die verklärte Geftalt des Feuergeiftes, den Zejus an den Zebedäiden durch den Ramen der Donnersöhne charafterifirte (Marc. 3, 17), der Unduldjamfeit, die feine andere Gemeinschaft mit Chrifto anerkennen wollte, als die völlige Hingabe der Jüngerichaft (9, 38), des hochstrebenden Chrgeizes, dem das Bochste mit dem Schwersten nicht zu theuer erkauft war (10, 37-39). An diesem Bunkte zeigt es sich, daß der Lieblingsjünger des Evangeliums doch zuletzt nur eine reifere Ent= wicklungegestalt bes Apokalpptifers ift, ber den weltgeschichtlichen Siea bes Chriftenthums als das große Drama von dem letten Rampfe Gottes mit dem Satan beschrieben hat (g. 133, d).

d) Das Erkennen der Intuition und Kontemplation, wie wir es not. de beschrieben, ist ein lebensvolles; es erfast und bestimmt den ganzen Menschen, weil dadurch das Objekt nicht in das gesonderte Gebiet des Gedankenlebens, sondern ist das Centrum des geistigen Lebens überhaupt aufgenommen wird. Auf diesem Standpunkte giedt es keinen Gegensazwischen dem Theoretischen und Praktischen, dem Erkennen und Thun, dem Glauben und Leben. Iohannes kennt diesen Gegensaz nicht und will ihn nicht anerkennen; ihm hat schon die Gesetzesoffenbarung nie den Zwiesspalt geweckt zwischen Erkennen und Wollen, sür ihn giebt es nur ein Erkennen der vollen Gottesoffenbarung in Christo, welches unmittelbar das Thun des Guten zur Folge hat. Was nicht das geistige Leben in seinem einheitlichen Mittelpunkt erfast hat, ist nicht erkannt; das intuitive Erkennen ist ein solches Ergreisen des Objekts, welches ein Ergriffenwerden davon im innersten Wesen einschließt. Das Erkennen Gottes und Christi wird

ein Sein in Gott und Chrifto, ein Sein Gottes und Chrifti in uns. Das ift die johanneische Mustif, die nicht in einem Schweben in unklaren, verschwommenen Anschauungen und Gefühlen besteht, sondern in der Eigenart bes religiöfen Lebens, welches nur in dem unmittelbaren Berhaltnif von Berson zu Berson seine Befriedigung findet. Diese Mitit ift geboren aus bem Bedürfniß des innersten Gemuthelebens, fich gang erfaßt zu fühlen und gang hinzugeben, in der Liebe den Grund und den Gegenstand und das Ziel alles lebensvollen und lebenschaffenden Erkennens zu finden. So hat Johannes mit allen wahrhaft Gläubigen in Christo die volle Liebesoffenbarung Gottes erkannt, die ein neues Leben der Liebe hervorruft. In diesem Sinne mag man ihn den Apostel der Liebe nennen. Nur daß man darunter wieder nicht ein weiches Gefühl, einen sentimentalen Bug verftehe, sondern die Energie jener Hingabe der ganzen Person, die vor keinem Opfer zurüchscheut, und die darum nur von einer anderen Seite die verklärte Gestalt ienes Feuergeistes ift, welcher einst Feuer pom Simmel regnen laffen wollte auf jeden, der seinem Berrn die Liebe verweigerte (Luc. 9, 54), und welcher in der Apotalppse die Zorngerichte Gottes über die driftusfeindliche Welt feiert.

#### §. 142. Die Borarbeiten.

Die Darstellungen des johanneischen Lehrbegriffs in den älteren Besarbeitungen der biblischen Theologie sind, theilweise in Folge falscher Vorsaussetzungen über die Quellen derselben, meist etwas dürftig ausgefallen. a) Die selbstständigen Darstellungen von Frommann, Köstlin und Hilgenfeld haben denselben zu sehr im Sinne eines dogmatischen oder philosophischen Systems behandelt. b) Um meisten sind disher Reuß, Baur und Scholten der Eigenthümlichkeit desselben gerecht geworden, obwohl sie wesentliche Seiten derselben prinzipiell verkennen. c) Nur auf Grund einer einzehenderen Analyse der johanneischen Grundbegriffe und einer gerechteren Würdigung der Alttestamentlichen Elemente seiner Theologie, sowie mit Berücksichtigung ihres Berhältnisses zu der in der Erinnerung des Apostels sebenden Lehre seines Meisters kann dieselbe allseitig dargestellt werden. d)

a) Auch für die Darstellung des johanneischen Lehrbegriffs ging nach älteren Vorarbeiten (vgl. Bauer, in seiner biblischen Theologie, Bd. II; E. Sehmid, diss. II. de theologia Joannis Ap. Jena 1801) die Anregung besonders von Neander aus (vgl. II, S. 874—914). Derselbe hat manche tiefe Blick in die individuelle Eigenthümlichkeit der johanneischen Theologie gethan, aber dieselbe weder vollständig noch mit eingehender Begründung dargestellt. Sein Hauptstreben ist auf eine harmonissrende Bergleichung des johanneischen mit dem paulinischen Lehrbegriff, sowie auf die Klarstellung seines Verhältnisses zu einigen dogmatischen Grundlehren gerichtet, wodurch nothwendig die Darstellung der johanneischen Theologie in ihrem eigenthümlichen Zusammenhange beeinträchtigt werden mußte. Schmid hat den nach §. 140, e underechtigten Versuch gemacht, die johanneische Lehre mit Ausschluß der Christusreden des Evangeliums dars

zustellen, und darum nur noch eine ganz dürftige Nachlese übrig behalten (II, S. 359—96); ihm ist noch neuerdings van Oosterzee (§. 45) gesolgt. Biel reicher ist die Darstellung bei Meßner ausgesallen (S. 323—60), weil derselbe diese Reden wenigstens nicht ganz ausschließt (vgl. S. 320). Ohne Anstand dagegen hat sie Lechler als Duelle des johanneischen Lehrbegriffs benutzt (vgl. S. 457), den er nach Besprechung der Lehren von Gott, von der Belt und dem Fürsten dieser Welt in den Satzusammenscht: Lesus Christus, der Sohn Gottes, in welchem das Leben ist (S. 465). Ungleich weniger aber als bei Meßner kommen hier die eigenthümlich johanneischen Grundbegriffe zu eingehender Erörterung. Lutterbeck endlich, der die Mithenutzung der Reden treffend begründet hat (II, S. 254 f.), handelt die johanneische Lehre ganz nach dem Schema des dogmatischen Systems ab (II, S. 252—99), wodurch ihr eigenthüms licher Typus nothwendig verwischt werden mußte.

b) Die erste umfassende Darstellung ber johanneischen Theologie gab Frommann in seinem "johanneischen Lehrbegriff" (Leipzig 1839). Dbwohl er die Christusreden des Evangeliums von den eigentlichen Quellen beffelben ausschließt, bat er fich doch genothigt gefeben, diefelben immer wieder zur Erläuterung und Ergänzung heranzuziehen. Bon der die Gigenthumlichkeit der johanneischen Gnofis völlig verkennenden Boraussekuna aus, daß fich ber Apostel ju freier Spetulation über Grund und Befen des Chriftenthums erhoben habe (S. 84), wird ein feingegliedertes Suftem einer spetulativen Dogmatit aus ihm herausgesponnen; und die Darftellung deffelben verläuft an dem Faden einer Disposition, die mit ihren abstraften Theilungsgründen bie Lehrweise des Apostels von vorn herein in ein faliches Licht ruckt. 1) Auf dem Standpunkte der Tübinger Schule fteht die Darftellung von R. R. Röftlin (der Lehrbegriff bes Evangeliums und ber Briefe Johannis. Berlin 1843), welcher als feine Grundidee an bie Spite ftellt, bas Chriftenthum fei die absolute Religion und zwar im Gegensatz zum Judenthum und Beidenthum, und behauptet, daß seine Dogmatif immer zugleich Apologetif und Bolemit fei (G. 40 f.). Die absolute Religion aber ift bas Chriftenthum als Religion ber Gnosis, welche bem Evangelisten mit bem Glauben eins ift (S. 66 ff.).2) Bon

<sup>1)</sup> Er sucht bei Johannes die Lösung der tiefsten Probleme (z. B. über das Berbältniß von Gott und Welt, Freiheit und Kothwendigkeit, S. 137. 242) und dürdet ihm die schäfften Distinktionen (vgl. z. B. S. 210. 259. 266) und abstraktesten Desinitionen (vgl. z. B. S. 165) auf. Dadurch ist der johanneische Lehrtropus natürzich seinem geschichtlichen Boden völlig entrückt, der Zusammenhang mit dem A. T. und dem jüdischen Bewußtsein zerrissen (vgl. z. B. S. 288. 308. 329), und vielsach eine spiritualistische Berslüchtigung seiner Lehre nothwendig geworden (vgl. z. B. S. 336. 691). In den Bergleichungen des johanneischen mit anderen NTlichen Lehre begriffen ist vieles gesucht und schief aufgesaßt, während der Kern der johanneischen Sigenthümslichseit doch nicht getrossen wird. — 2) Allerdings giebt Köstlin zu, daß der Berschaffer nicht philosophirt, sondern alle seine Bestimmungen in der Form des unmittelsdaren Wissens, der Kontemplation, aus seiner Ersahrung heraus vorträgt (S. 82); aber nur, weil die spstematische Resserviorund das Dogma und damit die denkende Vermittlung durchaus vollendet und zu einem sessen Wesen und der Dreieinigkeit

ähnlichen Voraussetzungen aus hat Schwegler in seinem nachapostolischen Zeitalter ben religionsphilosophischen Standpunkt des Evangeliums charafterisit (II, S. 358—71). Hilgenfeld hat den johanneischen Lehrbegriff der Entwicklung der Gnosis einzureihen gesucht und darum ein ganzes zwischen Valentin und Marcion die Mitte haltendes gnostisches System mit ausgeprägtem Dualismus und Antijudaismus aus dem Evangelium herausgesponnen (vgl. das Evangelium und die Briefe Johannis, nach ihrem Lehrbegriff dargestellt. Halle 1849. Zeitschr. f. wiss. Theol. 1863, 1. 2).3)

c) Die allgemeine Charafteriftit ber johanneischen Theologie bei Reuf (II, S. 369-600) enthält vortreffliche Winte über ihre ipezifische Eigenthumlichfeit. Der Grundfehler feiner an eine Kombination von Ev. 3, 16 und I, 4, 9 sich anlehnenden Darstellung liegt einerseits darin, daß er neben ben hiftorischen gewiffe spetulative Prämiffen annimmt, welche bie Grundlage der muftischen Kontemplation des Johannes bilden follen; andrerseits darin, daß er die eigenthumlich johanneischen Lehrelemente vielfach zu modern und spiritualistisch auffaßt und dadurch in einen schroffen Gegensatz gegen alles ATliche und Judische stellt. In Folge beffen muß er bald annehmen, daß der Berfaffer fich in Biderfpruch mit seinen spefulativen Prämissen verwickelt, bald daß er für den praftischen Gebrauch sich populäre Borftellungen aneignet, über die er eigentlich hinaus fein foll. Baur ftellt in feiner biblifchen Theologie (S. 351-407) den johanneischen Lehrbegriff lediglich aus dem vierten Evangelium bar als bie höchfte Stufe und vollendetfte Form der MElichen Lehrtypen, welche alle anderen zur Boraussetzung hat, in fich ausgleicht und abschließt, welche sich über den Judaismus und Paulinismus in gleicher Beise erhebt (S. 401). Bon der Logosidee im Prolog ausgehend, hat er die wichtigften Sauptlehren eingehend und in natürlicher Folge abgehandelt und manchen tiefen Blick in die Eigenthümlichkeit der johanneischen Theologie gethan. Aber das judenchriftliche Moment derfelben kommt bei ihm gar nicht gu feinem Rechte, und die Boraussetzung einer Annäherung an den Gnoftis zismus, in ber er übrigens lange nicht fo weit geht als Hilgenfeld, führt ihn oftmals irre oder läßt ihn bei unklaren und widerspruchsvollen Resultaten stehen bleiben. Die Darstellung von 3. H. Scholten (das Evangelium nach Johannes, übersetzt von H. Lang. Berlin 1867; vgl. Kap. 3, S. 77-181) verbindet eine im Ganzen mit Reuß übereinftimmende Auffassung, bem gegenüber nur das Berhältnig zur AElichen Religion richtiger gewürdigt wird, mit einer Unnaherung an die bualiftifche Auffassung von Silgenfeld, beren außerfte Barten aber abgeschliffen werben, und euthält in lichtvoller Darstellung vieles Treffende neben großen Fehlgriffen. 4)

vorangestellt, welche in die johanneische Theologie ganz fremdartige philosophische Bestimmungen hineinträgt. — 3) Bon kleineren Darstellungen vgl. noch Holm, Bersuch einer kurzen Darstellung der Lehre des Apostels Johannes. Lüneburg 1832. Simson, summa theologiae Johanneae. Königsberg 1839. Niese, die Grundgedanken des johanneischen Evangeliums. Naumburg 1850.

<sup>4)</sup> Bgl. noch Jumer, der den Hauptgedanken des Evangeliums in dem Satz: "Jesus der Sohn Gottes das Licht und Leben der Welt", findet, den des Briefes in

d) In meiner Schrift "der Johanneische Lehrbegriff, in seinen Grundzügen untersucht. Berlin 1862" habe ich das Berftandniß der johanneischen Theologie nach brei Seiten hin zu fördern versucht. Einmal schien mir eine flarere Bestimmung der großen johanneischen Grundbegriffe (S. 141.c) nothwenig. 5) Sodann waren in den bisherigen Darstellungen die ATlichen Grundlagen der johanneischen Theologie, welche bei einer Zurudführung berjelben auf den Apostel nothwendig vorauszuseten find (§. 141, a), noch nirgends zu ihrem Rechte gefommen. Gerade der Nachweis der eigen= thumlichen Berichlingung derfelben mit dem, was die individuell-johanneische Auffassung des im Christenthum gegebenen Beiles ausdrückt, durfte der Schlüffel fein für viele Rathfel in unferem Behrtropus. Endlich ichien es mir forderlich, im Sinne von §. 140,d zunächst in der Christologie dasjenige, mas Johannes aus feiner Erinnerung als Selbstzeugniß feines Meisters giebt, von dem zu sondern, mas er lehrhaft daraus entwickelt hat. Die folgende Darstellung versucht, das dort durch Einzeluntersuchungen Gewonnene zu einem Gesammtbilde zusammenzufaffen und zu vervollständigen. Daffelbe wird, nach §. 141,b von der Christologie ausgehend (Rap. 1), in natürlichem Fortschritt das Beil in Chrifto (Rap. 2), die Bedingungen feiner Aneignung (Rap. 3), feine geschichtliche Verwirklichung (Rap. 4) und seine Bollendung darstellen (Rap. 5).6) Reuerdings hat Benichtag wieder die Lehre Jeju nach dem Johannesevangelium (I, S. 213-93) und die johanneische Lehranschauung als eine der fort-

der "Gemeinschaft mit Gott". Jedoch fommt er über das Berhältniß des Berfasserzum Judenthum, sowie über die anderen entscheidenden Fragen nirgends zu greifbaren und präzisen Resultaten (S. 502—548). Pfleiderer behandelt in seinem Urchristenthum den theologischen Lehrgehalt des Johannesevangesiums (S. 742—775) als den Gipfelpunkt des christlichen Hellenismus gesondert von dem der johanneischen Briefe (S. 791—801), die bereits dem antignostischen Katholizismus angehören.

<sup>5)</sup> Mit Berufung auf den muftischen ober intuitiven Charafter ber johanneischen Dentweise hat man fich vielfach für berechtigt gehalten, diesen Begriffen jede Beftimmtbeit abzusprechen, fie in einem nebelhaften Belldunkel ju halten oder ihnen eine Beite ju geben, welche für die Zujammenfaffung und Bermifdung des Berichiedenften Raum ließ. Gerade als intuitive Unichauungsformen aber werden diefelben eine plastifche Bestimmtheit haben, die sich freilich nicht durch logische Definition, aber durch ben Nachweis ber lebensvollen Bedeutung, die fie für den Apostel haben, feststellen läßt. -6) Für die nabere eregetische Begrundung und die Auseinandersetzung mit abweichenden Auffaffungen verweise ich ein für allemal auf mein genanntes Buch. Doch hoffe ich, bağ vieles Einzelne, was bort ausgeführt, in der geschloffenen Darstellung bes johanneischen Lebrzusammenhanges und in feiner Bergleichung mit anderen Lehrtypen eine tiefere Begründung finden und eine durchschlagende Evidenz erhalten wird. Stellenzahlen bei ben Citaten im Folgenden weisen überall auf bas Evangelium Johannis bin, die Briefe find burch I, II, III bezeichnet. Bon einzelnen Gulfsarbeiten vgl. noch Grimm, de joanneae christologiae indole paulinae comparata. Lipsiae 1833. Schulze, Bom Menichensohn und vom Logos. Gotha 1867. Nosgen, Chriftus, ber Menfchen- und Gottessohn. Gotha 1869. Beigfader, in den Jahrb. für deutsche Theologie. 1857, 1. 1862, 4. Luthardt, sprov rob Geob und mioris in ihrem gegenseitigen Berhaltniß nach ber Darftellung bes joh. Evang. (Stud. u. Rrit. 1852, 2). Suther, die Bedeutung der Begriffe ζωή und πιστεύειν in den joh. Schriften (Jahrb. f. b. Th. 1872, 1). Zahn, de notione peccati, quam Johannes in prima ep. docet. Halis S. 1872.

gebildeten urapostolischen Lehrweisen (II, S. 402—66) gesondert dargestellt, während Nösgen die johanneische Berkündigung nach den Gesichtspunkten: Zesus Christus das Leben und das Leben in Christus gliedert (S. 486—525).

# Erstes Kapitel.

## Die Christologie.

#### §. 143. Die Sendung des eingeborenen Sohnes.

Bgl. K. Müller, Göttliches Wiffen und göttliche Macht des johanneischen Christus. Freiburg 1882.

Jesus ist als der eingeborene Sohn vom Vater gesandt und gründet auf dieses einzigartige Verhältniß zum Vater den Anspruch auf den messianischen Charakter seiner Sendung. a) Als dem Sohne der Liebe ist ihm die Ausrichtung der spezifisch=messianischen Gotteswerke übergeben, von denen seine Wunderwerke nur Sinnbilder sind. b) In ihnen zeigt sich, daß der Vater im Sohne ist und wirkt als in dem vollkommenen Organe seines Wirkens auf Erden, wie der Sohn im Vater bleibt in stetem Liebesgehorsam. c) Aus Beidem ergiebt sich die Einheit des Sohnes mit dem Vater, kraft welcher der Sohn die höchste Offenbarung des Baters ist. d)

a) Das Selbstzeugniß Iesu bei Johannes, das natürlich in der Form, in welcher es in der Erinnerung des Evangelisten lebte, die Grundslage seiner Borstellungen von der Person Christi vildete, geht, ganz wie das synoptische (§. 13, c), von der Thatsache aus, daß er von Gott gesandt sei (17, 3; vgl. 5, 38. 6, 29). Diese Thatsache ist der nächste Gegenstand des christlichen Glaubens und Erkennens (17, 8. 21. 23. 25). In alledem aber, was Jesus darüber aussagt, liegt immer wieder, daß er im wahrsten und vollsten Sinne der Abgesandte Gottes ist, alle Pflichten eines solchen erfüllt und alle Rechte desselben beauspruchen kann.

<sup>1)</sup> Er hat sich nicht eigenmächtig seinen Beruf angemaßt (7, 28. 8, 42), sonbern ist wirklich im Namen, d. h. im Auftrage Gottes gekommen (5, 43). Als seinen Gesandten beauftragt ihn Gott mit dem, was er zu sagen hat (12, 49), und Jesus redet nur, was er ihm aufgetragen (v. 50; vgl. 8, 16. 26. 40). Seine Worte sind daher die Worte seines Absenders (14, 24. 7, 16), sind Gottes Worte (17, 8. 14. 8, 47; vgl. 3, 34) schlechtweg, wie er sie auch nach §. 18, c charakterisitt hat. So wenig wie sein Reden ein eigenmächtiges (12, 49), ist aber auch sein Thun ein eigenwilliges (5, 30); sein Lebenszweck ist es, den Willen Gottes zu thun (6, 38. 4, 34) und das Wert zu vollbringen, das sein Absender ihm zu thun gegeben hat (9, 4). Dafür ist

Zwar scheint er sich damit nur unter die Kategorie der Propheten zu stellen (4, 44; vgl. Marc. 6, 4), wie es noch der Täuser gewesen war. Ausdrücklich aber bezeichnet er sich als den Messias, wenn er sein Verhältniß zu anderen Gottgesandten dadurch charafterisirt, daß ihn der Vater geweiht und gesandt hat (10, 36). darafterisirt, daß ihn der Vater geweiht und gesandt hat (10, 36). dir die jüdische Hierarchie war jedenfalls schon die Anmaßung der Messiaswürde eine Gotteslästerung (19, 7); und wenn sie in dem Sohnesnamen sand, daß er sich Gott gleich mache, so geschah es wegen der Art, wie er daraus sein dem Bater gleiches Wirken ableitete (5, 17 f. 10, 29 f. 33). Hür ihn war und blieb der Sohnesname die Bezeichnung des einzigartigen Liebesverhältnisses, dessen sich der Messias bewußt ist. Der Vater liebt den Sohn (5, 20. 17, 23. 26); und 3, 16. 18 erhellt aus dem Kontexte, daß die Bezeichnung dessselben als des Eingeborenen nur dazu dienen soll, die Größe des Opfers hervorzuheben, welches Gott seine Hingabe kosten Sinne zu charafterisiren.

b) Weil Jesus der Erwählte der göttlichen Liebe ist, hat der Bater dem Sohne, wie §. 17, c, die messianische Vollmacht verliehen (17, 2. 13, 3; vgl. 3, 35), d. h. er hat ihm das große Gotteswerf zu vollenden gegeben, welches Gott zur messianischen Zeit zu thun verheißen hat. 3) Dazu gehören aber insonderheit die spezifisch messianischen Werke der Todtenerweckung und des Gerichts (5, 21 f.), sowie die für die messianische Zeit verheißene Geistesmittheilung (15, 26. 16, 7; vgl. 1, 33). Daß Gott diese Werke Zesu übergeben hat, zeigt die lebenschaffende und richterliche Wirksamseit, die Zesus schon jetzt ausübt (5, 24—27), sosern dieselbe gleichsam nur das Borbild und Vorspiel jener Werke ist, die er einst bei der Herbeiführung der Endvollendung verrichten wird (v. 28 f.); und die Nebertragung dieser spezisisischen Gotteswerke an ihn kann nur den Zweck

3) An sich liegt es im Wesen jedes Gottgesandten, daß er die Werte seines Absenders ausrichtet (Anm. 1); aber es liegt im Wesen des Sohnesverhältnisses, welches nach §. 21, c. Anm. 1 die sittliche Wesensähnlichkeit und darum auch hier die Gleichheit des Thuns zwischen Bater und Sohn involvirt (5, 17), daß der Bater ihm auch wegen seiner Liebe zum Sohne, die ihm nichts vorenthalten kann (v. 20), Alles zu thun zeigt, was er selbst thut, also ihm auch die Ausrichtung seiner erhabensten Werke überläßt.

berselbe ihm auch hülfreich zur Seite (8, 29; vgl. 3, 2) und legitimirt ihn als seinen Gesandten durch Werke, welche ohne seinen Beistand niemand thun kann (9, 16. 32 f. 11, 42). Als Gottgesandter sucht er selbstlos die Ehre seines Absenders (8, 50. 7, 18); aber es liegt im Besen dieses Keprassentationsverhältnisses, daß in seinem Gesandten der Absender selbst gesehen sein will (12, 44 f. 5, 24), und daß man in jenem diesen aufnimmt (13, 20; vgl. Watth. 10, 40). — 2) Auch sonst redet er von dem Bater, der ihn gesandt hat (5, 23. 36 f. 6, 44. 8, 16. 12, 49. 14, 24), was hier um so bedeutungsvoller ist, als er nur einmal Gott den Bater der Jünger nennt und zwar so, daß er das Berhältniß desselben zu ihm doch wieder von dem zu seinen Jüngern unterscheidet (20, 17). Auch bei Johannes aber hat er sich nur unter besonderen Umständen direkt sir den Messias erklärt (4, 25 f.) oder für den Sohn Gottes (9, 37; vgl. v. 35) in dem Sinne, in welchem damals d vidz vod devo eine gesänsige Bezeichnung des Messias war (1, 34. 50. 11, 27; vgl. §. 17, b). Daß in dem Sohnesnamen an sich (Immer, S. 509) oder in dem Kamen des Eingeborenen (Nösgen, S. 496) irgendwo ein Wesensverhältniß ausgedrückt liege, ist von is Weste seines Alle.

haben, ihm gottgleiche Ehre zu verschaffen  $(v.23)^4)$ . Freilich sind gerade diese geistigen Werke Jesu der Art, daß sie nur von den Gläubigen als solche erkannt werden können. Daher hat ihm Gott noch besondere Wunderwerke zu thun gegeben, welche bezeugen, daß er der gottgesandte Sohn ist, vorausgesetzt daß man sie als  $\sigma\eta\mu$ e $\tilde{\iota}\alpha$  erkennt (6,26). Unch in der älteren Ueberlieserung erscheinen sie als Zeichen der messianischen Zeit, sosen mit diesen leiblichen Segnungen die Zeit anbricht, welche Israel das volle Heil auch im irdischen Leben bringt (§. 13, c). Hier aber werden sie tieser gefaßt als Sinnbilder, welche im Irdischen und Leiblichen jene unssichtbaren geistigen Gotteswerke darstellen, die Zesu in seinem Messiasberuf auszurichten gegeben sind  $(9, 3 \, \mathrm{f.})$ .

c) Wenn die Werke Zesu ihrem Gehalt nach zeigen, daß er der Sohn ist, so lernt man aus der Art, wie sie zu Stande kommen, zugleich das spezisische Berhältniß des Sohnes zum Vater näher erkennen. Auch hier nämlich, wie §. 18, b, thut Zesus diese Werke nicht aus eigener Wahl und Macht. Gott selbst giebt sie ihm auszurichten (5, 36), Gottes Herrlichkeit wird in ihnen geschaut (11, 40; vgl. v. 4); denn der Bater, der in ihm ist (17, 23), thut nur kraft seines Bleibens in ihm seine eigenen Werke (14, 10: δ πατήρ εν εμού μένων ποιεί τὰ έγγα αὐτοῦ), so daß man dies Sein des Vaters in ihm aus denselben erkennt (10, 38). Damit ist aber verwirklicht, was sür die messsanische Zeit verheißen war. Zehova selbst ist zu seinem Volke gekommen (Luc. 1, 17, 76). Nicht

<sup>4)</sup> Richt mehr bloß als der stellvertretende Gefandte (Unm. 1), fondern als ber Sohn im einzigartigen Sinne, dem Gott feine höchsten Werte übergeben bat (5, 20 ff.), wird er durch fie erwiesen, und ber Bater fieht feine eigene Ghre gefrantt, wenn dem Sohne nicht diese ihm beschiedene Ehre dargebracht wird (v. 23), die darum der durch bie Auferstehung verherrlichte Meffias auch willig annimmt (20, 28). Wenn Benfchlag I, 6. 235 wieder behauptet, nicht das ebenso bod geehrt, fondern das ebenso mohl geehrt liege barin, daß Jefus von bem Bater redet als feinem Abjender, fo überfieht er, daß 5, 23 die Absicht von v. 20 ff. angiebt und darum jenes im Bufammenhange liegt. - 5) Bunder an fich freilich, felbst die unerhörtesten, können als Beichen des göttlichen Beistandes höchstens die göttliche Sendung überhaupt beglaubigen (Unm. 1) und laffen immer die Frage übrig, ob fie auch groß genug (7, 31) feien, um zu beweifen, daß diese Sendung die meffianische fei. Daber weift Jejus auch bier ben wundersüchtigen Unglauben gurud, dem es bloß um immer größere außere Bundergeiden gu thun ift (2, 18), und tadelt den Glauben, welcher ber sinnenfälligen Beichen noch bedarf (4, 48. 20, 29; vgl. 2, 24). Der Evangelist aber nennt sie ihrer eigentliden Bedeutung wegen stebend onueia (v. 11. 23. 4, 54. 6, 2. 14. 10, 41. 12, 37. 20, 30). - 6) In der Brodfpende bestätigt der Bater den Golin ale ben, der mit dem unvergänglichen Brode bas wahre Leben barbietet (6, 27); in ber Auferwedung bes Lazarus als den, der die Auferstehung und das Leben bringt (11, 25); in der Blindenheilung als ben, der die Menschen gum geistigen Sehen erleuchtet (9, 5. 39). In biefem Sinne verweift Jejus auf fie (10, 37 f. 14, 11) als auf das Zeugniß, bas ber Bater für ihn ablegt (8, 18). Denn diese Werke, welche kein Anderer gethan hat, machen fie unentschuldbar (15, 24), wenn fie nicht erkennen, daß ber Bater ihn gesandt hat (v. 21). Ber nicht im Stande war, in seiner höchsten geistigen Birksamkeit (5, 24-27) bas Zeugniß des Baters über den Sohn (v. 36) zu erkennen, dem follten wenigstens bieje leuchtenden Ginnbilder Begweifer jum Berftandniß fur Die Bedeutung feiner Erscheinung werden.

mehr vorübergehend redet oder wirft er durch einen feiner Gefandten; er hat ein vollkommenes Organ gefunden, in dem er beständig fein und wirfen kann, dem er darum auch Alles zu thun giebt, das er zum ausfchließlichen und fteten Organ feines abschließenden Seilswirkens macht, dem er Alles übergiebt (5, 20. 13, 3, vgl. not. b). Das kann aber nur daran liegen, daß der Bater als der Herzenskündiger in ihm das hierfür vollkommen geeignete Organ erfannt hat (10, 15; vgl. Matth. 11, 27). Wie es überhaupt im Wefen des Gottesfindes liegt, daß es Gott lieb hat (8, 42), so liebt er den Bater und erfüllt im findlichen Gehorsam alle seine Gebote (14, 31). Weil er Alles, mas er hat, in des Baters Dienst stellt (17, 10: rà euà navra oa eouv), so kann ihm der Bater auch Alles geben, mas fein ift (xai rà oà eua), weil ber Sohn Alles doch nur nimmt als Gabe von ihm (v. 7). 7) Es ist ja die Liebe nichts Anderes, als jene vollendete perfonliche Hingabe, nach ber man mit seinem gangen Sein nur wurzeln will im Anderen: und weil der Cohn in foldem Ginne im Bater ift, fo kann der Bater im Sohne sein (10, 38. 17, 21); jenes ist die Bedingung von diesem (14, 10 f.). Denn nicht als ein selbstloses Organ will er gedacht merden. Wie der Bater Leben hat in sich felbst, so hat er dem Sohne gegeben, Leben in fich felbst zu haben (5, 26), weil der lebendige Bater ihn gefandt hat, so lebt er um des Baters willen (6, 57), welcher will, daß fein Abgefandter lebe, wie er felbit; aber nur fofern der Sohn ftets willig und freudig anerkennt, wie jein eigenstes Leben überall vom Bater berframmt, ift das Sein in ihm der Ausdruck der vollsten persönlichen Singabe an ihn.8)

d) Dies Wechselverhältniß zwischen Vater und Sohn konstituirt das, was Jesus ihr Einssein nennt, da es 17, 21 f. ohne weiteres mit dem Er elvat vertauscht wird, das, weil es dem Er elvat der Gläubigen gleichgesett wird, kein metaphysisches Wesensverhältniß ausdrücken kann. Was Jesus 10, 38 über jenes Wechselverhältniß sagt, ist nach dem Zu-

<sup>7)</sup> Daber erbittet Jesus Alles, mas er thut, von Gott (11, 22. 41), wobei er freilich der Erhöhung ftets gewiß ift (v. 42), weil Gott den, der feinen Willen thut, ebenso gewiß erhört, wie er ben Sünder nicht erhören fann (9, 16. 31), so daß fein Gebet ftets unmittelbar in Danksagung übergeht (6, 11. 11, 41). Bas ihm bann aber der Bater zu thun giebt, das thut er in seinem Auftrage (10, 25). Go vollendet fich auch hier nur in absoluter Beise, was an fich schon mit dem Gesandtenverhältniß gegeben ift (Unm. 1). Beil der Sohn im Bater ift, redet er nichts von fich felbft (14, 10; vgl. 12, 49) und thut nichts von fich felbst (8, 28; vgl. 10, 32); es liegt im Wefen des Sohnesverhältniffes, daß er nichts von sich selbst thun kann (5, 19. 30). Dies Richtkönnen ift aber nicht metaphyfifch gedacht, fondern fittlich vermittelt, fofern die Liebe bes Sohnes jum Bater, auf welcher feine völlige Hingabe an ihn beruht, ihn jum beständigen Gehorfam gegen den Bater veranlagt und fo ju feinem volltommenen Organ befähigt. - 8) Für die Junger fann diese Gigenthumlichkeit seines Lebens aus Gott und in Gott hier noch nicht vollkommen zur Erscheinung kommen, wo fie ihn noch fo vielfach unter die Bedingungen ihrer eigenen irdischen Eriftenz gestellt feben. Aber wenn er davon gelöft sein wird im Tode, und fie ihn doch lebendig wiedersehen, bann werden fie ihn erft gang als den Sohn erfennen, ber mit feinem Leben allein im Rater wurzelt und so in ihm ist (14, 19 f.).

sammenhange nur Exposition und Apologie des Ausspruches: Eyò xai o πατηρ εν έσμεν (v. 30); und dieser soll beweisen, wie der gottgesandte Sohn biejenigen, benen er bas messianische Beil mittheilt, in seiner Sand eben fo ficher geborgen weiß, wie in des allmächtigen Baters Sand (v. 28 f.). Der Bater ist im Sohne und bewahrt nur durch seine Sand, der Sohn ist im Bater und bewahrt nur aus seiner Macht. Die Stellung des Sohnes als des vollsommenen Organs des Baters bringt es mit sich, daß jedes getrennte Wirfen des Baters und des Sohnes ausgeschlossen ift, daß beide in ihrem Wirken Gins find. Gben darum ift es nur ein anderer Ausdruck für dieses Einssein beider,9) wenn es 14, 9 heißt, daß, mer den Sohn gesehen hat, den Bater gesehen hat, mas v. 10 ebenso wie jene Einheit auf das Sein des Sohnes im Bater und des Baters in ihm zuruckgeführt wird. Weil fraft jenes Einsseins in all seinem Thun des Baters Thun offenbar wird, darum wird im Sohne ber Bater geschaut, sobald man jenen nur erkennt nach seinem spezifischen Berhältniß zum Bater (v. 7). Es bedarf keiner Theophanie im ATlichen Stile mehr, wie Philippus fie verlangt (v. 8); im Cohne ift die vollfommenfte Theophanie gegeben: Die Gelbstdarftellung Gottes in dem, in welchem er seine bochften Beilsabsichten hinausführt. Darum erkennt niemand den Bater, welcher ihn gefandt hat, der nicht den Sohn erkannt hat als das, mas er ift, als feine vollendete Offenbarung (8, 19, 15, 21).

## §. 144. Der himmlijde Uriprung des Menidenjohnes.

Seine einzigartige Erkenntniß Gottes führt Jesus auf ein Schauen Gottes in seinem ursprünglichen Sein beim Bater zurück, in welchem er von Ewigkeit her als der Gegenstand der göttlichen Liebe die göttliche Herrlichkeit besessen hat. a) Aus dem Himmel ist er aber zur Erde herabsestiegen, weil sein messianischer Beruf sein Erscheinen auf Erden forderte. b) Als der, welcher ursprünglich im Himmel gewesen ist, ist Jesus der einzigartige Menschensohn, der jetzt zwar die göttliche Herrlichkeit nicht besitzt, aber der steten göttlichen Bunderhülse gewiß ist. c) In seinem irdischen Sein ist er, wie jeder Menschensohn, unter das göttliche Gebot gestellt und blickt zum Bater als zu seinem Gott empor, während er sich den menschlichen Freuden und Kämpfen in keiner Weise fremd fühlt. d)

<sup>9)</sup> Es ist also weder 10, 30 von der substantiellen Einheit beider (vgl. Köstlin, S. 93 st.) oder von ihrer Wesensidentität (vgl. Baur, S. 357), noch 14, 9 von Wesensgleichheit (vgl. Köstlin, S. 95, Nösgen, S. 498) oder Würdegleichheit (vgl. Frommann, S. 390) die Rede. In beiden Stellen ist aber überhaupt über das ursprüngliche (trinitarische) Verhältniß des Sohnes zum Bater nichts ausgesagt, da ja der auf Erden Erschienene von sich und seinen Werfen redet. Vesonders in letzterer Stelle zeigt sich, daß, was in gewissem Sinne schon von jedem Gottgesandten gilt (12, 45; vgl. Anm. 1), nur in absolutem Sinne von dem gottgesandten Sohne gelten muß. Er ist die höchste Offenbarung des Vaters, der ihn gesandt hat.

a) Als das lebendige Organ der Offenbarung des Baters muß sich Sejus auch als folches miffen; und dies fest voraus, daß er vollkommen ben Bater kennt, der in seinem Wirken offenbar wird. Diese vollkommene Gotteserkenntniß, die nur mit der Erkenntniß des Sohnes durch den Bater verglichen werden kann, weil sie kein Anderer außer ihm hat (10, 15. 17, 25), legt fich Jejus auch in der ältesten Ueberlieferung bei (Matth. 11, 27); aber hier ift doch der Punkt, mo das johanneische Gelbstzeugniß Jeju entschieden über das synoptische hinausgeht. Indem sich Jesus in ben Ursprung bieser einzigartigen Gotteserkenntnig versenft, wird er inne, bag dieselbe auf feinen Zeitpunkt seines irdischen Lebens, auf feine Analogie in der religiösen Erfahrung anderer Gottgefandten zuruchzuführen ift. Es ift eine abgeschlossene Thatsache der Bergangenheit, auf die er guruckweist, die nur in ihren Wirfungen fortdauert (εώρακα). Er beschreibt Diefelbe als ein jedem Anderen unzugängliches Schauen des Baters (6, 46. 3, 11; vgl. v. 32), das er beim Bater felbst gehabt hat (8, 38; val. 7, 29), 1) und weift damit auf ein vorgeschichtliches Sein beim Bater bin, in welchem er Gott geschaut hat nicht anders, wie ihn die Bollendeten einst im himmlischen Leben zu schauen hoffen. Dieses sein alles Werben ausschließendes Sein stellt Jesus in einen Gegensatz gegen das geschicht= liche Auftreten Abrahams (8, 58); er spricht von der Herrlichkeit, die er vor Grundlegung der Welt beim Bater hatte, wie er fie bei seiner Erhöhung zu empfangen hofft (17, 5), und zwar weil ihn ber Bater vor Grundlegung der Welt geliebt und ihm darum jene Berrlichkeit gegeben hat (v. 24).2) Bejus weiß fich also von Ewigkeit her jum Gegenstande ber göttlichen Liebe ermählt.

<sup>1)</sup> Obwohl das elvae παρά τοῦ θεοῦ an sich auch die göttliche Sendung bezeichnen fann (9, 16. 33), so wird es boch 7, 29 ausbrücklich von berselben unterschieden (vgl. 17, 8), und es fann auch 6, 46 nur ein hertommen aus einem Gein beim Bater be-Beichnen, weil Jejus es fich ausschließlich beilegt. Weil er allein fraft unmittelbarer Intuition, die ein Sein beim Bater voraussetzt, die volltommene Gotteserkenntniß befitt, fann er die himmlischen Dinge verfündigen, zu deren Kenntniß niemand ohne ihn gelangen fann 3, 13). Dieje Stellen auf Die Taufe Jeju ju beziehen (Benfchlag I, S. 257, 60), barauf führt nicht bie geringste Undeutung. Bon göttlichen Offenbarungen, wie fie die Propheten empfingen, oder gar von Bisionen ift nirgends bie Rede; was Benichlag auf jene beutet, ift ber felbstverftanbliche Ausbruck feines Ginsfeins mit bem Bater im irdischen leben (g. 113, c. d), von dem aber eben jene Stellen nicht reben. -2) So gewiß das napa σεαυτώ 17, 5 auf die Erhöhung zum himmlijchen Leben himmeift, in welchem er biefe doga empfangen foll, fo gewiß rebet bas napa oot von einem vorzeitlichen himmlischen Sein beim Bater, in bem er biefelbe wirklich bereits befaß. Benn Benfchlag I, S. 249 f. biefe Stelle mieber auf bie Jeju ideeller Beife eignende, b. h. im göttlichen Rathichluffe bestimmte Berrlichfeit bezieht, fo hat Scholten, G. 96 f. felbst bei dieser Erklärung bas napa ooi und bas elgov als zwingende Beweise für die Praerifteng anerkannt, und ebenfo bie Stelle 8, 58 felbft bei einer ber Benfchlagichen fich annähernden Ertlärung von der meffianischen Beftimmung Jefu. In ihr aber folieft bas eine Beziehung auf eine Bracrifteng im gottlichen Rathichluffe (vgl. noch Benfchlag I, G. 249) aus und beansprucht als Antwort auf die Einrebe ber Juden (v. 57) für die geschichtliche Berson Jeju eine vorgeschichtliche, anfangslose Braeriftens, weshalb auch die ungläubigen Juden mit Recht die Unflage auf todeswürdige Blasphemie darauf gründen (v. 59). Auch ein Bort bes Täufers hat Johannes bereits

b) Ist der Sohn ursprünglich beim Bater gewesen, so ift die Sendung deffelben (3, 17) nicht bloß die Beauftragung eines Erdgeborenen mit einer göttlichen Miffion, sondern die Singabe des Sohnes in die relative Gottesferne des Erdenlebens (v. 16: &donev). Der Bater, von dem er her ist, hat ihn gesandt (7, 29); er ist nicht ex rov xarw sondern έκ των ἄνω (8, 23), wohin er nach v. 21 heimgeht (val. 3, 31: δ ανωθεν = δ έκ τοῦ οὐρανοῦ έρχόμενος). Auf diesen himmlischen Ursprung weist es gurud, wenn seinem Rommen in die Welt, d. h. feinem geschichtlichen Auftreten3) vorhergeht das Ausgeben maoà rov Jeov (16, 27 f.; vgl. 17, 8 =  $\mathring{a}\pi\mathring{o}$   $\mathring{g}so\tilde{v}$  13, 3. 16, 30) oder das damit fynonyme & του πατρός (v. 28; vgl. 8, 42).4) In demfelben Gehorfam aber, in welchem Jefus auf Erden die Liebe des Sohnes gegen den Bater bemies, ift der von Ewigfeit geliebte Sohn vom Simmel herabgeftiegen. um den Willen seines Absenders zu erfüllen (6, 38); und dieser Gottes= wille war auf die meffianische Beseligung der Menschen gerichtet, die in ihrer Auferwedung ihre Bollendung findet (v. 39 f.), sowie auf die Bollziehung des meffianischen Gerichtes, das der Bater dem Sohne gegeben hat (5, 22, 29), gerade weil er ein Menschensohn ift (v. 27). Denn die Lösung beider Aufgaben war bedingt durch seine irdisch menschliche Erscheinung. 5)

in dem Sinne aufgefaßt, daß es von diesem vorgeschichtlichen Sein Jesu redet (1, 15. 30: πρῶτός μου ήν).

<sup>3)</sup> Diese Formel fann fich nach 3, 19. 9, 39. 12, 46 (vgl. 1, 9) nicht auf ben himmlifden Urfprung beziehen, wenn man nicht mit Scholten, G. 102 f. das vorgangige γεγέννημαι (18, 37) im Widerspruch mit dem gan; analogen γεννηθήναι είς τον χόσμον (16, 21) von einem geistigen Geborenfein aus Gott erflaren will. Bie bas analoge αποστέλλειν είς τον κόσμον (17, 18) durch die parallele Aussendung der Junger als eine ihm ertheilte Miffion an die Welt charafterifirt wird, fo fteht es 10, 36 in Parallele mit der Gendung anderer Gottesboten; und wenn 3, 17 bie Gendung bes Sohnes an die Welt die hingabe deffelben (v. 16) voraussett, wie 6, 38 das καταβαίνειν από του οδρανού (vgl. 7, 29), fo liegt das an der Einzigartigfeit diefes Gottgesandten, motivirt aber nicht eine andere Fassung jener Formel. - 4) Jede Möglichfeit, bies anders als auf ein Ausgeben aus dem himmlischen Sein beim Bater zu beziehen, wird badurch ausgeschlossen, baß ihm 16, 28 das Berlassen der Welt und bas Beimgeben zum Bater (14, 12. 28. 17, 11. 13; vgl. 7, 33. 16, 5. 10) gegen= übertritt (vgl. 13, 1. 3), das ohne Zweifel von feiner Erhöhung jum himmel (vgl. 12, 32: 6ψοδοθαι έκ της γης) genommen werden muß (14, 2). Gewiß ift das Berabfteigen bom himmel (6, 38-58) nur der plastifch-bildliche Ausbruck für feine Berkunft aus einem himmlifchen Gein, wie fein hinauffteigen jum Bater (20, 17, vgl. 6, 62) für seine Rückfehr in daffelbe; aber barum barf man jene Aussagen über feine herfunft body nicht auf "bas Gefühl einer einzigartigen Anlage feines perfonlichen Lebens" reduziren (Benfchlag, S. 253), weil "ber llebergang in eine göttlich entschränkte Dafeinsform" (S. 255) eben keinen Gegensatz dazu bildet. Das (unechte) o die er r. obpavo (3, 13) prefit Benfchlag, S. 254, indem er es prafentisch nimmt, um es bloß auf eine ununterbrochene Gemeinschaft mit Gott zu beziehen (vgl. Schenkel, S. 376). - 5) Um ber Welt das Leben zu geben, nußte das mabre Gottesbrod vom himmel herabsteigen (6, 33), damit es genoffen werden und fo das in ihm beschloffene Leben ber Welt. mittheilen fonne (v. 50 f. 58), ober, ohne Bild, Jefus mußte als Menich unter Menichen auftreten, um ihnen die Wahrheit ju fagen (8, 40), welche bas leben vermittelt. Gben weil er ihnen dadurch das Seil anbietet, fann er auch nach ihrer Entscheidung für

c) Auch bei Johannes bezeichnet Jesus sich sehr häufig als den Menschensohn (δ νέδς του ανθοώπου), und zwar zunächst in dem Sinne, wie §. 16, c, daß er der einzigartige unter den Menschensöhnen ift, der einen Beruf hat, wie ihn nur Giner haben fann. 6) Aber 6, 62 ift er der einzigartige Menschensohn, weil er dorthin zurückfehrt, wo er früher war, also ursprünglich im Himmel gewesen ift, wie 3, 13, weil er vom Himmel herabgestiegen, also nicht ursprünglich Mensch gewesen, sondern es erft geworden ift. ) Als der vom Simmel Gefommene befitt er feinem ursprünglichen Wesen nach eine Herrlichfeit, die in seiner menschlichen Ericheinung an fich nicht zur Ericheinung fommt und baber nur im engeren Rreise erfannt wird (13, 31; vgl. 17, 10), in weiteren Rreisen aber erft nach seinem Tode, in welchem die feindselige Welt selbst dem Menschensohn zu der ihm als solchem bevorstehenden Erhöhung verhilft (8, 28), erfannt werden wird zu feiner Berherrlichung (12, 23). Aber felbst den einzigartigen Beruf, auf welchen zuweilen seine Selbstbezeichnung als Menichensohn hinzudeuten scheint (vgl. Anm. 6), konnte er doch nur erfüllen, weil er der vom himmel gekommene Menichensohn war (vgl. 6, 33. 50 f. 58), und weil auf ihn ale folden beftändig aus dem geöffneten Simmel die Engel Gottes herauf- und herabsteigen, um ihm bie göttliche Wunderhülfe zu vermitteln (1, 52; vgl. Matth. 4, 11).8)

oder wider dasselbe das Gericht halten. Die Jdentissirung des vidz ανθρώπου (5, 27) mit der stehenden Selbsbezeichnung Jesu als δ νίδς τοῦ ανθρώπου (vgl. Frommann, S. 396. Benjchlag I, S. 236 f. Scholten, S. 110) ist nicht damit zu entschuldigen, daß hier der Ausdruck als Prädikat steht, da die beiden Artisel zum Besen jener Selbstbezeichnung gehören (§. 16, b), und raubt der Begründung das eigentlich begründende Moment.

<sup>6)</sup> So ift es 6, 27 der Menschensohn, der die unvergängliche Speife giebt, welche jum meffianischen Beile führt, oder ber in feinem Tobe ber Belt bies Beil vermittelt (v. 53); und 3, 14 f. ift ihm, damit er dies fonne, ein bereits im A. T. vorgebildetes Schickfal bestimmt, weshalb auch das Bolt bei biefem namen an den Besalbten bentt, ber bas ewige Reich aufrichten foll (12, 34). Die Unspielung auf Dan. 7, 13, bie in 3, 13 liegen fonnte, fällt weg, da die Worte o die der t. obpavo ohne Zweifel unecht find. Aber wenn die älteste lleberlieferung auf Grund ber Wiederfunftsreden die in ber Danielweiffagung gefchaute herabtunft bes Menschensohnes vom himmel erft von ber Bufunft erwartete, fo fann bei Johannes auf Grund der not. a. b erörterten Ausfagen ichon ber gegenwärtige Gebrauch des Namens im Munde Jefu die Beziehung auf feinen himmlischen Ursprung erhalten, wie ihn Daniel bem Meffias vindizirt. -7) Die Behauptung Benichlags, daß nach diefen Stellen ber Menichensohn als folcher präeriftirt habe, hat nur scheinbar ein unbedingteres Festhalten am Wortlaut für sich. Bei ihm gerade ift der vom Simmel gestiegene und gum Simmel aufsteigende perfonliche Menschensohn ein durchaus anderes Subjekt als der himmlische Menschensohn in feiner idealen (unperfönlichen) Praexistenz. Nach unserer Auffassung bagegen bezeichnet Sejus feine Berfon gwar lediglich nach feiner geschichtlichen Erscheinung mit bem Ramen des Menichensohnes, denkt dieselbe aber als das identische Subjett jener wie feines vorgeschichtlichen Seins. Es fallen damit zugleich alle Folgerungen, die Benschlag I, S. 248 f. aus Diesen Stellen für eine ideale Praerifteng Chrifti gieht, von felbft fort. -8) Damit erscheinen die Bunderwerte Jeju als ihm von Gott gegeben behufs Musrichtung feines Berufes als Menschensohn. Wie ber Gottessohn feinem Befen nach nichts thun fann ohne den Bater, fo fann der Menschensohn, der als folder die göttliche Herrlichkeit nicht mehr besitt (17, 5), nichts thun ohne die göttliche Bunder-

d) In Folge seines Eintritts in das irdisch-geschichtliche Leben ift Sejus, wie jeder andere Menschensohn, unter das göttliche Gebot gestellt (8, 55. 15, 10), das ihm fagt, was er thun (14, 31) und was er leiben foll (10, 17 f. 18, 11), und bas er in freiem, Gott wohlgefälligem Behorsam erfüllen muß. 9) Selbst unter den dringenosten menschlichen Untrieben zum Sandeln muß er marten, bis die von Gott ihm bestimmte Stunde zum Handeln gekommen ift (2, 4. 7, 8. 10. 11, 6; vgl. Matth. 4, 3 f.). Obwohl er fraft feines ursprünglichen Seins beim Bater Die volle Gotteverkenntnig besitt, die ihn jederzeit befähigt, die Bahrheit zu verfünden, muß er doch allezeit das Gebot vom Bater empfangen, mas und wie er reden soll (12, 49 f.), und redet nur, was er vom Bater gehört hat (5, 30. 8, 26. 28. 40. 15, 15), giebt nur weiter die Worte, Die er vom Bater empfangen hat (17, 8), weil auch fein Reden nur die Erfüllung der Berufsaufgabe ift, die ihm Gott gestellt hat. 10) Als der von Emigfeit her mit der göttlichen Berrlichfeit bekleidete Sohn tann Jefus freilich nicht bem Bater gegenüber in der Stellung gedacht werden, in welcher der Mensch seinem Gott gegenüberfteht. Dagegen ift es wohl verständlich, wie der menschgewordene Sohn, der in alle Bedingungen menschlichen Lebens eingetreten ift und auch Gott gegenüber fich als solchen beweisen muß, von dem einigen (5, 44), wahrhaftigen Gott redet (17, 3), ihn als seinen Gott bezeichnet (20, 17), ihn ehrt (8, 49) und anbetet (4, 22, 12, 27, 17, 1 ff.; vgl. 6, 11, 11, 41 f.). Nur als jolcher kann er auch den Bater als den größeren bezeichnen (14, 28). 11) Es ift nur

hülfe; aber nur der Menschenschn, der durch seinen Ursprung und Beruf gleich einzigartig dasteht unter den Menschenkindern, ist dieser beständigen göttlichen Wundershülfe gewiß.

<sup>9)</sup> Es erhellt hieraus, daß Jesus das Wefen des Sohnesverhältniffes, wonach er nichts von fich felber thun kann (5, 19. 30), in feinem irdischen Leben durch freie fittliche Selbstbestimmung verwirklicht (g. 143, c. Anm. 7). Zwar ist ce ihm die höchste Befriedigung, den Willen des Baters zu thun (4, 34); aber er redet doch von der Erfüllung seines Willens (5, 30. 6, 38) und dem Traditen nach seiner Ehre (7, 18. 8, 49 f.), wie einer, dem die Ueberwindung des Eigenwillens und der Selbstfucht fitt= liche Aufgabe ift, wie jedem Anderen. Obwohl er von Ewigkeit her der Gegenstand ber göttlichen Liebe war, so muß er boch dieselbe durch seinen Liebesgehorsam immer aufs Neue verdienen (10, 17 f. 15, 10). Obwohl er fraft seiner Berufsbestimmung bes beständigen göttlichen Beiftandes gewiß fein fann, fo muß er deffelben doch burch fein Gott wohlgefälliges Thun sich würdig machen (8, 29). Darum fann er aber auch. wie jeder Menich, für die Löfung der ihm gestellten Aufgabe einen Lohn erwarten. Dbwohl er die göttliche Herrlichkeit ursprünglich befaß (17, 24) und darum feine endliche himmlische Berherrlichung naturgemäß erwarten konnte, so erhofft er fie doch nur als Lohn seiner irdischen Berufserfüllung (13, 32, 17, 4 f.; vgl. §. 103, d. 120, d). — 10) Es ift doch nur Benfchlags Schuld, wenn er darin die "wunderliche" Borftellung findet, daß Jejus zwar den Schatz des ewigen Wiffens fertig mitgebracht habe, aber die Gebrauchsamveisung immer erft von Gott empfange (I, S. 258). Schon in jedem menschlichen Beruf schließt die vollständigste Berufsausrnftung nicht aus, daß man von Gott erbittet und empfängt, was man zur rechten Berufserfüllung bedarf. — 11) Bahrend es für jeden anderen Menschen eine an Blasphemie grenzende Ungereimtheit ware, dies erft tonftatiren ju wollen, hat es einen guten Ginn, wenn ber Soln, der ursprünglich (in seinem himmlischen Sein beim Bater) an herrlichfeit Gott gleich war, beansprucht, daß Alle, die ihn wahrhaft lieben, fich seiner Rudfehr zu bem

die Kehrseite dieser echt menschlichen Stellung zu Gott, wenn ihn die Welt um ihn her in gleicher Beise affizirt, wie alle seine Mitmenschen. 12) Weil er mit bewußter Einwilligung in den göttlichen Willen (6, 38) das himmlische Sein beim Vater mit seiner Herrlichkeit verlassen hat, so muß er auch eingegangen sein in das Gottesbewußtsein, wie in das Weltgefühl der Menschenkinder.

#### §. 145. Die Fleischwerdung des Logos.

In seinem Evangesium hat Johannes erwiesen, daß Jesus der Weissias oder der Sohn Gottes sei, indem er erzählt, wie er im irdischen Leben Jesu die göttliche Herrlichkeit des Eingeborenen geschaut hat.a) Um das uranfängliche Wesen dieses Gottessohnes zu bezeichnen, nennt er ihn mit Alttestamentlichem Ausdruck das Wort, welches von Anbeginn Schöpfungs- und Offenbarungsmittler gewesen ist. d) Damit der Sohn Gottes mittelst seiner Erscheinung im Fleisch offenbar werde, ist dieser Logos Fleisch geworden und damit Objekt sinnenfälliger Wahrnehmung.c) Die Vorstellung von der Geistesmittheilung bei der Taufe ist in der Fassung des Evangelisten mit diesen Voraussetzungen nicht unvereinbar, wenn auch nicht ausdrücklich mit ihnen vermittelt.d)

a) Wenn der Evangelist durch sein Evangelium die Leser zu dem Glauben an die Messianität Jesu sühren will (20, 31: die Injoods dare die Kolorios), so kann dies bei ihm, der für heidenchristliche Leser schreibt, nicht dieselbe Bedeutung haben, wie etwa bei dem ersten Evangelisten. Wenn er den Gesalbten näher bezeichnet als den Sohn Gottes, so denkt er dabei auf Grund des im Evangelium entsalteten Selbstzeugnisse Jesu an den von Gott zur Ausrichtung des messianischen Werkes vom Himmel gesandten ewigen Gottessohn. Aus ihm hat Johannes auch erkannt, daß die ATlichen Propheten, wenn sie von dem Messias weissagen, von diesem

in unwandelbarer herrlichkeit thronenden Bater freuen follen, weil fein hingang gu demfelben ihn diefer herrlichkeit theilhaftig macht. Die gottliche Berehrung acceptirt Jejus erft (20, 28), als er nach feiner Auferstehung fich bereits auf dem Bege ju feiner himmlischen herrlichkeit befindet (v. 17), in welcher er nach der Bollendung feines Messinertes die volle göttliche Ehre erlangen soll (5, 23; vgl. §. 143, b). — 12) Daber ift er dem natürlichen Bechjel menschlicher Stimmungen unterworfen. Er freut fich ber Gemeinschaft mit seinen Jungern (15, 11; vgl. 17, 13), und ber Schmerz ber Freundesliebe (11, 3. 5. 36; vgl. 13, 23) preft ihm Thränen aus (11, 35). Das Ergrimmen, bem er fich am Grabe des Freundes hingiebt (v. 33. 38), sein hober Seelenfrieden, in bem er alle Bangigfeit und Unruhe überwindet (14, 27), wie die tiefe Erschütterung, die seine Seele Angesichts bes Todes ergreift und die in Webet und Ergebung in den göttlichen Willen niedergefämpft werden muß (12, 27; vgl. 13, 21. 18, 11), zeigt, daß er fich in feinem Erdenleben gang als Menfch fühlt. Der "tiefe Widerspruch", den Benichlag I, C. 260 bier findet, ift für den Apostel nicht vorhanden, dem das Erichienensein des ewigen gottgleichen Sohnes in dem Menschen Jesus eine Thatfache bes Glaubens war, und bedarf dager einer Logung durch eine bogmatifche Theorie nicht.

ewigen Gottessohn reden und seine ihm ursprünglich eigene (göttliche) Herrlichkeit geschaut haben (12, 41). <sup>1</sup>) Trozdem bewahrt auch Johannes noch die ursprüngliche Bedeutung des Sohnesnamens (§. 17), da I, 4, 10. 14 das Sohnesverhältniß Christi betont wird, um die Größe des Opfers hervorzuheben, das Gott mit seiner Sendung der Welt gebracht hat (vgl. §. 77, c); und eben darum heißt er v. 9 der Eingeborene, für den nicht mehr sein Sizen zur Rechten Gottes als besonders charafteristisch hervorzehoben wird, sondern sein Ruhen im Schooße des Vaters (1, 18), weil dieses das Zeichen des innigsten Liebesverhältnisse ist (vgl. 13, 23). <sup>2</sup>) Allerdings aber entspricht es diesem Liebesverhältniß, daß der Vater seine ganze Herrlichkeit in den Eingeborenen ausgeschüttet hat (1, 14: dózar des morgeroris naga nargós); <sup>3</sup>) und der Apostel hat diese Herrlichkeit

<sup>1)</sup> Es ist darum völlig gleich, ob man das christliche Bekenntniß dabin formulirt, daß Jesus der Chrift, oder bag er der Sohn Gottes ift (I, 5, 1 ff. 5). Wenn der Apostel die antidriftliche Frriehre feiner Beit dabin charafterifirt, dag fie leugnet, Folus fei der Chrift (I, 2, 22), so versteht er darunter, daß sie in Abrede stellt, Jesus sei Eine Berfon mit bem im A. T. als Cohn Gottes (Meffias) verheißenen ewigen gottlichen Wefen, welches die Frrlehrer überhaupt leugnen (v. 23), weil fie ihre lügenhafte Fiftion eines himmlischen Acon an seine Stelle gesetzt haben. Dem Apostel gewinnt barum der übliche Name 'Ingoog Apioros (1, 17) eine besondere Bedeutung, sofern er im Gegensatz zu jener Frriehre die Identität Jesu und des verheißenen Deffias (in feinem Sinne) ausdrudt, weshalb er ben Sohn Gottes (1, 3, 8, 5, 9 ff.) oder ben Sohn schlechthin (I, 2, 22. 5, 12) in feierlicher Benennung naber so zu bezeichnen pflegt (δ υίδς αὐτοῦ Ἰησοῦς Χριστός: Ι, 1, 3, 3, 23, 5, 20). Der Rame δ Χριστός allein fommt nur noch II, 9 vor (vgl. §. 134, a. Anm. 1), und es wird auch dort ausdrücklich hervorgehoben, daß man in der Lehre von diesem Xpiotos den Sohn und in ihm den Bater hat. - 2) Auch in der Bezeichnung als povogeric liegt also keineswegs, wie Baur, G. 357 und Scholten, G. 82 meinen, von felbst der Begriff der Bengung, da ja der Apostel den ihm so geläufigen Begriff des gewasdat en t. Deod nie auf Chriftum überträgt, fondern nur, daß er als der einzige Sohn der höchfte Gegenstand der göttlichen Liebe ift (vgl. §. 143, a). Wie 1, 18 nicht mehr, wie sonft überall, die Theilnahme an ber göttlichen Berricherherrtichfeit hervorgehoben wird als charakteriftisch für den erhöhten Sohn, von dem hier allein die Rede ift (gegen Benfchlag II, S. 414, Schenfel, S. 375, Beg, S. 562, Nösgen, S. 498), fo fommt auch der Name wiplog, der die messianische Herrschaft des erhöhten Christus bezeichnet, in ben Briefen gar nicht mehr vor. Rur im Evangelium wird Jesus zuweilen, wie bei Lucas (§. 138, a. Anm. 1), in erzählender Rede & xópios genannt (4, 1. 6, 23. 11, 2. 20, 18. 20. 21, 7. 12). Die Anrede nopie und die daraus abgeleitete Selbstbezeichnung (13, 13-16. 15, 20) hat außer 20, 28 mit seiner spezifischen Burdeftellung nichts zu thun (vgl. §. 18, d). — 3) Die Zusammenziehung des napa mit μονογενούς, wonach es heißen foll: der Eingeborene des Baters (ugl. Schulze a. a. D., S. 211), ift unstreitig sprachwidrig. Es ift aber überhaupt nicht von der konkreten Person des Eingeborenen die Rede, obwohl noch Geft, S. 559 einfach erklärt, als ob του μονογενούς stünde. Der Ausdruck bezeichnet eine Herrlichkeit, fo groß wie fie nur ein Eingeborener vom Bater haben fann, fofern diefer nur den einzigen Sohn gum ausschließlichen Besitzer all seiner Büter macht (vgl. Scholten, S. 81). Und zwar besteht diese Herrlichkeit feineswegs in der Gnade und Wahrheit (vgl. Reander, S. 884 und noch Benschlag II, S. 414) ober in seiner einzigartigen Gemeinschaft mit bem Bater (Gef, S. 561), sondern in der Fülle aller herrlichen göttlichen Eigenschaften, insbesondere der Allmacht und Allwiffenheit. Wir haben hiernach bei Johannes nicht

geschaut, weil Jesus in seinen großen göttlichen Allmachtswundern, wie in ben immer neuen Zeichen feiner gottlichen Allwiffenheit diefelbe offenbart hat (2, 11).4) Freilich will Johannes damit nicht fagen, daß Jesus die ihm uranfänglich eignende doza (17, 5) auch in seinem irbischen Leben besaß, wie Röstlin, S. 150. Scholten, S. 105 annehmen; benn auch er redet von einer Erhebung zur Herrlichkeit, die Jesus erft nach seinem Tode erwartet (7, 39. 12, 16: δοξασθήναι). Aber ber Bater, ber ihn diese Allmachtswerfe thun und diese Allwissenheitsworte reden heißt, hat ihm damit einen Abglang jener Herrlichkeit gegeben (17, 22), um durch benselben der Welt die ihm ursprünglich als dem eingeborenen Sohne eignende Herrlichkeit zu bezeugen, die er in seinem irdischen Sein abgelegt hatte. Nur weil es dem Evangelisten eben darauf ankommt, diese durch jene zu erweisen, ericheinen die Thatsachen seines Lebens, welche im Wefentlichen auch die ältere Ueberlieferung fennt, hier in einer Beleuchtung, welche zuweilen die wirkliche Menschheit des Gottessohnes zu verleugnen scheint.

b) Der Gottessohn, welcher am Schlusse des Evangeliums als Jeós angerufen wird (20, 28), muß natürlich von Anbeginn ein Eingeborener göttlichen Wesens (1, 18: μονογενής Θεός) gewesen sein; er ift ja dazu in die Welt gefommen, damit er, der felbst mahrhaftiger Gott mar, den Wahrhaftigen fund mache (I, 5, 20). Dann aber muß er auch von

5) Benschlag II, S. 415 halt es zwar wegen bes zweimal vorher als adnowóg bezeichneten Baters für gang unmöglich, das obroc auf den unmittelbar vorgenannten Sohn zu beziehen; allein gerade wenn vorher zweimal von bem abnowie ichlechthin die Rede war und babei vorausgesett, daß der mahrhaftige Gott gemeint sei, ergiebt

ben bestimmter ausgeprägten paulinischen Begriff ber doga (g. 76, d), sondern den urapostolischen (val. S. 118, c. Unm. 7). - 4) Gleich das erfte biefer Zeichen mar ein ichöpferisches Allmachtswunder, durch welches Bein wurde, wo Baffer gewesen war (2, 9). Die beiden Krankenheilungen 4, 53. 5, 8 werden durch ein bloßes Allmachtswort vollzogen; in der Brodipende und dem Bandeln auf dem Meere (Rap. 6) zeigt Jefus eine gottgleiche Berrichaft über die Elemente. Bon den Blindenheilungen Jefu wird nur die eine unerhörte ergahlt (9, 32), bei der es eine Neuichöpfung des dem Blinden verfagten Augenlichtes galt; und endlich ift die Todtenerweckung (11, 43) ein fpezififches Gotteswert (5, 21). Offenbar ift biefe bestimmte Bahl von fieben großen Gotteswundern ausgesucht, um in jedem ein Zeichen der göttlichen Allmacht Jesu von einer neuen Seite ber aufzuweisen, jo baf bem Evangeliften noch in anderem Sinne. als §. 143, b, diefelben Beichen feines ursprünglichen Wefens find. Daffelbe gilt von ben Beweisen seiner Allwiffenheit. Jejus weiß, wie ber Bergenstündiger (vgl. I, 3, 20). was im Menschen ift (2, 25), und bewährt dies immer aufs Reue (1, 43. 48. 4, 35. 5, 42. 6, 15. 61. 7, 19. 8, 40); vorschauend erfennt er die geheimste Entwidlung im Menfchen (6, 64, 70, 13, 11) und errath die Gebanten ber Jünger (16, 19), die baraus feine Mumiffenheit erkennen (v. 30; vgl. 21, 17). Er fennt alles Berborgene (1, 49. 51. 4, 19. 29. 11, 4. 14 f.) und weiß alles Zufünftige (18, 4; vgl. 2, 19. 3, 14. 7, 33. 12, 35. 13, 1. 38). Die gange Leidensgeschichte ift barauf angelegt, ju zeigen, wie fich alle seine Worte erfüllt haben (18, 1-3; vgl. 13, 26. 18, 4-7; vgl. 10, 18. 18, 8 f.; vgl. 16, 32. 17, 12. 18, 10-27; vgl. 13, 38. 18, 28-19, 16; vgl. 12, 32 f. 18, 32. 20, 8 f.; vgl. 2, 19). Da alle biefe Zeichen ihm von Gott gegeben find (S. 143, b. c), so ift es eine völlig willfürliche Unterschiebung, wenn Benfchlag II, S. 410 meint, es werde damit behauptet, daß Johannes feinen Chriftus (foll heißen: den Menschen Jesus) allwissend und allmächtig benke.

Emigkeit her gemesen sein, wie Gott felbst (I, 1, 1. 2, 13 f.: & and αρχής). 6) Es fann aber fein beutlicheres Zeichen bafür geben, bag ber Sohnesname an fich nicht das ewige Wesen Chrifti bezeichnet (not. a), als daß Johannes noch nach einer eigentlichen Wefensbezeichnung fucht für den Sohn Gottes in seinem ewigen Sein, und zwar im A. T., bas ja nach seiner Auffassung von dem emigen Sohne bereits geweiffagt hatte. Hier aber fand er neben Gott von Anfang an vielfach fein Bort ge= nannt als ein lebendig wirksames;7) und da es ja eben das Wesen des Wortes ift, das Innere des Redenden zu offenbaren, jo lag es nabe, den Sohn, welcher bei feinem Erscheinen auf Erden ber Offenbarer bes Baters gewesen war (g. 143, d), in diesem Worte Gottes bezeichnet zu finden. Wenn Johannes nun im Prolog bes Evangeliums den richtigen Gesichtspunkt für die Betrachtung des Sohnes Gottes in feiner geschichtlichen Erscheinung feststellen will, geht er davon aus, daß der Logos im Anfange im lebendigen Gemeinschaftsverkehr mit Gott und göttlichen Wesens war (1, 1 f.); und wenn er im Briefe den, deffen ursprüngliches Wefen die Augenzeugen feines Lebens erfahrungsmäßig erfannt haben, bezeichnen will,

es eine reine Tautologie, wenn dies nun noch einmal ausgesprochen sein soll. Das έν τ. υίφ fann nur Apposition ju èν τφ άληθινφ sein, weil sonst das èv eine verichiedene Bedeutung hat, und die des zweiten (durch Bermittlung feines Sohnes) gegen allen johanneischen Sprachgebrauch ift. Nirgends aber wird Gott selbst, wie Chriftus (11, 25, 14, 6) als ζωή αίωνιος, d. h. als Bermittler ewigen Lebens bezeichnet, was auch Benichlag, S. 424 nur durch willfürliche Umidreibungen verdeden fann. 6) Bergeblich wird von Reuß (II, S. 438 f.) geleugnet, daß das àπ' àρχης in absolutem Sinne zu nehmen fei. Der Anfang ichlechthin fann nur ber Beitpunkt fein, mit welchem unfer Denken überhaupt beginnt. Da es nun einen folden nicht giebt, weil jedem Zeitpunkt noch ein anderer vorhergehend gedacht werden kann, fo liegt barin die Borftellung der Ewigkeit a parte ante. In anderer Beise wird dies im Evangelium mit Anspielung auf Ben. 1, 1 dadurch ausgedrudt, daß er an dem Anfange des gottlichen Schaffens, mit bem die Schrift beginnt, nicht etwa auch geworden ift, sondern war (1, 1: έν άρχη ήν). Es war das aber dem Evangelisten bereits gegeben durch das Selbstzeugniß Jesu (§. 144, a). — 7) Es darf als anerkannt betrachtet werden, daß in allen Allichen Aussagen über dies Wort noch feine Sypostafirung beffelben liegt, fondern nur eine poetische Dbjektivirung. Selbst der Terminus ייביא דיי in den Targumim bezeichnet doch nur die Offenbarung, die fich Gott durch fein Wort in der Belt giebt, und die darum göttliche Autorität (Deut. 18, 19. 1 Reg. 8, 50) und göttliche Wirkungstraft (Ben. 39, 2. 21. 2 Sam. 6, 7) bat, ohne daß fie als eine felbftlebendige gedacht ift (vgl. Geg, S. 658). Allein die Art, wie hier das Bort Gottes aufgefaßt ift, zeigt deutlich, daß, wenn Johannes im A. T. nach einer Bezeugung für das vorgeschichtliche Sein des Sohnes suchte, den er als die vollkommene Gottesoffenbarung erfannt hatte, er fie nur in dem finden fonnte, was dort von dem Worte Gottes gejagt war. Die Erfahrung von der lebendigen Birffamfeit diefes Bortes fonnte nicht zur Sypoftafirung beffelben führen; aber wenn Johannes ben Gottesfohn als das felbstlebendige (perfonliche) Organ der Gottesoffenbarung, das von Anfang beim Bater gewesen war, fennen gelernt hatte und von diefem Besichtspunkte aus bas A. T. (vielleicht gerade mit jener targumiftischen Deutung) las, bas überall von dem Sohne zeugen follte (Ev. 5, 39), fo mußte er wohl darauf tommen, jenes lebendige Gotteswort für eine Bezeichnung biefes Gottesfohnes zu nehmen. Benn der Apokalnptiker den erhöhten Chriftus als das Wort Gottes bezeichnet hatte, das ben (richterlichen) Willen Gottes verfündet, indem es ihn vollstreckt (g. 134, d. Anm. 5), fo konnte ber

nennt er ihn den Logos (I, 1, 1).8) Alles aber, was er, über die Ausfagen der Chriftusreden hinausgehend, von diesem Logos lehrt, ift einfach der Lehre des A. T. vom Worte Gottes entnommen. Wie durch dieses die Welt geschaffen war (Pfalm 33, 6; vgl. Gen. 1), so ift der Logos der Bermittler der Schöpfung, indem die Welt und Alles, was geworden, burch ihn geworden ist (1, 3. 10; vgl. §. 79, c. 103, b. 118, d). Wie ferner das Wort Jehovas an die Propheten erging (Jer. 1, 4. 11. 2, 1), ja von ihnen geschaut ward (Jes. 2, 1), so haben die Propheten die Herrlichteit des Logos geschaut (12, 41), und er ist überhaupt der Bermittler aller Gottesoffenbarung gewesen von Anbeginn (1, 4. 9: ro que των ανθοώπων). Darum ift Israel, in welchem Gott die spezifische Stätte feiner Offenbarung hatte, das Eigenthumsvolf des Logos gewesen (v. 11; vgl. §. 79,c. 118,d). Bon den Bermittlungen, durch welche Paulus und der Sebraerbrief jum Rudichluß auf das ewige göttliche Bejen und Wirken des Sohnes geführt wurden (§. 79. 103. 118), findet fich bei Johannes, deffen ganger Geistesart derartige Reflexionen ohnehin fremd find, jo wenig wie bei dem Apokalpptifer (g. 134, d) eine Spur. Bielmehr weist die Art, wie der Prolog von vorn herein auf die Schöpfungegeschichte anspielt, deutlich genug auf den ATlichen Ursprung seiner Vorstellung vom Logos bin. 9)

Evangelift wohl in dem ATlichen Gotteswort die Wefensbezeichnung des ewigen Gottesfohnes in feinem vorgeichichtlichen Sein finden. - 8) Das Wort Gottes wird im D. T. oft genug das Bort ichlechthin genannt (§. 46, a. 89, a. 139, b. Unm. 2), und wenn Johannes ausdrücken wollte, daß er nicht ein einzelnes von Gott ausgegangenes Wort meine, jondern das (perfonliches) leben in fich tragende (1, 4), als welches er es in Jeju erfannt hatte (5, 26. 6, 57), mußte er es als das Wort ichlechthin bezeichnen, bas nicht ein λόγος θεο5, sondern selbst göttlichen Befens war. — 9) Es ift von enticheidender Bedeutung, fich darüber flar ju werden, daß die johanneischen Ausjagen über ein göttliches Befen, das im Unfang bei Gott mar, fo lange man den Evangeliften Die Chriftusreden feines Evangeliums noch bona fide für Borte bes geschichtlichen Jejus halten läßt, unmöglich Resultate einer aprioristischen Spefulation über bas Bejen Gottes fein tonnen, wie fie etwa Frommann, davon ausgehend, daß fein Wefen die Liebe fei, dem Apostel unterlegt (S. 105, 134-37). Rur wenn man das vierte Evangelium für eine bewußte Dichtung eines driftlichen Gnoftifers bes zweiten Jahrhunderts halt, der seine Philosopheme Jeju in den Dlund legt, hat man ein Recht zu fragen, woher er die Unichauung von einem gottlichen Mittelwefen hat, beffen Infarnation er in Jeju ju finden glaubt. Uber auch dann widerfpricht die Borftellung von einem an fich verborgenen Gott, der gu feiner Birtfamteit in der Belt eines Mittelwesens bedarf (vgl. Röftlin, S. 85-89. Baur, S. 356), der Unschauung des Evangeliften, ber fich feineswegs icheut, eine unmittelbare Birffamkeit Gottes in der Belt anzunehmen (5, 17. 21. 6, 37. 44 f. 65. 17, 11), wie Reuß felbst damit anerkennt, daß er darin eine inkonsequente Durchführung ber spekulativen Brämiffen ber johanneischen Theologie findet (II, S. 432. 440 ff.). Für den aber, welcher bie Chriftusreden bes Evangeliums ihrem wefentlichen Inhalte nach für glaubwurdig halt, verliert bie Untersuchung, ob bie alexandrinische Weisheitslehre oder die philonische Logoslehre, von der es ohnehin immer noch ftreitig ift, ob diefelbe den Logos wirklich bypoftatifch und gottlichen Wefens gedacht habe, den Apostel auf jene Aussagen führen fonnte, alle Bedeutung; benn bie Bramiffen für biefelben find in dem, was der Evangelift als die Borte und Thaten bes geschichtlichen Jejus betrachtet, vollständig gegeben. Es fonnte fich alfo, wie im Grunde felbst Baur, G. 353 zugesteht, höchstens darum handeln, ob der Apostel den

c) Die Sendung des eingeborenen Sohnes wird bei Johannes nicht, wie bei Paulus (§. 79,c. 103,c), unter den Gesichtspunkt einer Erniedrigung gestellt; sie hat vielmehr nur dazu beigetragen, daß derselbe feinem mahren Wesen nach offenbar (I, 3, 5. 8: Egaregw97) und sinnenfällig wahrgenommen wurde (1, 1). 10) Darum bekennen die Gläubigen nun, daß Zesus Chriftus in Fleisch aufgetreten sei (I, 4, 2. II, 7).11) An diesem Kommen des Sohnes Gottes im Fleisch hängt dem Apostel Alles; denn nur dadurch ift die alles Seil begründende Thatfache, daß ber Bater ben Sohn gefandt hat, ein Objekt finnenfälliger Wahrnehmung geworden (I, 4, 14: τεθεάμεθα). Damit ift aber nicht gesagt, daß sich ber göttliche Logos nur mit einem irdisch-materiellen, sterblichen Körper (Köstlin, S. 139. Scholten, S. 94) umtleidet habe oder Fleisch annahm. Allerdings wird der Leib Jesu als der Tempel betrachtet (2, 21), in welchem der göttliche Logos Wohnung gemacht hat, wie einft Jehova in ber Stiftshutte fich eine Stätte feiner Ericheinung auf Erben gab (1, 14: ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν). Aber das Rleijch, welches die materielle Substanz diefes Leibes ausmachte, ift bei Johannes, wie überall in den

Logosnamen, den er dem Gottessohn in seinem vorgeschicktlichen Sein giebt, aus einer herrschenden Zeitphilosophie entlehnt habe (vgl. Schmid II, S. 368. Lutterbeck, S. 264). Freilich ist auch hier die Bergleichung der Philonischen Lehrsprache wenig zurressend, da in Philo's Anwendung des Bortes dépos die Bedeutungen: Vernunft und Wort durcheinander spielen, während bei Johannes nur die letztere anerkanntermaßen zulässig ist. Die gangbare Behauptung aber, daß die Art, wie Johannes den Namen als bekannt voraussetzt, auf eine solche Entlehnung hinweise (vgl. noch Baur, S. 353), übersieht, daß diese Bezeichnungsweise den Lesern aus der Lehrwirksamkeit des Versassers bekannt sein mußte.

<sup>10)</sup> Bie Gott, weil er Beift ift und darum an feine Dertlichkeit gebunden (4, 24, 21), auch nicht finnlich geschaut werden fann (I, 4, 12. 20), fo fann natürlich auch ber Sohn Gottes, weil er der göttliche Logos ift und das Wefen des Wortes felbftverfrandlich ein pneumatisches (vgl. 6, 63), an fich nicht geschaut werden. Dennoch bezeugen bie Augenzeugen bes irdifchen Lebens Jefu, daß (in Folge feines Gelbitzeugniffes und feiner Bunderwerke) fein ewiges göttliches Wefen ihnen borbar und fichtbar (bem. die Berfetta: ακηκόαμεν - έωρακαμεν), im engsten Berfehr mit ihm (αί χείρες ήμων εψηλάφησαν) ein Gegenstand ihres betrachtenden Anschauens (Beaoda:, wie überall im Unterschiede von opav, von finnenfälliger Bahrnehmung; vgl. 1, 32, 38, 4, 35, 6, 5, 11, 45. I, 4, 14) geworden fei (I, 1, 1). Gben darum tann es als ein dogasbovat bezeichnet werden, wenn die Gläubigen dieses sein mahres Wesen erkannten (11, 4, 17, 10). -11) Diefe Ausfage will nicht die Leiblichkeit Jesu als eine mahrhafte im Gegensat zu einer bofetischen hervorheben (vgl. Lutterbed, S. 277), wie fie Baur, S. 364 fogar in 6, 19. 7, 10. 15. 8, 59 findet (val. dagegen m. joh. Lehrb. S. 253 f.); fie will vielmehr konstatiren, daß in der menschlichen Berfon Jefu, die eben darum Jefus Chriftus genannt wird (vgl. Ann. 1), der Chrift oder der ewige Gottesfohn im Fleische aufgetreten fei. Gie fiellt fich damit entgegen der Freiehre, welche den höheren Acon Chriftus von bem Menfchen Jefus ichied und nur eine zeitweise Bereinigung mit bemfelben zugeben wollte (wie fie hilgenfeld, G. 244 unferm Berfaffer felbft unterschiebt), und hebt ihr gegenüber hervor, daß er (bei der Taufe) im Baffer und (bei bem Tode) im Blute gefommen fei (I, 5, 6), also bereits vor der Taufe und noch im Tobe ber im Fleisch erschienene Gottessohn war. Das obn er to boart povor erklärt fich einfach daraus, daß die Fresehrer dies noch in gewiffem Sinne zugeben konnten und bas ev τφ αίματι bas eigentlich Entscheibenbe mar.

urapoftolischen Lehrbegriffen, befeeltes Fleisch, und bie Geele diefes Fleisches nicht nur Trägerin des physischen, sondern auch des geistigen Lebens im Menschen. 12) Der im Fleisch gekommene Logos ift also Mensch in vollem Sinne geworden (vgl. auch Biedermann, S. 255). Ohne Zweifel fagt das odos exévero, dag er etwas Anderes wurde, als er früher war, wie benn auch bas Subjett des geschichtlichen Lebens Jesu nie als ber Logos bezeichnet wird. Alle Logos war der Sohn Gottes ein reines Beifteswejen und er murde ein Fleischeswesen, d. h. ein Wesen, das die irdisch= materielle Natur in feiner Leiblichkeit an fich hat und eben darum Gegen= ftand sinnlicher Wahrnehmung fein kann. 13) Der Evangelist redet durch aus unbefangen von feiner irdichen Beimath (1, 46 f. 7, 41. 52; vgl. 4, 44), von seiner Mutter und seinen Brudern (2, 1. 12. 7, 3. 10. 19, 25 f.; vgl. 1, 46. 6, 42); denn oags ift eben nur, was vom Rleifch geboren ift (3, 6), und der Logos war oaog geworden. 14) Das identische Subjekt des uranfänglichen Logoswesens (Xocoros) und des geschichtlichen Fleischeswesens (Inoove) ist aber der eingeborene Sohn Gottes.

d) Auch bei Johannes bezeugt ber Täufer, daß er den Geift auf Jesum herabkommen sah (1, 32 f.; vgl. §. 18,a); und Jesus selbst scheint

<sup>12)</sup> Allerdings bezeichnet 6, 63 oaph lediglich die irdisch-materielle Leiblichkeit im Gegensatz zum Geiftigen, und 8, 15 nara the oapna, wie nar' ouer (7, 24), das Richten nach der finnenfälligen, außeren Erscheinung. Aber 1, 13 wird ber ause ein Delnua jugeschrieben, das nur ber feelisch vermittelte Geschlechtstrieb fein fann, wie auch die Fleischeslust im engeren Sinne επιθυμία τ. σαρχός heißt (I, 2, 16). So wird auch ber Seele Chrifti eine echt menschliche Erschütterung zugeschrieben; und wenn biefelbe anderwärts von seinem Beifte ausgesagt wird (13, 21. 11, 33), so fann bas nicht bas πνεόμα des Logos fein (Röftlin, S. 141. Scholten, S. 113), sondern nur bas bie menschliche Seele konstituirende aveoua (§. 27, c). Dagegen findet fich der spezifischpaulinische Beariff ber caos (§. 68) bei Johannes so wenig, wie irgendwo im urapostolischen Lehrtropus, so oft man benselben auch ohne weiteres in 3, 6 hineinträgt, mo nur bie leibliche Geburt, bie bas irbifche finnliche Leben bebingt, ber geiftlichen Wiedergeburt entgegensett wird. — 13) Auch hiermit soll freilich nicht die Menschwerdung beschrieben werden, die ja schon 1, 9-12 vorausgesetzt wird, da nur der Menichaemorbene geschichtlich auftreten, in ber Welt fein, erkannt und angenommen werden fann. Es foll vielmehr nach dem Kontert nur diejenige Seite an berfelben hervorgehoben werden, nach welcher es zu einem finnenfälligen Schauen bes an fich unfichtbaren Logos fommen fonnte (vgl. Geg, S. 553). Wenn aber nava capt jeden Menschen bezeichnet, sofern er ein Fleischeswesen ift (17, 2; vgl. §. 27, a), so kann das ouof exevero nur bezeichnen, daß er ein Wefen murbe, beffen charafteriftische Eigenthumlichkeit es ift, oapt an fich zu haben. Wenn also Benjchlag II, S. 419 behauptet, von einer Menschwerdung sei feine Rede, so mag bas in ber Ausbrucksform einen gemiffen Unhalt haben, in der Sache ift es durchaus falich; wenn aber Nösgen, G. 510 f. einfach leugnet, daß mit dem Logos durch die Fleischwerdung eine Beranderung vorgegangen fei, fo erhellt aus feiner Analyse ber Stelle nur, wie fchwer es ift, aus ihrem Wortlaut dies hinwegzudeuten. — 14) Da Johannes die synoptischen Evangelien fennt und voraussetzt, fo war es wunderlich genug, ihm zuzumuthen, daß er erft Protest einlegen follte, wenn Jejus im Munde der Leute der Sohn Josephs aus Ragareth bieß, um nicht zum Zeugen gegen die wunderbare Geburt in Bethlehem zu werben. Für feine Fleischwerdung macht die Frage, ob er natürlich oder übernatürlich erzeugt mar. feinen Unterschied, da diese von der fleischlichen Beburt als folder abhing.

auf diese Geistesweihe in der Taufe zurückzuweisen (10, 36: ήγίασεν). 15) Doch ift nicht zu überseben, daß ber Evangelift auch die 3, 34 von bem Täufer erwähnte Beistesmittheilung nach seiner Fassung von 1, 32 f. bahin erläutert, daß der Geift auf Jesum herabkommt, nicht um sich mit ihm zu vereinigen, sondern um auf ihn hin gerichtet zu bleiben (uévor έπ' αὐτόν), d. h. um ihm fortan die beständige Bunderhülfe Gottes und Die stete Erkenntnif bessen zu vermitteln, was er nach dem Willen Gottes ju thun und zu reben hat (§. 144, c. d). In diesem Sinne enthält ber Ausspruch Jesu 1, 52 nur eine andere Borstellungsform für die in der Taufe ihm garantirte ftetige Ausruftung und Befähigung zur Ausübung feiner meffianischen Berufswirtsamkeit, beren ber fleischgewordene Logos bes Evangeliften ebenso bedurfte, wie der vom himmel herabgeftiegene Menschensohn der Chriftusreden. Doch find diese auf treue Erinnerung an die Worte des Täufers sich gründenden oder traditionell überkommenen Lehrelemente bei ihm in einer Ifolirtheit ftehen geblieben, die fie fast wie einen Widerspruch mit den ihm geläufigen Borftellungen erscheinen läft, mährend sie doch, obwohl nicht ausdrücklich mit ihnen vermittelt, für sein Bewuftfein einen folden Widerspruch nicht involviren.

<sup>15)</sup> Weber ift dieser Geift ber Logos, ber fich bei ber Taufe mit dem Menschen Jefus vereinigt (vgl. Silgenfeld, S. 254 f.), noch ift jenes Berabkommen des Beiftes als eine bloge Bifion des Täufers vorgestellt (vgl. Baur, S. 366 f.), die ihm andeuten foll, daß Jefu von Anfang an der Beift einwohnt (Neander, S. 887. Definer, S. 336). ober daß er es ift, der den Geist mittheilen soll (Köstlin, S. 144). Denn abgesehen bavon, daß ja das Zeichen nicht etwas dem Bezeichneten durchaus Fremdartiges oder Entgegengesetztes bezeichnen fann, bezeichnet ber Täufer Jesum wirklich als einen, ber ben Beift empfangen hat, nur ohne Dag (3, 34). Wenn es hier auf diese Beiftesmittheilung gurudgeführt wird, daß der Gottgefandte die Borte Gottes redet, fo icheint bas allerdings einen Biderfpruch ju involviren mit dem Gelbstzeugniß Jefu, wonach feine höhere Erfenntniß aus feinem vorgeschichtlichen Gein beim Bater ftammt (§. 144, a), und mit der darauf gebauten Lehre von dem fleischgewordenen Logos, ber in bem Menfchen Jefus erschienen ift, fofern bier die berufsmäßige Birkfamkeit Jefu nicht auf fein höheres Wefen, sondern auf eine Beiftesausruftung guruckgeführt wird. bie von der prophetischen nur graduell verschieden ift. Da aber dicht baneben bem Täufer auch die Anschauung in den Mund gelegt wird, wonach der von oben Gekommene dort gehört und geschen hat, was er bezeugt (v. 31 f.), so können wenigstens für bas Bewußtsein des Evangelisten beide Borftellungen nicht im Biderfpruche qe= ftanben haben.

# Zweites Kapitel.

# Das Geil in Chrifto.

Köhler, von der Welt zum himmelreich oder die johanneische Darstellung des Werkes Chrifti. halle 1892.

#### §. 146. Chriftus das Leben der Welt.

Bgl. G. Zietlow, über den Begriff Zwig addivios in den Schriften des Johannes. Treptow a. d. R. 1880.

Als der Messias bringt Jesus das höchste Heilsgut, welches Johannes als das ewige Leben bezeichnet und am liebsten schon gegenwärtig denkt.a) Das ewige Leben besteht aber in der sebendigen anschauenden Gottesserkenntniß, wie sie Christus von Ewigkeit her gehabt hat.b) Um durch diese Erkenntniß der Welt das Leben zu vermitteln, ist er gesandt und nennt sich darum das Brod des Lebens.c) Er theilt aber auch das Leben mit durch sein sebenschaffendes Wort, dessen Inhalt die wirkungskräftige Gottesoffenbarung ist.d)

a) Auch bei Johannes beginnt Jesus mit der Verkündigung, daß das Gottesreich nahe jei und es darum nur darauf ankomme, die Bedingung zu erfüllen, unter welcher man allein an ihm Untheil haben kann (3, 3. 5; vgl. §. 13). Wenn fpater ber Begriff bes Gottesreiches als des von Chrifto gebrachten Beilegutes völlig jurudtritt, und dafür ftete ber Begriff des Lebens oder des ewigen Lebens vorkommt, 1) so bezeichnet Diefer ichon in der altesten Ueberlieferung der Reden Jesu bas im Reiche Gottes dem Einzelnen bereitete Beil (§. 34, b); und es entspricht lediglich der auf das subjektive Chriftenleben gerichteten Tendenz der johanneischen Schriften (20, 31. I, 1, 3 f.), wenn in ben Chriftusreden, wie in ben Briefen, das höchste Beil ausschließlich von der Seite, nach welcher es fich am Einzelnen verwirklicht, hervorgehoben wird. Wie aber in ber fynop= tischen Berfündigung Zesu das Gottesreich nicht blog ein gufünftiges, jondern bereits ein gegenwärtiges ift (§. 15,c), so ift auch bei Johannes das ewige Leben, welches der Mejfias zu bringen gekommen ist, nicht blog ein jenseitiges und gufunftiges, sondern bereits ein gegenwärtiges und diesseitiges. Der Gläubige hat das ewige Leben (3, 36. 5, 24. 6, 47. 54. 20, 31. I, 5, 12 f.), er ift bereits aus bem Tode zum Leben hinübergegangen (5, 24. I, 3, 14). Der leibliche Tod fann diefes Leben nicht

<sup>1)</sup> Nur 18, 36 redet Jesus von seinem Reiche, das nicht weltlicher Art sei; aber hier ist nicht an das messianische Reich gedacht, sondern nur eine Verständigung des Heichen darüber beabsichtigt, in welchem Sinne sich Jesus einen König nennen tönne in einem geistigen Reiche, das alle Wahrheitsfreunde umfaßt. Bei Johannes wird ζωή im absoluten Sinne und ζωή αίωνος stets promiscue gebraucht (3, 36. 5, 39 f. 6, 53 f. I, 1, 2. 3, 14 f. 5, 11—13), wie §. 34, b (vgl. bei Paulus §. 65, d).

ausheben in seiner Fortdauer (11, 25), er ist für dasselbe so gut wie nicht vorhanden (6, 50 f. 58. 8, 51 f. 11, 26); die Auserstehung ist nicht mehr die Bedingung, sondern die Folge desselben (6, 40. 54). Was dis dahin die höchste Gottesverheißung gewesen, ist nun Ersüllung geworden (I, 2, 25). Wir haben diesen Idealismus, welcher in der Gegenwart bereits das Ideal verwirklicht schaut, in mannigsachen Formen als einen Charakterzug der apostolischen Lehrweise kennen gesernt (§. 51, c. 96, b. 104, d. 117,d); es liegt aber in der Eigenthümlichseit der johanneischen Theologie (§. 141,c), daß er hier stärker als irgendwo hervortritt. <sup>2</sup>)

b) Hatte Johannes in der anschauenden Erfenntniß Christi und der ihm gegebenen Gottesoffenbarung die höchste Seligfeit gefunden (§. 141,b), so mußte er auch in ihr das emige Leben sehen, das der Meffias zu bringen gekommen war. Das ift das ewige Leben, daß man ben einigen mahren Gott in seinem Gefandten Zesus Chriftus erkennt (17, 3), sagt er an einer Stelle, wo es darauf ankam, durch eine bundige Erflärung über das Wefen des ewigen Lebens zu zeigen, mie die Mittheilung desselben (v. 2) zur Berherrlichung Gottes (v. 1) gereichen muß. 3) Dieses höchste Heilsgut mar der Welt bis dahin nicht nur noch nicht mitgetheilt, es war ihr noch gar nicht einmal als solches kund geworden. Wohl ift auch sonst dem N. T. der Gedanke nicht fremd, daß in dem Schauen Gottes die höchste Seligkeit des ewigen Lebens im Jenseits liege (§. 34, b. 99, b. 126, d. 132, d); aber noch fehlte jede Anschauung davon, wie mit diesem Schauen Gottes ewiges feliges Leben gegeben fei. Dun aber mar ber Sohn Gottes gefommen, der diefes höchfte Gut bereits befaß; benn er hatte von fich ausgefagt, daß ihm der Bater gegeben habe, das Leben in sich zu haben, wie nur Gott felbst es in sich trägt (5, 26. 6, 57). Als ein unvergängliches war dieses Leben den Augenzeugen seines Erdenwandels fund geworden (I, 1, 2: ή ζωή έφανερώθη — καὶ ἀπαγγέλλομεν υμίν την ζωήν την αιώνιον), da er es ja als ein uranfängliches (8 v an aexys v. 1) und darum auch unverlierbares bezeugt hatte; und als ein feliges, da es ja im lebendigen Bemeinschaftsverkehr mit dem Bater geführt war (ητις ην προς τον πατέρα

<sup>2)</sup> Da Kol. 3, 3 ganz anders (vgl. §. 104, d), so ist nur bei Johannes das ewige Leben seinem wahren Wesen nach schon hier beginnend gedacht und bildet somit das spezisische Heilsgut. Was Petrus als die Wiedergeburt zur Hoffnung (§. 50, b), was Jacobus als die Einpstanzung des vollkommenen Gesetzs (§. 52, b), was Paulus als die Rechtsertigung und Neuschöpfung durch die Gnade Gottes (§. 82. 84), was der Hebrikertigung und Neuschöpfung durch die Gnade Gottes (§. 82. 84), was der Hebrikos sie verleichen gesommene Hunde verkündigte (§. 123), um das mit Christo für den Einzelnen gesommene Heil zu charakterisiren: das erscheint bei Johannes als die Wittheilung des höchsten Gutes durch ihn, des ewigen Lebens.

<sup>3)</sup> Beyschlag, S. 263 erneuert die dem Wortlaut und Zusammenhang zuwiderstaufende Behauptung, das avry dort heiße nur: darauf beruht oder dadurch vermittelt sich (vgl. II, S. 435. 452). Da das ewige Leben doch unzweiselhaft als geistiges gedacht ist, war es für Johannes durchaus natürlich, dasjenige Moment im geistigen Leben als das wahre Wesen desschahren, welches ihm nach seiner Individualität übershaupt als der beherrschende Mittelpunkt des gesammten geistigen Lebens erschien, und in dem er daher auch die tiefste Befriedigung seiner religiösen Bedürsnisse durch Christum ersahren, das höchste Heil gefunden und ersaßt hatte.

v. 2; vgl. Ev. 1, 1 f.) und stehend in Gemeinschaft mit ihm geführt wurde (§. 143,c), als ein Leben, dessen höchste Befriedigung die Erfüllung des göttlichen Willens war (4, 34), und das daher beständig Friede (14, 27) und Freude hatte (15, 11. 17, 13). Was aber der wesentliche Inhalt dieses Lebens war, ergab sich darans, daß Jesus immer und immer wieder darauf hingewiesen hatte, wie er in seinem uranfänglichen Sein beim Bater Gott geschaut, und seine einzigartige Gotteserkenntniß auf dieses Schauen zurückgesührt (6, 46, vgl. §. 144, a). 4)

c) Als der Messias war Christus gekommen, dies höchste Gut den Menschen mitzutheilen. Gott hat uns das ewige Leben gegeben, und das Leben ist in seinem Sohne (I, 5, 11). Darum nennt sich Christus selbst das Leben, d. h. den Lebensspender (11, 25. 14, 6; vgl. I, 5, 20);  $^5$ ) und der Apostel, der in ihm den fleischgewordenen Logos erkannt hat, nennt denselben das zum Leben gehörige Wort (I, 1, 1:  $\delta$  dóyos r $\eta$ s  $\zeta \omega \eta$ s), weil es ohne den Sfsendarungsmittler kein Leben geben kann. Da nun das einfachste Nahrungsmittel, welches das physische Leben erhält, das Vrod ist, so nennt sich Christus selbst das zum Leben nothwendige Vrod (6, 35. 48:  $\delta$   $\alpha vos$   $r\eta$ s  $\zeta \omega \eta$ s) oder das Vrod, welches der Welt das Leben giebt (v. 33. 50. 58).  $^6$ ) Er ist es aber, weil er die vollkommene

<sup>4)</sup> Gewöhnlich versteht man I, 1, 2 mit Berufung auf Ev. 1, 1 die "hypostafirte" (?) ζωή von Christo selbst (vgl. noch Benichlag II, S. 419. 27), aber offenbar gegen ben Zusammenhang, in welchem es darauf ankam, etwas über bas Leben auszusagen, als beffen Bermittler der Logos v. 1 bezeichnet war. Das uranfängliche Wefen desfelben, welches (3) die Augenzeugen des irdiichen Lebens Jesu mahrgenommen hatten, war also nicht ein rubendes, unlebendiges Sein, sondern ein lebendig thätiges. Nur bestand feine ftetige Lebensbewegung nicht darin, daß er Alles, mas ihn von Gott trennt und unterscheidet, in der Ginheit mit ihm aufzuheben fucht, wie Baur, G. 352 hineinphilosophirt, sondern darin, daß er den Bater schaut. Es ist charafteristisch für die johanneische Beiftesrichtung, bag, mahrend fonft in der Schrift bie Lebendigkeit Gottes der Ausdruck ist für seine machtvolle Birksamkeit in der Belt, hier der lebendige Bater (6, 57) nach ber Analogie beffen, was fonft ber Apostel als das tiefste Wefen bes mahren Lebens betrachtet, zunächst der ift, welcher fich selber schaut in der Ticfe feines Selbstbewußtseins. Das mahre Leben ift eben ein geiftiges, bas ohne biefes Selbstbewußtfein nicht gedacht werden tann. Aber mahrend Paulus auch an bem göttlichen πνεθμα zunächst die Seite hervorhebt, wonach es das schlechthin Wirkungsfräftige ist (§. 84, a. Unm. 4), ericheint bier baffelbe junachft von feiner intellettuellen Geite, Die freilich von Johannes überall in unmittelbarer Ginheit mit der praftischen gefaßt wird (vgl. §. 141, d).

Offenbarung Gottes ift (§. 143,d), weil man in ihm den Bater sieht (14, 9) und erkennt (8, 19), weil man in ihm den Bater hat (I, 2, 23. II, 9), der nur in ihm geschaut und als das höchste Erkenntnißgut besessen werden kann. Auf diese Weise ist der Welt das Schauen Gottes ers möglicht, welches der Sohn einst deim Bater gehabt hat, und welches das ewige Leben, die höchste Seligkeit in sich schließt. Die wahre Gottesserkenntniß, in welcher dies Leben besteht, setzt überall ein solches Schauen voraus (14, 7. I, 3, 6). Das Schauen ift nicht eine höhere Stufe des Erkennens (Frommann, S. 223); Johannes kennt nach §. 141, b nur ein intuitives Erkennen, welches ein geistiges Schauen ist; und dieses Erskennen kann darum als das wahre Leben bezeichnet werden, weil es eben kein theoretisches Wissen, sondern ein lebendiges, d. h. wirkungskräftiges Ergreisen des höchsten, seiner Natur nach das gesammte Leben bestimmenden Erkenntnisobjekts ist.

d) Der vom Bater gesandte Sohn ift aber nicht ein unlebenbiges Offenbarungsorgan, nicht ein Lebensmittel, wie das (phyfifche) Brod, das wohl Leben wirfen fann, aber nicht felbst Leben in sich hat; er ift bas lebendige Brod (6, 51), sofern der lebendige Bater ihm mit Rudficht auf seine Sendung gegeben hat, Leben in sich felbst zu haben (v. 57. 5, 26). Er besaß felbst das Leben der Gotteserkenntniß, das er durch feine Selbstdarstellung (not. c) vermitteln follte, und darum konnte er ben Namen Gottes fund machen (17, 6. 26). Er brauchte nur mit= zutheilen, mas er beim Bater gesehen hatte (8, 38), die himmlischen Dinge. welche der vom Himmel Gekommene allein kannte (3, 12 f.), fo verherrlichte er ben Bater, indem er sein herrliches Wefen den Menschen befannt machte (12, 28. 13, 31. 17, 4; vgl. 14, 13. 15, 8). Bon biejer Seite angesehen, ift das Offenbarungsmittel, das der Welt das leben der wahren Gotteserkenntniß verschafft, sein Wort, welches er daher als das lebendige Wasser (4, 10. 14. 7, 37 f.; vgl. §. 132, d. Ann. 6), als die unvergängliche Speife bezeichnet (6, 27). Wie er felbst das jum Leben nothwendige Wort ift (I, 1, 1), so sind feine Worte Borte des ewigen Lebens (6, 68); wie er selbst der Urheber des Lebens ift (11, 25. 14, 6), so sind seine Worte ζωή (6, 63) und die ihm aufgetragene Berfündigung zwi aiwreos (12, 49 f.). Der Inhalt seines Wortes aber ift freilich bei Johannes hauptsächlich wieder er selbst, d. h. die Deutung ber in feiner Berfon und feinen Werten gegebenen Gottesoffenbarung (not. c).7)

wirkten sittlichen Erneuerung gefunden wird, so bestimmt und erneuert auch hier die durch Christum vermittelte wahre Gotteserkenntniß das ganze Leben unmittelbar. Ein vorgebliches Erkennen Gottes, welches das Leben nicht bestimmt, ist eine Lüge (I, 2, 4), ist in Bahrheit gar nicht vorhanden (I, 3, 6. 4, 8. III, 11); nur an seiner Wirkung im sittlichen Leben erkennt man das wahre Erkennen (I, 2, 3) und daß man (in und mit ihm) aus dem Tode zum wahren Leben gelangt ist (I, 3, 14).

<sup>7)</sup> Wohl sehlt es auch in dem Worte Christi nicht an ertodal (13, 34. 14, 15. 21. 15, 10); aber diese fordernde Seite seiner Verkündigung tritt hier nicht so start hervor, wie in der spnoptischen Ueberlieserung (§. 21, b), weil nach johanneischer Anschauung die wahre Erkenntniß unmittelbar von selbst das Leben bestimmt; und auch sofern sein Bort nur die Verkündigung der neuen Gottesossendarung ist, enthält es immer zugleich

#### 8. 147. Chriftus das Licht der Belt.

Als der, welcher die wahre Gotteserkenntniß bringt, ist Christus das Licht der Welt.a) Als solches bringt er die volle, das gesammte Leben bestimmende Erkenntniß der Wahrheit, die mit der Erkenntniß des Vaters im Sohne gegeben ist.b) Der spezifische Inhalt der neuen Gottesoffensbarung in Christo faßt sich aber dahin zusammen, daß Gott Liebe ist.c)

a) Schon in der ältesten lleberlieferung stellt fich Jesus bar als ben Bermittler der mahren Gotteserkenntnig, der darum den Menschen (in geistigem Sinne) das Licht bringt (§. 20, a). Diese Seite der Wirkfamfeit Jesu muß aber bei Johannes besonders hervorgekehrt werden; benn wenn das höchste Beilsgut oder das mahre Leben in der Erkenntnig besteht, so bedarf es zur Erlangung beffelben eines Erleuchtungsmittels. Das Licht, das diese Erkenntnig vermittelt, ift bas zum Leben gehörige Licht (8, 12: το φως της ζωής). Mur wer selbst die Erkenntnig hat, fann sie aber Anderen mittheilen, nur das Leben der mahren Gottes= erkenntniß, das im Logos war, konnte das Licht der Menschen sein (1, 4: ή ζωή ήν το φως των άνθοωπων), weshalb sich auch Jesus den Lichtspender für die Welt im geistigen Sinne nennt (9, 5. 12, 35 f. 46, vgl. Matth. 5, 14), wie es die Conne im phyfifchen ift (11, 9).1) In ihm ift das mahrhaftige Licht, das jeden Menschen erleuchtet, in bie Welt gefommen (1, 9). Wer zu ihm tommt, deffen mahres Wefen wird badurch aufgebeckt (3, 19 ff.), wer ihm nachfolgt, der wandelt nicht in ber Finsterniß, in der man Weg und Steg verliert (12, 35), sondern wird ein Kind des Lichts, ein Erleuchteter (v. 36, ogl. Luc. 16, 8. Eph. 5, 8). Da nunmehr also das Licht in der Welt scheint, von ber Finsterniß nicht übermältigt, vielmehr dieselbe fortgehend überwältigend (1, 5. I, 2, 8), so ift Gott nicht mehr in Finfterniß gehüllt, sondern fteht im vollen Licht der Offenbarung vor uns (1, 1, 7), fo daß die Botschaft, Die wir von Chrifto gehört haben, dahin formulirt werben fann, bag er selbst Licht, d. h. durch und durch offenbar geworden ist, daß nichts Dunkles, Unerkennbares mehr in ihm zurückbleibt (v. 5).2) Run brauchen

eine ihre Erfüllung von selbst wirkende errolift in sich, es wirkt darum reinigend (15, 3; vgl. 13, 10) und das ganze sittliche Leben bestimmend. Dies thut es aber auch in der ältesten Uebersieferung der Reden Jesu (§. 21, c), wie sich denn hieran die allgemein urapostolische Lehranschauung anschließt, nach welcher die sittliche Wiedergeburt auf das Wort der evangelischen Verkündigung zurückgeführt wird (§. 46. 52. 128).

<sup>1)</sup> Ueber die älteren Mißbeutungen der Stelle 1, 4 vgl. m. joh. Lehrd. S. 38—41. Wenn es Benschlag mit seiner Erklärung S. 430 Ernst nähme, müßte er nothwendig zu der richtigen Erklärung der ζωή kommen, die er stets energisch ablehnt; denn eine Lebensstülle, die sich auf dem Wege der Erleuchtung von Vernunft und Gewissen selbst mittheilt, kann nur das Leben der vollen Gotteserkenntniß sein. Dagegen zeigt das Spiel, das Nösgen, S. 507 mit beiden Begriffen treibt, nur aufs Kene, wie fern solche selbstgemachte Resserionen der schlichten Klarheit des johanneischen Wortlauts bleiben. — 2) Die Beziehung dieses Sates auf die Heiligkeit Gottes (vgl. noch Meßner, S. 346) ist unmöglich, da diese bereits im A. T. offenbart ist und nicht der spezisische Inhalt der apostolischen àγγελία sein kann. Wenn man sagt, diese Wahrheit bilde doch

wir nicht mehr im unerleuchteten Zustande (èv  $\tau \tilde{\varphi}$  σχότει) zu wandeln (I, 1, 6), in dem die Finsterniß unsere Augen blind macht, daß wir unser Ziel versehlen (I, 2, 11); und sofern alle wahre Erkenntniß nothwendig das ganze Leben bestimmt (§. 146, c), muß das Erleuchtetsein (èv  $\tau \tilde{\varphi}$  φωτὶ εἰναι) des Menschen an seinem sittlichen Wandel erkannt werden (I, 2, 9 st.).

b) Alles mahre Erkennen ift aber ein Erkennen der Bahrheit; dieses bildet daher das Charafteristikum der Christen (I, 2, 21. II, 1: val. §. 107, a). Sollte Chriftus also Bermittler des Lebens werden, das in der mahren Erfenntnig besteht, so mußte er Bermittler der Wahrheit fein (14, 6: εγώ είμι ή άλήθεια καὶ ή ζωή). Dazu war er ja ge= kommen, daß er der Welt die Wahrheit bezeuge (18, 37; vgl. 8, 40). Unter der Wahrheit versteht auch Johannes feineswegs die Summe alles beffen, mas mahr ift, fondern den wirklichen Thatbestand beffen, mas mir auf Grund der Offenbarung von Gott miffen (vgl. §. 65, b. Unm. 5), also das mahre Wesen des aln Jevós (I, 5, 20).3) Wenn der in Jesu fleischgewordene Logos felbst voll Wahrheit war (1, 14) und darum der Welt die Wahrheit vermitteln konnte (v. 17), so wird dies v. 18 ausbrudlich badurch erklärt, daß er als ein Eingeborener, der felbst aöttlichen Wefens war, allein auch Gottes bis dahin von Reinem geschautes Wesen der Welt deuten fonnte. Eben weil der Inhalt der Bahrheit das göttliche Wesen selbst ift, das (mahrhaft erkannt) durch sich selbst eine bas Leben bestimmende Macht ausübt (g. 146, c), hat die Wahrheit die Macht, von der Knechtschaft der Sunde freizumachen (8, 32; val.

bie wesentliche Bafis bes Chriftenthums, fo bestätigt man nur unsere Behauptung, ba bas, was die Bafis (b. h. die Borausfetjung) der driftlichen heilsverkundigung ift, eben nicht ihr Inhalt fein tann. Ebenso willfürlich ift aber die Deutung Benfchlags (II, S. 422. 38) auf die unbedingte Gutheit, die beilige Liebe, oder gar Rosgen's auf Gottes rüchaltlose Liebeserweifung (G. 513). Alle diese Deutungen haben in ber biblischen Symbolsprache keinen Salt (vgl. m. joh. Lehrbegriff, S. 42-45), fie setzen ben Barallelfat zu einer nichtsfagenden, ja, fofern derfelbe dann bas Borhandenfein von etwas Unheiligem in Gott erft noch negiren will, fast blasphemischen Tautologie herab, und maden den parallelen Ausdrud in v. 7 fchledthin unverständlich. Dagegen haben wir hier eine natürliche Wendung der ichon im A. T. (vgl. Jef. 49, 6 und bagu Act. 13, 47. Luc. 2, 32) und bei Baulus (§. 102, a. Unm. 1. d) geläufigen Symbolik, da das Licht, das zu erleuchten vermag, auch selbst überall sichtbar ist und darum zugleich Bild bes in Chrifto fich volltommen offenbarenden Gottes. Benn man behauptet. daß bei dieser Auffaffung der Stelle willfürlich er Xpioro erganzt werde, fo handelt ja die evangelische Berkundigung nach v. 1-3 nur von Chrifto, kann also nur fagen wollen, was in und mit ihm gegeben ift.

<sup>3)</sup> Die àλήθεια ist keineswegs die Erkenntniß, sondern das Objekt derselben und darum nicht etwa identisch mit der (richtig gesaßten) ζωή, sondern die Ossendarung der Bahrheit ist die Boraussehung der letteren. Häusig steht àλήθεια auch von dem, was mit dem Wesen der bezeichneten Sache vollkommen übereinstimmt (ήγιασμένοι èν àληθεία: 17, 19; άγαπαν èν àληθεία: 1, 3, 18. 11, 1. 111, 1; προσαονείν èν àληθεία: 4, 23 f.; vgl. II, 4. III, 3) und was sonst durch das Adjektiv àληθενός bezeichnet wird (1, 9, 4, 23, 37, 6, 32, 7, 28, 15, 1, 17, 3, 19, 35, I, 2, 8; vgl. Apot. 3, 7, 14. 6, 10). Bgl. 6, 55: àληθής βρώσις.

v. 34. 36) und ein gottgeweihtes Leben zu bewirken (17, 17).4) Gott ift nämlich auch hier seinem Wesen nach sowohl dixacos (I, 2, 29), sosern er jedem zutheilt, was ihm zukommt, also z. B. seiner Berheißung treu dem buffertigen Sünder seine Sünde vergiebt (1, 9), als der Heilige schlechthin (2, 20), wie in der Apokalypse (§. 133, a).5) Wohl ist seine Gerechtigkeit und Heiligkeit schon im A. T. offenbar gewesen; aber in Christo, dem Gerechten (I, 2, 1; vgl. 16, 10), der rein von aller Sünde war (I, 3, 5. 3: áprós; vgl. 8, 46), ist dieselbe doch erst zu lebensvoller Anschauung gekommen. Wie daher in den spnoptischen Reden Zesu seine Selbstdarstellung in seinem Wandel als vorbildich erscheint (§. 21,d), so ist sie auch hier ein wirksames Vorbild (I, 2, 6. 3, 3), da jeder, der in ihm, dem Sündsosen, bleibt, nicht sündigt (v. 5 f.).6)

c) Aber Chriftus bringt auch eine neue Gottesoffenbarung. 7) Was

7) Diese besteht freilich nicht in neuen Ausschlüssen über das transcendente Wesen Gottes (Scholten, S. 77). Sie lehrt also nicht erkennen, daß er als geistiges und unsichtbares Wesen doch als absolute Thätigkeit zu benken sei (Baur, S. 354—56. 403 nach 5, 17), oder daß er das Leben sei, wie Frommann, S. 91. Köstlin, S. 75.

<sup>4)</sup> Daber erfennt man bas innere Bestimmtfein durch die (in die Erfenntniß aufgenommene) Bahrheit, das ex της αληθείας είναι, nicht bloß an aller Regation ber Lüge (I, 2, 21), fondern auch an dem sittlichen Berhalten des Menschen (I, 3, 19). Daber fann auch von einem Bandel in ber Bahrheit (III, 4) ober einem Thun ber Bahrheit (3, 21. I, 1, 6) die Rede fein, wie von einem Sein der Wahrheit in uns, bas allen Selbstbetrug und alle Luge ausschließt (1, 1, 8, 2, 4). Die Wahrheit ift also auch bier ein sittliches Pringip, wie bei Paulus (§. 65, b. Unm. 5), aber nicht fofern ihr Inhalt der offenbar gewordene göttliche Bille ift, wie dort, fondern fofern die mahre Gotteserkenntniß nothwendig bestimmend für das (fittliche) Leben ift. Daneben freht αλήθεια von der subjektiven Wahrhaftigkeit (8, 44; vgl. αληθής: 3, 33. 5, 31 f. 7, 18. 8, 13 f. 17. 26. 19, 35. 21, 24. III, 12). - 5) Der gangbaren Beziehung des roo ariov auf Christus (vgl. noch Geß, S. 525), die auch durch das ebenso ftreitige αθτού in v. 27 nicht zu erweisen ist, steht entgegen, daß Christus wohl 6, 69 6 αγιος του θεου, aber nie der Beilige ichlechthin beißt. Much liegt ber Grund, weshalb Gott hier als der Beilige bezeichnet wird, darin zu Tage, daß er nur als solcher die Christen mit bem Salbol zu feinem beiligen Gigenthum weihen fann. Ebenso wird er 17, 11 als πάτερ αγιε angerufen, wo es sich darum handelt, daß er, der felbst von aller freaturlichen Unreinheit abgesondert ift (vgl. §. 45, d), die Junger bewahren foll, bamit fie nicht von der Welt verführt und beflecht werben. Wenn er aber v. 25 als narep dixais angerufen wird, so bezieht fich das nicht einfach auf die Bollendung bes Beiles der Jünger (Ritichl II, G. 118), sondern ausdrücklich darauf, daß er fraft seiner richterlichen Gerechtigfeit ben Gläubigen ein anderes Schichfal gewährleiftet, als ber Welt, die ihn nicht erfannt hat (vgl. 5, 30. 7, 24. 8, 50). Auch I, 1, 9 ift die Rede bavon, bag er ben buffertigen Gunder eben als folden behandelt und anders als ben unbuffertigen. - 6) Naturlich ift die Grundvoraussetzung ber in Chrifto gegebenen Gotteserfenntniß bie Erfenntniß Chrifti felbft, feiner Sendung vom Bater (17, 3. 23), feines uranfänglichen Seins (I, 2, 13 f.), feines Ausgangs vom Bater (17, 8), feiner Einheit mit bem Bater (10, 38), fraft welcher man in ihm den Bater fieht (14, 9) und hat (I, 2, 23. II, 9). Nur wer ihn erfannt hat, ber hat den Bater erfannt (8, 19), fo daß Chriftus benen, die ihn nicht und in ihm Gott nicht erfannt haben, die Gotteserkenntniß überhaupt abspricht (7, 29. 8, 55. 15, 21. 16, 3). Daher bilbet 17, 25 bas Erfennen feiner Sendung den Begenfatz ju bem Nichterkennen Gottes.

offenbar geworden ist in der Sendung des eingeborenen Sohnes, in welchem Gott den höchsten Gegenstand seiner Liebe um des Heiles der Menschen willen dahingegeben hat, wird I, 4, 9 f. ausdrücklich als das Wesen der Liebe selbst bezeichnet, wie Ev. 3, 16 f. als die Liebe Gottes, die darum auch I, 4, 16 als Gegenstand der chriftlichen Erfenntniß genannt wird (17, 23). Den gangen Inhalt diefer neuen Gottesoffenbarung faßt der Apostel zusammen in den Satz: Gott ift Liebe (I, 4, 8. 16); und die Erkenntnig des im Lieben fich offenbarenden Befens Gottes erweift sich auch hier als eine lebendig wirksame, sofern sie mit Nothwendigkeit in uns Liebe erzeugt (v. 8. 11. 19). Daß die Sendung des Sohnes, welche die messianische Zeit herbeiführt, die vollendete Liebesoffenbarung Gottes involvirt, ift auch der ältesten Ueberlieferung der Reden Jesu nicht fremd; nur liegt es dort mehr implicite in der Berfündigung Gottes als des Baters der Reichogenoffen (§. 20), als welcher er auch hier erscheint (I, 2, 15 f.; vgl. Ev. 4, 21. 23. 20, 17), sofern seine gebende (I, 3, 1) und vergebende Liebe (I, 2, 1. 12 f.) ihnen gewiß ift.8) Aber auch dort ift es die Liebesoffenbarung des Baters, welche seine Rinder antreibt, ihm im Lieben abnlich zu werden (§. 25, a). Und nicht nur in der Thatsache der Sendung des Sohnes offenbart sich uns die Liebe Gottes, sondern, da man auch hier im Sohne den Bater fieht, erkennt man das höchste göttliche Lieben unmittelbar in dem Lieben Christi selbst (I, 3, 16; vgl. 15, 9. 13); und wie Christus in der synoptischen Ueberlieferung thut (§. 25, d), gerade so stellt er auch hier seine demuthig dienende (13, 14 f.) und sich selbst aufopfernde Liebe

Reuß, II. S. 434 aus I, 5, 20 schlossen, obwohl diese Stelle nach §. 145, b. Unm. 5 garnicht auf Bott geben fann, oder daß er Licht fei, wie dieselben nach ber miftbeuteten Stelle I, 1, 5 (vgl. Unm. 2) annehmen, oder daß er Beift fei, was Frommann, G. 101. Röftlin, G. 77 in Ev. 4, 24 finden. In diefer Stelle beruft fid Jefus auf eine ben Juden und Samaritern gemeinsame Botteserkenntniß, die fich aber, wie alle mahre Gotteserfenntniß, badurch wirtfam erweisen foll, daß man den als geiftiges Befen erfannten auch in geistiger Beife anbetet (v. 23 f.). - 8) Ebenso wird bei Betrus bie begonnene Erfüllung der meffianischen Berheißung als eine Gabe gottlicher Guld betrachtet (§. 45, d), und im Bebraerbrief durch die Stiftung des neuen Bundes die Gulb und Unade Gottes feinem Bolfe wieder zugewandt (g. 124, a). Auch bei Paulus ift bie Liebe Gottes Grund und Folge ber neuen Unadenanstalt (g. 75, c. 83, a); und es ift irrig, wenn Baur, G. 400 fagt, ber johanneische Lehrbegriff unterscheide fich badurch bon bem paulinischen, daß dort die Liebe Gottes der hochste Begriff fei, mahrend ihr hier noch immer die Gerechtigfeit gegenübersteht. Denn auch bei Johannes bleibt bie ATliche Gerechtigfeitsoffenbarung nicht nur bestehen, sondern fie vollendet fich in Christo (not. b), wie ihm benn überhaupt das Christenthum feinen Gegensatz gum ADlichen Judenthum bildet (g. 141, a). Allerdings aber hat der Apostel der Liebe (g. 141, d) am flarften und tiefften die vollendete Offenbarung Gottes in Chrifto als feine Liebesoffenbarung erichaut. Und bliden wir von hier aus zurud auf den Sat, daß niemand ben Bater geschaut hat ohne durch Christum, so erhellt auch aus diesem Inhalt ber vollendeten Gottesoffenbarung evident, daß derfelbe nicht aus einer metaphyfifchen Spetulation über die Unerfennbarfeit Gottes (vgl. Reuß II, G. 430 f.) gefloffen, sondern die nothwendige Folge davon ift, daß erft in der meffianischen Beit und alfo durch den Meffias das höchfte Beilsgut gegeben ift, als welches der Apostel jenes Schauen ber Liebesoffenbarung Gottes erfannt bat.

(13, 34. 15, 12) zum Vorbild auf. Auch hier, wie not. b, wird die in seiner Selbstdarstellung gegebene Gottesoffenbarung bestimmend für unser sittliches Leben.

#### S. 148. Christus der Erretter der Belt.

Die Rehrseite des messianischen Werkes ist die Errettung von dem Verderben, welchem die Welt im Tode um der Sünden willen verfällt.a) Sie geschieht dadurch, daß Zesus, die Sünde der Welt sühnend, die Wenschen durch sein Blut von der Schuldbesleckung reinigt.b) Erst wenn die Welt durch seine Lebenshingabe vom Tode besreit ist, kann sie das ewige Leben im Zenseits erlangen.c) Aber auch im spezisisch johanneischen Sinne vermittelt der Tod Zesu als höchste Liebesoffenbarung das ewige Leben.d)

a) Auch die johanneischen Chriftusreden, wie die synoptischen (§. 22, a), geben davon aus, daß der Meffias nicht nur die Beils= vollendung, sondern auch die Errettung zu bringen habe (3, 17. 12, 47; vgl. 5, 34. 10, 9), und setzen den Begriff der owryoia als einen be-tannten voraus (4, 22), so daß nur an die zur messianischen Zeit erwartete Errettung von dem Verderben oder vom Tode gedacht werden fann. Wer in seinen Gunden, b. h. mit ihrer Schuld behaftet, stirbt (8, 21. 24), der ist verloren; die unvergebene Sünde führt gum Tode (I, 5, 16).1) Allerdings entspricht es jeiner Unschauung von einem bereits gegenwärtigen ewigen Leben, daß Johannes auch umgekehrt das Berderben, welches die Sunde unmittelbar mit fich bringt, ale den Tod bezeichnet (vgl. übrigens schon §. 28,c), aus welchem die Gläubigen schon jetzt jum Leben über= geben (5, 24), während die Sunder darin bleiben (I, 3, 14). Aber das definitive Berderben beginnt doch erft jenseits des leiblichen Todes, ba man nur durch die Auferstehung davon errettet wird (6, 39), während die, welche das Heil nicht erlangen, in ihm hoffnungslos vergeben (I, 2, 17). Allerdings verliert nun, wonach für die, welche das höchste Beilsgut, das ewige Leben, bereits empfangen haben, der leibliche Tod eo ipso alle Bedeutung (vgl. §. 146, a); aber es liegt in ber Natur ber Sache, bak ber Menich, der nach göttlichem Urtheil dem Tode verfallen ift, jenes Leben gar nicht empfangen fann, daß also die Errettung vom Tode ber Mittheilung bes Lebens zur Seite gehen muß.

<sup>1)</sup> Auch unser Apostel hat also ben im A. T. wurzelnden, in allen NTlichen Lehrstropen wiederkehrenden Begriff der σωτηρία sesstgesalten; auch ihm ist der gottgesandte Sohn oder der Messigna der Erretter der Welt (4, 42. I, 4, 14). Auch ihm ist diese Errettung eine Errettung von dem Berderben (ἀπώλεια: 17, 12), da das μη ἀπολέσθαι und σωθηναι (3, 16 f.) Wechselbegriffe sind, oder eine Bewahrung vor dem Berderben der Seele (12, 25; vgl. §. 34, c). Auch er theilt mit der gesammten NTlichen Lehre (§. 50, d. 57, d. 66, d. 122, d) die ATsiche Anschauung, wonach der Tod und zwar zer leibliche Tod Strafe der Sünde ist, was Frommann, S. 308 vergeblich leugnet. Eben so wenig verleugnet er die Anschauung, wonach leibliche Uebel Folge der Sünde sind (vgl. Matth. 9, 2). Dieselbe wird 9, 3 nur in einem bestimmten einzelnen Falle bestritten, 5, 14 dagegen auß Bestimmteste vorausgesetzt.

b) Johannes hat sich keineswegs eine neue Erlösungstheorie gebildet. wie fie Frommann, S. 450-54 und Köftlin, S. 182 ihm zuschreiben, fondern er schließt fich gerade hier den gangbaren apostolischen Lehrtropen durchweg an. Schon das sicher in seiner Grundlage echte Täuferwort vom Lamme Gottes (1, 29) geht auf das schweigsam duldende Lamm aus Jef. 53, 7 (vgl. Ritschl II, S. 67); doch hat der Evangelist die urfprünglich aus Jef. 53, 11 entlehnte Borftellung bes Sündetragens bereits dadurch erläutert, daß der Gottesknecht durch sein (Todes=) Leiden die Sünde der Welt hinwegnimmt. 2) Die Art, wie dies geschieht, erläutert er selbstständig badurch, daß er Christus bezeichnet als Urheber ber Sühne für unsere Sünden (ελασμός περί των άμαρτιων ήμων: I, 2, 2. 4, 10), wobei offenbar sein Tod unter dem Gesichtspunkt des Sühnopfers (Lev. 6, 23. 5, 16. 18; vgl. xglos rov llaquov: Mum. 5, 8) auf= gefaßt ift, beffen Blut erpiatorifche Rraft hat und von der Schuldbefleckung reinigt (I, 1, 7. 9; vgl. §. 123, a. 134, a). 3) Insbesondere ift wohl, wie im Hebraerbrief, an das Suhnopfer des großen Berjöhnungstages gedacht (Lev. 23, 27 f. 25, 9: huéga exclasquov), da auch hier wie bort ber Sohn Gottes als der fündlose (I, 3, 5. 2, 1; vgl. §. 119,b) Hohe= priefter die Sunden wegnimmt, indem er sich selbst zum Opfer weiht, um die Junger in Wahrheit in den Stand unbesleckter Heiligkeit zu versetzen (17, 19; vgl. §. 121, a. 123, b), und als der Fürsprecher beim Bater (παράκλητος: I, 2, 1) die durch die Sühne (v. 2) erwirkte Ber-

<sup>2)</sup> Die Annahme, daß der Evangelift Jefum 1, 29 als das mahre Paffahlamm barftellen wolle (vgl. noch Scholten, S. 134. Schenfel, S. 384), fällt von felbst fort, wenn feine Bestimmung bes Todestages Jeju bie geschichtlich richtige ift und 19, 36 die Stelle Pfalm 34, 21 gemeint. Auch Benfchlag I, S. 390 findet ohne Grund hier eine Berbindung von Jefaja 53, 7 mit dem Gedanken an das Paffahopfer. Bild des jefajanischen Lammes fanden wir bei Betrus und in der Apotalppfe (§. 38, d. 49, a. 134, a). Das aiperv aber fann nach I, 3, 5 und bem fouftigen johanneifchen Sprachgebrauch nur im Sinne von himvegnehmen, auch nicht von "auf fich nehmend himvegnehmen" (Geg, G. 522) verftanden werden. Dabei handelt es fich aber nicht um die Befreiung von unfittlichem Wefen (Baur, S. 396. Schenkel, S. 387. Benfchlag II, S. 443), fondern um das hinwegnehmen der Sundenschuld, wie ichon ber Plural in I, 3, 5 zeigt, weil berfelbe auf die begangenen Gunden hinweift, die uns mit Schuld belaften. Erft v. 6 ift davon die Rede, wie die Offenbarung Chrifti als bes Sündlosen in uns auch die faktische Sündlosigkeit wirkt. — 3) Die Beziehung bes nadapilarv auf die Befreiung von der Giinde felbst (vgl. Schenkel, G. 386. Benfchlag II, S. 443) ober bod zugleich darauf (Beg, S. 522) ift fontertwidrig, fofern es fich bei bem Sündehaben (I, 1, 8; vgl. 9, 41. 15, 22. 24. 19, 11) überall um die begangenen Sünden handelt (I, 1, 10), die man als folde bekennt (v. 9), und die den Menschen mit Schuld beflecken. Die Behauptung, daß das vorhergebende ach huir t. auapt. v. 9 diefe Beziehung ausschließe, ift hinfällig, da erft die Bergebung der begangenen Gunden uns in Gottes Augen von jedem uns noch anhaftenden Mangel an Gottwohlgefälligfeit (άδικίας) reinigt. Zu dem Begriff des ίλασμός vgl. Ritichl II, S. 211 und Geß, S. 516, der aber unbegreiflicher Weise leugnet, daß dabei Christus als Sündopfer gedacht sei, mahrend Reuß (II, S. 495 f.), Schenkel, S. 386, Anm. 11 jede Beziehung bes Aasuds auf den Begriff der Guhne bestreiten, und Benschlag II, S. 442 auch hier gang willfürlich bie burch seinen Tod ermöglichte Befreiung von ber Gunde als Borbedingung unterschiebt, die doch jedenfalls bei dem dlog 6 noquog (I, 2, 2) nicht eintritt.

gebung vor Gott zur Geltung bringt (§. 121,c).4) Um seines Namens willen, der ihn als den verheißenen Heilsmittler bezeichnet, haben die Gläubigen die Vergebung der Sünden (I, 2, 12; vgl. 1, 9).

c) Sofern Jesus durch sein im Tode vergoffenes Blut die Gunden fühnt und dadurch die Welt errettet von dem Verderben, welches der Tod bem Gunder bringt, ftirbt er jum Beften (vaco) ber Menfchen (11, 51 f.);5) und der Apostel erklärt das Wort des Rajaphas für ein prophetisches, wonach der Gine fterben follte, damit nicht das ganze Bolf verderbe (v. 50; vgl. 18, 14). In diesem Sinne gereicht sein (in den Tod gegebenes) Fleisch dem Leben der Welt zu gut (6, 51), indem es daffelbe von dem Tode errettet, dem es um ihrer Gunde willen verfallen mar. Wie Speife und Trant das Leben erhalt, fo wird fein Fleifch und Blut, das nur im gewaltsamen Tode jo getrennt erscheint (§. 27,b), zum Mittel, wodurch die dem (bleibenden) Tode verfallene Welt am Leben erhalten wird (v. 55). Es ift hier nicht von einer Strafübernahme die Rede, nicht einmal von einem Lojegelde, sondern von einem Liebesdienst. den Jesus der Welt durch seine Lebenshingabe leistet. Auch ift hier noch nicht an das Leben im spezifisch sichanneischen Sinne (§. 146) gedacht (wie Köstlin, S. 183 will), sondern an das ewige Leben im gangbaren Sinne (5, 39; vgl. §. 34,6), das mit der Auferstehung beginnt (v. 29) und auf ewig beseligt (4, 14. 36. 6, 27). Mlerdings hat der, welcher

<sup>4)</sup> Die eigenthümliche Verbindung, in welche I, I, 7 die Reinigung durch das Blut des Sohnes Gottes mit der κοινωνία tritt, erinnert an die Vetrachtung desselben als des Bundesblutes (§. 22, c. 49, c. 121, d), ohne daß dieser Gesichtspunkt weiter versolgt wird. Nur in der Christengemeinschaft (κοινωνίαν έχομεν μετ' άλλήλων και etc.) hat man Theil an dem messianischen Heilsgut der Sündenreinigung durch das Blut Christi; aber der Zusammenhang mit v. 6 lehrt, daß man nur so die Gemeinschaft mit Gott haben kann, mit dem ja kein Sündenbesleckter in die volle Bundessgemeinschaft treten darf. Auch 17, 19 sindet Behschlag I, S. 271 "unleugdar" die ethische Heiligung des Herzens, die doch schon durch das parallele άγιάζω außegeschlossen ist.

<sup>5)</sup> Die im zweiten hemistich von 11, 52 erwähnte Sammlung ber Gotteskinder aus ben Beiden ift nicht eine Wirkung des Todes Jeju, sondern die beabsichtigte Folge beffelben, sofern fie durch die Enthebung Jesu aus den Schranten des irdischen Lebens bedingt ift (12, 24). Wenn fich Jeius 10, 11. 14 als den guten hirten darftellt, ber feine Seele einsetz zum Besten ber Schafe, damit fie nicht, vom Bolfe geraubt, bem Berderben verfallen (v. 12), fo ift bier noch nicht von der heilsbedeutung feines Todes die Rede, fondern davon, daß er feine Lebensarbeit, die fein Bolt erretten wollte, fortfest, auch wenn er fich damit unvermeiblich dem tödtlichen Saffe feiner Feinde preisgiebt. - 6) Auch 6, 58 ift flar, daß das ewige Leben, weldes das Effen bes Lebensbrotes im Sinne von v. 51. 55 vermittelt, den Gegensat bilbet ju dem Sterben der Batriarchen. In diefem Sinne folgt bas Leben 11, 25 auf die Auferstehung und fieht I, 5, 16 bem Tode, wie 10, 28 bas ewige Leben dem Berderben gegenüber (vgl. v. 10), in welchem ber Born Gottes auf dem Menichen bleibt (3, 36). In diesem Ginne vermittelt die burch die eherne Schlange (Rum. 21, 8 f.) topisch vorgebildete Kreuzerhöhung die Erlangung bes emigen Lebens (3, 14 f.), bas v. 16 ausbrüdlich ben Gegensat jum Berderben bildet (vgl. 12, 25). Rur durch eine fehr fünftliche Eregese fann man auch diese Stellen auf ben fpezififch siohanneischen Begriff des ewigen Lebens reduziren, wie ber Bersuch von Reuß (II, S. 551) ausreichend beweist. Benichlag I, S. 268 substituirt

bas ewige Leben schon hier besitzt, selbstverständlich auch bas ewige Leben in diesem Sinne; aber er könnte es eben nicht haben, wenn der Mensch

um feiner Gunde willen dem Tode verfallen mußte.

d) Auffallen kann nur die Art, wie zuweilen in Stellen, wo von bem Tobe Chrifti die Rede ift, neben dem Leben im Jenseits, das zunächst als die Frucht deffelben erscheint, auch von dem ewigen Leben im Dieffeits die Rede ift, deffen Empfang zwar auch durch jenen ermöglicht, das aber doch scheinbar auf ganz anderem Wege erst wirklich beschafft wird. So ist zwischen 6, 51 und v. 55, wonach der Tod Jesu das Leben im jenseitigen Sinne wirkt, unvermittelt von dem der Auferstehung vorhergehenden mahren Leben im Dieffeits die Rede, das durch die Aneignung des blutigen Todes Jesu unmittelbar erworben wird (v. 53 f.); so wird das emige Leben, das nach 3, 14. 16 durch den Tod Jesu erwirft ift, v. 15 deutlich als ein im Glauben unmittelbar beseffenes betrachtet. 7) Dies erklärt sich aber dadurch, daß der Tod Jesu felbst nur der Höhe= puntt in der Liebesoffenbarung Gottes ift, der feinen Sohn babingegeben und ihm den Relch des Leidens gereicht hat (3, 16. 18, 11), oder in der Liebesoffenbarung Chrifti selbst (15, 13. I, 3, 16). In diesem Sinne gehört alfo der Tod Jefu mit zur Bermittlung der neuen Gottes= offenbarung im Sinne von §. 147,c. Wie ohne ihn das volle Beil (das ewige Leben) objektiv nicht beschafft und also die Liebe Gottes nicht vollkommen offenbart wäre, so kann auch ohne seine subjektive Aneignung die Offenbarung Gottes nicht volltommen erfannt und also das ewige Leben ichon dieffeits nicht volltommen erlangt werden. Bon diefem Gefichts= punkte aus ist allerdings sein Tod die höchste Berherrlichung Gottes (12, 28; vgl. 17, 4. 13, 31 f.), wie die höchste Berberrlichung Christi felbst. 8)

bem Tode, von bem 6, 51 die Rede ift, einfach die Auferstehung, Erhöhung und Berklärung, welche die Folge davon ift, um auch hier an eine geistige Neubelebung zu benken.

<sup>7)</sup> Auch I, 5, 16 ift von dem Leben im Gegenfate zum Tode als der Gundenftrafe die Rede, obwohl eben (v. 11-13) von dem Leben im fpezifisch sjohanneischen Sinne gesprochen war. Allein dort erflart fich dies leicht, weil die Erkenntniß, welche bas mahre Leben ift, eigentlich bie Gunde ausschließt (g. 146, c), wo diese also trotbem eingetreten ift, nur durch ihre lleberwindung das leben wiederhergestellt werden fann. Alehnlich ift Ev. 3, 36 bas Bleiben unter dem Born als Gegensatz bes ewigen Lebens, bas ber Gläubige befitt, gedacht, weil der Unglaube, der vom Leben ausschließt, dort als Ungehorsam gegen die göttliche Forderung des Glaubens (I, 3, 23) gefaßt wird. Gar feine Schwierigkeit endlich macht es, wenn nach 10, 9 f. ber burch Jesum vom Berberben Errettete bie Beide findet, die ihm im positiven Ginne die rechte Lebensnahrung giebt. Diese doppelte Bedeutung der ζωή ergab fich von felbst dadurd, baß Johannes die eine aus der gangbaren apostolischen Lehrsprache aufgenommen, die andere selbstständig ausgeprägt hat (vgl. §. 141, a). — 8) Nur darf man lettere nicht mit Baur, S. 379-381 in dem doppelfinnigen bhododat (3, 14. 8, 28. 12, 32) ober in bem dokageodat (12, 23, 13, 31) angedeutet finden, da jenes auf die burch den Tod vermittelte Erhöhung jum himmel, diefes aber auf feine Unerkennung auf Erden hinweift (ugl. 11, 4. 17, 10 und dazu §. 145, a), die zwar, um eine allgemeine zu werden, seinen Tod voraussetzt (vgl. Anm. 5), aber nicht durch ihn bewirft ift.

# Drittes Kapitel.

# Die Beilsaneignung.

## §. 149. Der Glaube und die Gemeinschaft mit Chrifto.

Der Glaube, welcher die Bedingung der Heilsaneignung bildet, weil er erst die Erkenntniß zu einer vollkommenen macht, ist die zuversichtliche Neberzeugung davon, daß Jesus der Sohn Gottes ist.a) Um zum Glauben zu gelangen, bedarf es einer Bezeugung des Glaubensobjekts, die aber willig angenommen werden muß und daher die verlangende Empfänglichkeit voraussett.d) Indem der Gläubige in der Erkenntniß Gottes durch Christum ein Leben empfängt, das allein in Christo wurzelt, wird er sich bewußt, in Christo zu sein, und es kommt nun darauf an, daß er auch in ihm bleibe.c) Dann allein bleibt Christus in ihm und wird in ihm immer aufs Neue der Duell der seligmachenden Gotteserkenntniß und des neuen sittlichen Lebens.d)

a) Die subjektive Bedingung, von welcher die Erlangung des ewigen Lebens (3, 15. 6, 47. 20, 31) wie die Errettung vom Tode (8, 24), abhängt, wird zunächst häufig als der Glaube schlechthin bezeichnet. Im Munde Jesu kommt der Begriff ungleich häufiger vor, als in den spnoptischen Reden; aber zunächst ganz wie dort (vgl. Marc. 11, 31. 13, 21) von dem Vertrauen, womit man sein Wort als wahr annimmt (5, 46 f., vgl. 3, 12. 5, 38. 8, 45 f. 14, 11). Wird dieser Gsaube bezogen auf die Thatsache, welche das Wort aussagt, so ist er die zuverssichtliche Ueberzeugung von der Wahrheit dieser Thatsache (9, 18. 11, 26); und da der Hauptinhalt der Aussagen Zesu sein Zeugniß über seine Person ist, so wird der Glaube von selbst zu der Ueberzeugung davon, daß er ist, was er zu sein behauptet, die sich dann im Bekenntniß zu ihm als dem Christ (9, 22) oder dem Sohne Gottes (I, 4, 15) den Ausdruck giebt. Der Grund, weshalb bei Johannes im Glaubens-

<sup>1)</sup> So glaubt man Gott, wenn man das Zeugniß für wahr annimmt, das er ablegt (I, 5, 10); man glaubt der Schrift (2, 22) oder einer Botschaft (12, 38 nach Jes. 53, 1) oder einem Prophetengeift (I, 4, 1); vgl. §. 40, c. 139, d. Unm. 2. Selten steht es, wie so oft in den älteren Evangelien (§. 29, c), vom Gottvertrauen überhaupt (11, 40. 14, 1); und auch 14, 1 wird das parallele nioredere eiz dese soften moch v. 2 Jesus das eben Gesagte nicht gesagt hätte, wenn es anders wäre. Daß in der Ueberzeugung von der Bahrheit des Wortes Jesu immer ein Moment des Vertrauens mitgesetzt, zeigt die obige Darlegung, aber daß darum in dem Glauben dei Johannes immer das Vertrauen auf die Liebe Gottes in Christo das vorherrschende Moment sei (Frommann, S. 557. Berschlag II, S. 448), ist eine völlig undegründbare Behauptung. — 2) Jesus fordert den Glauben an seine göttliche Sendung (11, 42. 17, 8. 21), an seine Hertunft vom Bater (16, 27; vgl. v. 30), an seine Einheit mit

begriff bas Moment, bas bei Baulus (§. 82, d) und im Hebräerbrief (§. 125, a) nur die eine Seite deffelben bildet, wie nur noch in der Apotalppje (g. 135, b) und bei Jacobus (g. 52, c), zur ausschlieflichen Geltung gekommen ift, liegt offenbar darin, daß ihm bas Leben ber wahren Gotteserkenntniß bas höchste Beilsgut ift (§. 146). Die Er= fenntniß ift nämlich erft eine vollkommene, wenn die zuversichtliche Ueber= zeugung eintritt von der Wahrheit des Erfannten, fo daß Alles, mas 8. 147, b Anm. 6 als Gegenftand der Erfenntnig erschien, nach Anm. 2 auch Objett des Glaubens fein muß. Gine auf spllogiftischem Bege ge= wonnene Erkenntniß ift freilich immer durch fich selbst evident, fie trägt den Beweis für ihre Wahrheit und damit die zuversichtliche Gewifiheit derfelben in sich selbst. Nicht so die intuitive Erkenntnig, von welcher ber Apostel redet, deren Gegenstand die in Christo geschaute Gottes= offenbarung ift. Diese Erkenntnig ift eine unmittelbare; daber fann jede Möglichkeit ber Gelbsttäuschung nur ausgeschloffen werden, indem die zuversichtliche Ueberzeugung von ihrer Wahrheit hinzutritt, und so die Erfenntniß eine vollkommene wird (17, 8. I, 4, 16). Erst durch den Glauben wird fie fo vollkommen angeeignet, daß fie wirklich ein Moment in unserem Beistesleben, ja nach §. 146, c die eigentliche Grundmacht, bas Lebenspringip beffelben werden fann.3)

bem Bater (14, 10 f.), an feine Meffianität und Gottessohnschaft (13, 19; vgl. 6, 69. 11, 27, 20, 31, I, 5, 1, 5); und der Apostel bekennt den Glauben an die Liebe Gottes (I, 4, 16), die in feiner Sendung offenbart ift (v. 9). Säufiger als in ben synoptischen Evangelien ift darum von dem Glauben an ihn (ele sue oder eie adrov vgl. 6, 35. 2, 11) die Rede, nämlich über zwanzig Mal. Dennoch ift es durchaus irrig, wenn Meanber, S. 893, Frommann, S. 560, Megner, S. 350 behaupten, daß dadurch das Moment ber muftischen Bereinigung mit Chrifto in den Glaubensbegriff bineinfommt. Der Glaube an den Cohn Gottes (3, 16. 18. 36. 6, 40; vgl. I, 5, 10) ift nach bem Zusammenhange von 9, 35-38 nichts Anderes als die zuversichtliche Ueberzeugung bavon, daß Jefus der Sohn Gottes fei (vgl. 6, 29), weshalb damit der Glaube an ben Namen des Solines Gottes (3, 18; vgl. 1, 12. 2, 23. I, 5, 13) wechselt. Da diese Formel, die gang synonym mit dem near, to ovopare wechselt (I, 3, 23), nur befagen tann, daß man zuversichtlich glaubt, was der Rame des Gottessohnes von Sefu aussagt, so erhellt schon hieraus, daß in der Berbindung mit els c. Acc. nicht eine andere Grundbedeutung des Wortes, welche auf eine perfonliche Beziehung zu Chrifto hinweist, indizirt ist, wie ja auch das mor. els adros 8, 30 mit adro (v. 31) wechselt. In der Formel neutedete eig to cos (12, 36) ist ohnehin flar, daß es sich nur um ein lleberzeugtsein von der durch to oas ausgedrückten Qualität Jesu handeln fann. - 3) Run ift die Erkenntniß freilich ein fortgebender Prozeß, fie dringt stufenweise tiefer und immer tiefer in das Beheimniß der Bottesoffenbarung in Chrifto ein, obwohl fie auf jeder Stufe bereits Erfenntniß genannt wird (§. 141, c). Sie fann aber nur fortschreiten, wenn sie auf jeder Stufe durch den Glauben eine zuversichtlich gewisse geworben ift; und in diefem Sinne ift jeder Fortschritt der Erkenntnig auch wieder durch den Glauben bedingt (6, 69. 10, 38). Mit der Erkenntniß muß aber auch der Glaube fortschreiten, sofern er immer höhere Erfenntniffe aneignet und den Gläubigen ihres Befites zuversichtlich gewiß macht. Es giebt bemnach Stufen bes Glaubens wie des Erfennens, obwohl derfelbe ebenfalls auf jeder Stufe bereits Glaube genannt wird. Die Jünger glauben bereits (1, 42, 46, 51), und doch gelangen fie 2, 11 jum Glauben auf einer höheren Stufe. Betrus bekennt ihren Glauben (6, 69), und doch sucht fie Jefus (11, 15. 14, 10 f.) erft zum Glauben zu führen (vgl. 13, 19. 14, 29). Gie

b) Damit es zu einer jeden Gedanken an Täuschung ausschließenden, zuversichtlichen Ueberzeugung von der Wahrheit der erkannten Heisthatsfache komme, bedarf es einer Bezeugung derselben (1, 7 f. 15). Erst wenn andere schlechthin glaubwürdige Zeugen es bestätigen, daß sie gesehen haben, was der Einzelne auf intuitivem Wege erkannt zu haben glaubt, kann er selbst dieser Erkenntniß zuversichtlich gewiß werden. Dan diesem Sinne hat der gottgesandte (1, 6. 33. 3, 28) und daher glaubwürdige Täuser der Wahrheit (5, 33) oder Besu (3, 26) Zeugniß gegeben, weil er durch die eigene Ersahrung, die er bei der Tause Zesu gemacht hatte, dazu befähigt war (1, 32 ff.). Aber Lesus bedarf seines Zeugnisses nicht (5, 34), da der Bater selbst für ihn zeugt, theils in der heiligen Schrift (v. 37), theils in den Werken, die er ihm zu thun giebt (8, 18; vgl. 5, 36. 10, 25). Aber troß solchen Zeugnisses wirkt die Selbst

versichern endlich, zum Glauben gelangt zu sein (16, 30), und kommen doch erst später zum vollen Glauben (20, 8; vgl. 2, 22. 20, 29). Anders glaubt der Königische 4, 47, anders v. 50, anders v. 53; die Ferusalemiten glauben (2, 23) und glauben im höheren Sinne doch noch nicht (3, 12); es giebt Jünger, die als solche glauben und nach dem Urtheil Jesu doch nicht glauben (6, 60. 64); ein anderer ist der grundlegende Christenglaube (1, 3, 23), ein anderer der weltüberwindende (1, 5, 1. 4). Dennoch wirft der wahre Glaube auf jeder Stufe unmittelbar ewiges Leben (6 nicredun sin welchem das ewige Leben besieht, was Beyschlag II, S. 449 vergeblich leugnet, da nirgends jene Wirtung des Glaubens von einer besonderen Art oder einem Maße des Glaubens abhängig gemacht wird. Seine Behauptung, daß Glauben und Erkennen nur verschiedene Seiten derzielben von Geott erzeugten Bewegung des menschlichen Geistes

feien (S. 451), ift eine ganglich unbegrundbare.

4) Auch fonft bezeichnet das papropair eine folche Bezeugung aus eigener Erfahrung (4, 39. 44. 12, 17. 19, 35. 21, 24. III. 3. 6. 12). Nur uneigentlich ift I, 5, 7 f. von bem Beugniß des Baffers und des Blutes die Rede, fofern jenes bas burch ben Täufer bezeugte Taufmunder ift (1, 32 ff.), biefes bie burch ben Apoftel bezeugten, mit der Beiffagung übereinstimmenden Modalitäten des Todes Jefu find (19, 35 ff.). Aber im Grunde ift beides doch ein Zeugniß Gottes (I, 5, 9), der dem Täufer bas Berabtommen bes Beiftes auf Jejum jeben ließ und burch biefe Ereigniffe Jejum als den verheißenen Messias erwiesen hat. Rur noch in der Apotalppse tritt das Zeugniß fo bedeutungsvoll auf, wie hier, indem Chriftus der Beuge ber gufunftigen Dinge ift, und die Offenbarung fein Beugnig beift (g. 135, d). Ebenfo giebt Jejus auch bier ber Bahrheit Zeugniß (18, 37), weil er nur bezeugt, mas er felbst beim Bater geschaut hat (3, 11. 32). - 5) Un fich barf man Jefu glauben um feines Bortes willen (4, 41), und man foll es thun, wenn man fich nicht unverzeihlicher Glinde ichulbig machen will (12, 48, 15, 22), benn fein Zeugniß ift mahr (8, 14), wie jeder aus feiner Selbftlofigfeit und Sundlofigfeit erfennen fann (7, 18. 8, 45 f.). Will man aber, weil ja fein Zeugniß fich wefentlich um das Wefen und die Bedeutung feiner Berfon breht, auf ihn den Grundsatz anwenden, ber in menschlichen Dingen allerdings gilt, daß niemand in eigener Sache zeugen barf (5, 31. 8, 13), fo fann fich Jefus auch auf Gott als den Zeugen berufen, deffen Zeugniß unbedingt mahrhaftig ift (5, 32), und ber pon ihm zeugen fann, weil er ihn fennt (10, 15). Später werben feine Jünger zeugen, Die feine Gelbstoffenbarung geschaut haben (15, 27. I, 1, 2. 4, 14), mas auch in ber urapostolischen Predigt die eigentliche Aufgabe ber Apostel ift (§. 42, a, vgl. 1 Betr. 5, 1. 2 Betr. 1, 16), und ber Paraflet (15, 26. 1, 5, 6), ber ebenfo burch unmittelbare Bahrnehmung bazu befähigt ift (16, 13). Endlich hat jeder

offenbarung Jefu, die ja auch selbst ein Zeugniß ift (vgl. Anm. 4. 5), ben Glauben feineswegs mit zwingender Nothwendigfeit. Bunachft boren überall nur die fein Bort, welche, von einem inneren Bedürfniß getrieben, Bu Besu fommen oder ihm bleibend nachfolgen 6), und dieses Boren fann sum Glauben und damit zum Leben führen (5, 24); aber es führt feineswegs nothwendig dazu. Bielen selbst unter seinen μαθηταί ift sein Wort zu hart, zu anstößig (6, 60); fie nehmen sein Wort wohl an, aber bemahren es nicht als ihr Eigenthum (12, 47). Nur wo man fähig und willig ift, bauernd auf ihn oder auf feine Stimme zu hören (axovere τῆς φωνῆς αὐτοῦ: 5, 25. 10, 3. 16. 27. 18, 37. Apot. 3, 20), da wird fein Wort ober fein Zeugniß angenommen (3, 11. 32; val. Marc. 4, 20), und nun tritt das Erfennen und das Glauben ein (17, 8). Die zuversichtliche Ueberzeugung von der Wahrheit des intuitiv Erkannten kann Niemandem aufgezwungen werden; fie kommt nur auf Grund der verlangenden Empfänglichkeit zu Stande durch die freie That persönlicher Aneignung des Selbsterlebten oder mahrheitsgemäß Bezeugten. 7)

c) Weil der Inhalt der seligmachenden Erkenntnis die Gottesoffensbarung in der Person Christi ist, so entsteht durch die persönliche Anseignung derselben im Glauben ein Verhältnis von Person zu Person; und hier beginnt die eigentliche Mystik der johanneischen Lehranschauung. Wie Zesus sich bewust ist, im Vater zu sein, weil sein Leben in ihm wurzelt (§. 143, c), so ist der Gläubige in dem Sohne Gottes, der, weil er selbst der Wahrhaftige ist, uns die Fähigkeit gegeben hat, in ihm den Wahrhaftigen (d. i. Gott) zu erkennen, und so der Urheber ewigen Lebens sür uns geworden ist (1, 5, 20). Un dem neuen Leben, das ihnen damit ausgeht, werden die Gläubigen sich dessen bewust, daß sie mit ihrem ganzen Sein in ihm wurzeln (14, 19 f.), wie die Rebe im Weinstock

Gläubige bas Beugnig Gottes in feinem eigenen Innern, fofern er erfährt, bag ihm Gott im Glauben an seinen Sohn wirklich das ewige Leben gegeben hat (I, 5, 10 f.). -6) Im Anschluß an die Thatsache, daß die, welche sich irgendwie von Jesu angezogen fühlten, zu ihm famen (1, 48. 3, 2. 26. 4, 30. 40. 6, 5. 10, 41), wird das Kommen ju ihm ber Ausbruck für die verlangende Empfänglichkeit, welche die in der freien Gelbftbestimmung liegende (3, 20 f. 5, 40) erfte Borbedingung bes Glaubens ift (6, 35. 37. 44 f. 65), da die Unempfänglichen nicht im Stande find, ihn anzuhören (8, 43. 47). Guhlt fich ihr Verlangen befriedigt, fo wird jenes Kommen fortgefett, es fommt zur Rachfolge (6, 2. 8, 12. 10, 27), dem Zeichen der bleibenden Jungerschaft (μαθηταί: 6, 66. 7, 3); vgl. §. 29, a. - 7) Darum wird diese bildlich dargestellt als ein Trinken des lebendigen Baffers (4, 10. 14. 7, 37), d. i. als ein Annehmen des Wortes Jefu (vgl. §. 146, d) ober als ein Effen des Lebensbrotes (6, 50 f. 57 f.), b. i. als ein Unnehmen feiner Perfon als des Organs der Gottesoffenbarung (vgl. §. 146, c), oder als ein Effen feines Fleisches und Trinfen feines Blutes (v. 53-56), b. i. als eine Aneignung feines in den (Opfers) Tod gegebenen Lebens als des Mittels unserer Errettung (vgl. §. 148 d). Wie das Berwerfen seines Wortes, das wesentlich für ibn felbst zeugt, ein Berwerfen seiner Berson ift (12, 48), so ift das Unnehmen beffelben ein Unnehmen seiner Person (5, 43. 13, 20, vgl. §. 29, b), ohne welches es nicht zum Erfennen berfelben (1, 10 f.) und zum Glauben an fie (v. 12) tommen fann. Eben weil die gläubige Erfenntniß nur durch einen folden Aft lebendigen perfonlichen Ergreifens Chrifti und des in ihm gegebenen Beiles ju Stande fommt, tann fie auch für das gesammte Bersonleben eine Lebensmacht, ja das ewige Leben felber fein.

(15, 1. 5).8) Wie aber ber Glaube nur burch einen freien, perfonlichen Aft der Annahme zu Stande fommt, fo fann das Sein in Chrifto nur fortbauern, sofern es ein bewußtes und gewolltes ift, sich in beständiger verfönlicher Singabe an den, aus welchem der Gläubige fein neues Leben empfangen hat, immer aufs Neue verwirklicht. 9) Daber ermahnt Jesus zum Bleiben in ihm (v. 4). Wer nicht in ihm bleibt, in dem erftirbt bas aus ihm (b. h. dem Schauen der vollen Gottesoffenbarung in ihm) empfangene neue Leben, und er verfällt dem Berderben (v. 6). Das Bleiben in ihm ift nicht der Glaube, aber es fest das andauernde Glauben voraus, wie das Sein in ihm das Gläubiggewordensein. 10) Es ift die perfonliche Hingabe an ihn, in welcher das neue Berhältniß zu Chrifto, welches der Glaube vermittelt hat, stets aufs Reue mit bewußter Selbstbestimmung vollzogen wird, und fann barum nach §. 141, d auch als Liebe zu Chrifto bezeichnet werden (14, 15. 21. 23 f.; vgl. 16, 27. 21, 15 ff.). Rur wo in folder liebevollen Hingabe ber Gläubige von Christo und von ihm allein empfangen will, da kann das Leben, das er in der durch ihn vermittelten Erfenntnig empfängt, fortdauern.

d) Wenn der Gtäubige in Christo bleibt, so verspricht Christus, in ihm zu bleiben (15, 4); das Sein Christi in ihm ist der Korrelatbegriff zu dem Sein des Gläubigen in Christo (14, 20), wie Gott in Christo ist, weil Christus in ihm (§. 143, c). Wer durch die dauernde Aneignung seiner höchsten Liebesoffenbarung im Tode in ihm bleibt (6, 56, vgl. Anm. 10), in dem bleibt Christus, und er wird leben um seinetwillen (v. 57), d. h. weil der in ihm bleibende Christus ihm beständig sein Leben mittheilt. 11) Man hat ihn selbst als die vollendete Gottesoffenbarung

in uns (15, 7; vgl. Unm. 10), fo bleibt ja in biefen er felbft, ber fich in feinen Borten

<sup>8)</sup> Es ergiebt fich daraus das Wahre, wie das Faliche an der gangbaren Anficht, wonach ber Glaube im johanneischen Ginne die muftische Lebensgemeinschaft mit Chrifto involvirt vgl. Unm. 2). Jeder Gläubige ift in Chrifto; aber der Glaube an Chriftum und bas Sein in Chrifto find so verschieden, wie der Glaube an das Licht (12, 36) und das Sein im Lichte (I, 2, 9). Der Glaube ift die subjeftive Bedingung bes Seins in Chrifto, das erft eintritt, wenn die felige Folge bes Glaubens eintritt, bas ewige Leben, das Chriftus den Gläubigen vermittelt, wenn fie in ihm den Bater fcauen. - 9) Much bas Sein bes Sohnes im Bater ift bamit an fich gegeben, bag er fein Leben vom Bater ber hat; aber weil ber Sohn dies ftets willig und freudig anerkennt und festhält (§. 143, c), darf bei ihm nicht erft zwischen bem Sein und Bleiben in Gott unterschieden werden. — 10) Bie bie mahre Jungerschaft, beren Folge bas Sein in Chrifto ift, nur baburch entfteht und festgehalten wird, daß man in feinem Borte bleibt, fich bauernd von bemfelben bestimmen läßt (8, 31), fo fann man auch nicht bleiben in ihm, wenn nicht seine Worte (15, 7) ober bie evangelische Berfündigung von ihm, welche diefelben nur weiter giebt (I, 2, 24), in uns bleiben, da ja burd fie die Erfenntniß der Gottesoffenbarung in Chrifto, die das ewige Leben wirft, vermittelt ift. Und wie bas ewige Leben, mit bem bas Sein in Chrifto gegeben ift, auch entstanden gebacht werden tann durch die gläubige Uneignung des in den Tod gegebenen Lebens Chrifti 6, 54, vgl. Unm. 7), fo hangt das Bleiben in ihm nach v. 56 von ber immer erneuten gläubigen Aneignung beffelben ab. Wir haben in alledem nur den johanneischen Ausdrud für bas treue Festhalten an dem Bande ber Jüngerichaft, bas Chriftus auch bei ben Synoptifern forbert (g. 30, b). 11) Bar bas Bleiben in ihm immer verbunden mit dem Bleiben feiner Borte

in sich aufgenommen, und eben weil dieses höchste Objekt der anschauenden Erkenntniß zugleich eine lebendige Berson ift, wird Christus nun der geiftige Lebensmittelpunkt in uns, der alles Leben, auch das sittliche, mit feiner Wirfungsfraft bestimmt. Nur wer in Chrifto bleibt, tann in ber neuen fittlichen Lebensthätigkeit Frucht bringen (15, 4), weil er, ohne den wir nichts thun können, dann in ihm bleibt und diese Frucht wirft (v. 5). Darum fündigt nicht (I, 3, 6), wer in ihm, dem fündlosen (v. 5), bleibt; und das Sündigen ift das Zeichen, daß man ihn nicht geschaut und durch die anschauende Erkenntnif in sein innerstes Leben aufgenommen hat. weil er sonft als die unser ganges Sein bestimmende, alle Sunde ausichliekende Lebensmacht in uns fein mußte. Go hat Johannes, indem er unserem Sein in Chrifto das Sein Chrifti in uns zur Seite stellt, in eine allgemein chriftliche Ausdrucksweise (§. 62, c. Anm. 5) feine muftische Anschauungsweise (g. 141, d) hineingelegt, wonach jene von dem Centrum bes gangen Personlebens ausgehende Singabe an die Gottesoffenbarung in Christo als ein Berhältniß von Berson zu Berson betrachtet wird, und fie dadurch zu einer ganz neuen Bedeutung umgestempelt. 12)

## §. 150. Die Gottesgemeinschaft und die Gottesfindicaft.

In der Gemeinschaft mit dem Sohne haben wir zugleich eine Gesmeinschaft mit dem Bater, nach welcher wir in ihm sind und bleiben.a) Die Fortdauer dieser Gemeinschaft beweist sich dadurch, daß Gott in uns bleibt durch seinen Geist und uns zum treuen Festhalten am Bekenntniß befähigt.b) Bon der anderen Seite wird die das ganze sittliche Leben bestimmende Wirkung der in Christo ausgenommenen Gottesoffenbarung vors

offenbart, in uns. hat man durch dieselben ihn erkannt und damit die in ihm gegebene Gottesoffenbarung, fo ift die Bahrheit in uns (I, 1, 8. 2, 4); hat er ben Glaubigen die in feiner Sendung offenbar gewordene Liebe Gottes fundgethan, fo ift er felbft in ihnen (17, 26). - 12) Auch bei Baulus trat icon bem Gein in Chrifto bas Sein Chrifti in uns zur Seite (§. 84, b); aber mahrend bei ihm bas Erftere burch das Lettere vermittelt ift, ift bei Johannes umgefehrt das Bleiben in Christo die Bebingung feines Geins in uns. Das hängt aber damit zusammen, daß dort bie Lebensgemeinschaft mit Chrifto burch bie Mittheilung feines Beiftes vermittelt gedacht ift, und ihr jo gerade die muftische Unmittelbarteit der johanneischen Borftellung fehlt. Dan hat zwar oft genug ohne weiteres diese Bermittlung der paulinischen Borftellung in die johanneische hineingetragen (vgl. Biedermann, S. 262. Benfchlag II, S. 452), aber gang mit Unrecht. Richt der Befit des Geiftes, fondern die Belehrung durch ben Geift. fofern diefelbe Chriftum immer mehr ertennen lehrt als bas, was er ift, nämlich als bie volle Gottesoffenbarung, vermittelt nach I, 2, 27 bas Bleiben (nicht in Chrifto, fondern) in Gott. Es hangt damit gufammen, daß bei Baulus nie, wie hier, birett jum Bleiben in Chrifto ermahnt wird, weil wohl das durch die Mittheilung feines Weiftes vermittelte Sein in Chrifto fich immer allseitiger verwirklichen muß, aber bies ber Ratur der Sache nach durch das Berhalten des Gläubigen nur bedingt, nicht bewirft fein fann. Erft bei Johannes ift es zu einer muftifchen Bereinigung mit Chrifto in vollem Ginne, zu einem Ginsfein ber Berfon mit ihm gefommen. Dazu fommt, daß die johanneische Lehre dadurch völlig über die paulinische hinausgeht, daß sie von bem Sein in Chrifto gu bem Sein in Gott fortfchreitet (§. 150).

geftellt als eine Zeugung aus Gott, in Folge derer wir aus ihm find.c) Das Resultat derselben ist die Gotteskindschaft oder die sittliche Gottsähnlichkeit.d)

- a) Da Christus nichts Anderes ist und sein will, als die Offenbarung Gottes, und barum beständig im Bater ift, wie ber Bater in ihm. fo kann man nur in beiden zugleich sein (17, 21: καθώς στ πατής έν έμοι κάγω έν σοι ίνα και αιτοί έν ημίν ωσιν). Bei dem Kommen zu Chrifto und der perfonlichen Aneignung der in ihm gegebenen Offenbarung handelt es fich doch zuletzt um den lebendigen Gott felbst, deffen Schauen das ewige Leben ift. Das Bleiben im Sohne ift darum immer zugleich mit dem Bleiben im Bater verbunden (I, 2, 24), und dies Bleiben in Gott erfennt man an der im Gehorfam bewährten Liebe zu Gott (v. 4 f.), da es nur der Liebe eigen ift, gang im Andern zu leben (vol. g. 143, c. 149,c). Wer in Folge feines Seins in Chrifto die ganze Seliakeit Des Gottschauens in ihm erfahren hat, der kann nicht anders, als sich mit seinem gangen geiftigen Leben in Gott versenken und in ihm leben, wie man in dem höchsten Gegenstand seiner Liebe lebt. Auf Grund beffen, daß der Beift immer mehr die volle Gottesoffenbarung in Chrifto er= fennen lehrt, ermahnt der Apostel, dauernd in Gott zu bleiben (v. 27 f.). Da aber dies Bleiben in Gott ein stetes Sichversenken in sein Anschauen ift, so kann das damit gegebene Leben nur ein ewiges und unvergängliches fein, wie das Leben Chrifti in der Gemeinschaft mit dem Bater (I, 1, 2). Darum heißt es I, 2, 25, das Beiben im Sohne und im Bater fei die Berheifung, die er uns gegeben, als er uns das ewige Leben verhieß. 1) Allerdings aber ift diese Gemeinschaft mit dem Bater 2) nicht als ein so unmittelbar perfonliches Ginsfein gedacht, wie die muftische Lebens= gemeinschaft mit Chrifto, sofern sie stets durch diese und die in ihr gegebene Gottesoffenbarung vermittelt ift. Darum fann die Bahrheit ber Behauptung, daß man Gemeinschaft mit Gott habe, nur daran bemeffen werden, ob man in dem Lichte der in Chrifto erschienenen vollen Gottes= offenbarung (I, 1, 5) mandelt oder noch unerleuchtet ist (v. 6 f.).
- b) Die Gemeinschaft mit Gott hat aber noch eine andere Seite. Ift der Bater im Sohn und der Sohn in den Gläubigen, so muß die badurch erzielte Bollendung ihrer Einheit (17, 23) darin bestehen, daß mit

<sup>1)</sup> Bill man nicht allen Zusammenhang zerreißen, so muß das aörn rlickwärts bezogen werden, so daß es nur im Genus durch das folgende Prädikat bestimmt wird. So erklärt sich auch allein die Attraktion der Apposition zu ή επαγγελία, welche in den Akfusativ tritt, nachdem dieser Begriff im Relativsatz zum Objekt geworden ist, während sie unerträglich hart ist, wenn ή ζωή ή αλώνιος daß durch αδτη vorbereitete Prädikat deß Satzeß wäre und somit der eigentliche Hauptbegriff, auf den die Rede tendirt. — 2) Was 17, 21 als daß Sein in Christo und Gott bezeichnet wird, heißt I, I, 3 die Gemeinschaft (κοινωνία) mit dem Bater und dem Sohne; und wie es nach 20, 31 der Zweck des Evangeliums war, durch den Glauben an Christum (als die volle Gottesoffenbarung) das ewige Leben zu vermitteln, so ist es nach I, I, 3 der Zweck der apostolischen Berkündigung, die Gemeinschaft mit denen zu vermitteln, welche bereits mit dem Bater und dem Sohne Gemeinschaft haben, so daß auch hieraus folgt, wie diese Gemeinschaft den unmittelbar mit sich bringt.

bem Sohne auch der Bater in ihnen ist, weshalb I, 4, 4 darauf reflektirt werben fann, daß der in ihnen Wirkende stärker ift, als ber in der Welt waltende (Teufel). Das Bleiben Gottes in uns ift aber überall die Folge unfers Bleibens in Gott;3) und es kann daffelbe nicht beffer mahrgenommen werden, als an dem Geift, den er uns oder von dem er uns gegeben hat (I, 3, 24. 4, 13). Auch das Sein Gottes in uns ift also nicht als ein persönliches gedacht, wie das Sein Chrifti in uns. sondern vermittelt durch seinen Beift. Beil in diesem Beifte, der uns in Christo die volle Gottesoffenbarung immer mehr ertennen lehrt (I, 2, 27), Gott felbit in uns ift, verhilft fein Bleiben in uns gum Bleiben in dem rechten Bekenntniß (I, 4, 15) und zur Ueberwindung der Irrlehre (v. 4). Allerdings wird das Bleiben Gottes in uns, das unserem Rleiben in ihm entspricht, sich auch darin zeigen, daß unser sittliches Leben sich seinem Willen gemäß gestaltet (I, 3, 24).4) Aber zur spezifischen Ausbrucksweise für diese Wirfung der im Glauben angeeigneten Gottesoffenbarung hat Johannes eben eine andere Borftellungsform ausgeprägt.

c) Es bedarf für die dem Willen Gottes gemäße Geftaltung unseres gefammten fittlichen Lebens eines gottgesetten Unfangs beffelben, ber ibm, wie dem leiblichen Leben die leibliche Geburt (vgl. Ev. 3, 6), feine spezifische Bestimmtheit giebt, eines Gezeugtwerdens aus Gott. Wer Gott in Chrifto erkannt hat und nun mit feinem ganzen Wejen fich in Gott versenkt und in ihm bleibt (not. a), in dem bleibt ja Gott und wird so fehr der bestimmende Mittelpunkt feines gangen Wefens, daß daffelbe gleichsam neu gezeugt, ein vollkommen durch ihn gewirftes wird. Daber fann I, 2, 29, wo es sich nach dem Zujammenhange um ein Kennzeichen des Bleibens in ihm (v. 28) handelt, ohne meiteres dafür das Gezeugtfein, aus Gott genannt merden, weil biefes die nothwendige Folge bes ftets mit jenem verbundenen Bleibens Gottes in uns ift, und I, 4, 7 fogar von dem Gezeugtsein aus Gott zuruckgeschlossen werden auf das Erkennen Gottes, das nur bei dem, der in ihm bleibt, ein fortbauerndes ift. Die Folge dieses Gezeugtseins aus Gott ift dann das ex rov Jeov eivac (I, 4, 4. 5, 19), das dauernde Bestimmtfein von Gott her in seinem gangen Wefen. 5) Wer nicht Gerechtigfeit übt und seinen Bruder nicht liebt, ift

<sup>3)</sup> Dies ist auch I, 4, 15 ber Fall, wo nur scheinbar das Verhältniß ein umgekehrtes ist, weil von dem Festhalten am Bekenntniß zu Ehristo, das durch das bleibende Wirken Gottes in uns allein ermöglicht wird, zunächst auf diese seine Ursache und dann erst auf die Voraussetzung derselben zurückgeschlossen wird, die mit dem Bleiben in Gott gegeben ist. — 4) Als der Korrelatbegriff des steten liebevollen Sichversenkens in Gott (not. a) bezeichnet das Bleiben Gottes in uns ja auch die lebendige Gegenwart des höchsten Erkenntnißobjekts in dem Centrum unseres gesammten gestigen Lebens; und wie alse wahre Gotteserkenntniß eine das ganze sittliche Leben bestimmende ist (§. 146, c), sosen das in Christo geschaute Wesen Gottes nothwendig für uns normzebend wird (§. 147), so muß auch die durch das Sein des Geistes in uns immer reicher und tieser erschlossene Erkenntniß der vollen Gottesoffendarung in Christo eine Lebensmacht in uns werden auf praktischem Gebiete.

<sup>5)</sup> Darum wird I, 5, 20 die Gewißheit um unser Sein aus Gott (v. 19) zurlickgeführt auf die Gewißheit, daß der Sohn Gottes gekommen ist, der uns die volle Erkenntniß Gottes ermöglicht hat, und auf das Sein in ihm, in dem wir den wahr-

nicht aus Gott (I, 3, 10), jeder der die Gerechtigkeit übt, der ift aus ihm gezeugt, weil Gott selbst gerecht ift (2, 29), wie jeder, ber da liebt, weil alles Lieben aus Gott herstammt (4, 7). Ber Gutes thut und so bas in Gott geschaute Gute nachbildet (vgl. Anm. 5), ift aus Gott (III, 11); und umgekehrt: wer aus Gott gezeugt ift, der kann nicht fündigen (I, 3, 9: vgl. 5, 18), weil man nicht zugleich durch Gott und durch das Gottwidrige bestimmt sein kann. Diese Zeugung aus Gott, welche demnach bas gefammte Verhalten des Menschen bestimmt, ift eine Gotteswirfung (I, 5, 1: δ γεννήσας); aber wie bei dem Sein Gottes in uns (not. b), ift dabei Gott nicht unmittelbar thätig gedacht, sondern zunächst, soweit es sich um Die Bestimmtheit unjers Erfenntniftebens handelt, durch feinen Beift, der uns ihn in Chrifto recht erfennen lehrt 6), und bann, soweit es sich um bas praktische Leben handelt, durch die in Christo erkannte Gottesoffenbarung, die freilich mit seinem Befen übereinstimmt und darum eben die Wahrheit heißt (§. 147, b) 7), oder durch das Wort Gottes, wie er es verfündet und jeine Junger nach ihm. Daher wird die Zeugung aus Gott, die das Sündigen unmöglich macht, I, 3, 9 vermittelt gedacht durch das Bleiben des onkoua, d. h. des Wortes Gottes in uns, das auch nach 2, 14 den Jünglingen immer aufs Neue die Rraft giebt, den Argen ju überminden, wie es 5, 4 die Zeugung aus Gott felbst thut (vol. Unm. 6). Diefes Bort, welches uns den Willen Gottes fundthut und daher bemahrt vor dem Gelbstbetruge, der uns unsere eigene Gunde ableugnen läßt (I, 1, 8. 10), hat, wie die Wahrheit selbst, die ja auch in uns bleiben soll (II, 2), eine befreiende und sittlich bestimmende Macht (vgl. §. 146, d. Anm. 7), durch die Gott felbst in uns wirksam wird. 8)

haftigen Gott selbst und das ewige Leben haben. Auch III, 11 find das von feinem in der Bergangenheit liegenden Anfange an fortbauernde Schauen Gottes (bem. bas Berf. Ecopaner) und das Sein aus Gott, welches die Folge des Gezeugtseins durch ihn ift, offenbar Wechselbegriffe. Nösgen, S. 518 breht freilich die johanneische Unschauung einfach um, indem er das Sein und Bleiben Gottes in uns durch unfer Sein, refp. Beborenfein aus Gott ermöglicht fein läßt, als ob biefe Gotteswirfung möglich mare ohne ein Sein Gottes in uns. - 6) Darum find die Apostel aus Gott (I, 4, 6), weil ber antichriftlichen Irrlehre gegenüber nur der Beift aus Gott Jesum Chriftum befennen lehrt als in Fleisch getommenen (v. 2); und ebenso die, welche auf ihre Berfündigung hören (v. 6) und durch das bleibende Sein Gottes in ihnen (vgl. not. b) in Stand gefett werden, bie Brriehre ju überwinden (v. 4). Benn Alles, mas aus Gott gezeugt ift, die Belt überwindet (I, 5, 4), fo erhellt aus v. 5, daß babei ins= besondere auch an die Neigung zur Frriehre gedacht ift. Dann kann freilich ber Glaube, der die Belt übermindet oder nach v. 4 bereits übermunden hat, nicht ber Glaubensanfang fein, welcher die erfte Bedingung alles Beilslebens ift, fondern nur ber im Rampf mit ber Berführung bemährte Glaube, ber erft aus ber Zeugung aus Gott hervorgeht (v. 1). Deshalb ift es auch fein Biderfpruch damit, wenn Ev. 1, 12 f. ber Glaube bie Bedingung ift, unter welcher man aus Gott gezeugt wird, ba es fich hier um die erste Stufe des Glaubens, das empfängliche Unnehmen Christi (6000 Eλαβον αδτόν) handelt (§. 149, a. Anm. 3). - 7) Wie auf das Gein aus Gott, fo tann baber bas mahre Liebesleben auch auf bas Gein aus ber Wahrheit gurudgeführt werben (I, 3, 19), aus ber jebe Luge (ber Wegenfat bes rechten Befenntniffes ju Chrifto, vgl. Anm. 6) nicht herstammt (I, 2, 21). - 8) Das Bort Gottes ift alfo, wie bei Betrus (§. 46) und Jacobus (§. 52), als ber Same gebacht, aus welchem bas neue

d) Diejenigen, welche aus Gott gezeugt sind, heißen Gottes Rinder (τέχνα θεού: 1, 12 f.), vielleicht absichtlich niemals Sohne Gottes. um auch nicht scheinbar der einzigartigen Stellung des eingeborenen Sohnes Gottes zu nahe zu treten, wie umgekehrt auf diefen nie die Borftellung des Gezeugtseins aus Gott angewandt wird (g. 145, a. Anm. 2). Als Resultat aber ber Zeugung aus Gott, welche das ganze fittliche Leben bestimmt burch das offenbar gewordene Wefen Gottes, tann die Gottestindschaft nur bestehen in der sittlichen Wesensähnlichkeit mit Gott. Freilich wird dies Ideal nicht mit einem Male verwirklicht. Denen, die ihn im Glauben aufnehmen, hat Chriftus nicht die Gotteskindschaft felbst, wohl aber die Bollmacht gegeben, Gottesfinder zu werden (v. 12); die lette und höchste, für jett noch in ihrer Herrlichkeit unergründliche Berwirklichung dieses Ideals liegt fogar erst in der Bollendungszufunft (I, 3, 2). Aber fo gewiß bas Beil im Chriftenthum nie ein schlechthin zufünftiges, sondern immer bereits ein gegenwärtiges ist, verwirklicht sich dieses Ideal durch die Geburt aus Gott in der Gottesfindschaft icon fortwährend. 9) 218 aus Gott Gezeugte, welche die Gerechtigfeit thun (I, 2, 29), sind sie schon

<sup>(</sup>fittliche) Leben gezeugt wird. Damit ift aber nicht zu verwechseln die gangbare (val. Frommann, S. 191. Röftlin, S. 223. Megner, S. 351. Benichlag II, S. 453), aber bei Johannes nirgends fich findende Rombination, wonach die Zeugung aus Gott ber Beginn bes ewigen Lebens im fpezifisch johanneischen Sinne ift. Die Zeugung aus Gott kann sich ja überhaupt erft nach I, 4, 7 verwirklichen in Folge der Erkenntniß Bottes, in welcher der Gläubige unmittelbar das ewige Leben hat (§. 146, c); fie bezieht sich also lediglich auf die neue Lebensbestimmtheit, in welcher sich das in der Gotteserkenntniß empfangene Beil (die Cwin alwvios) nach außen hin auswirkt und barftellt. Dagegen ift der Beift auch bei Johannes nicht als der Mittler Diefer Gotteswirfung gedacht; vielmehr erfennt man den Geift der Bahrheit daraus, daß fein Beugnig von benen gehort wird, welche aus Gott find (v. 6). Bie die gange Borftellung von einem Bezeugtsein aus Bott spezifisch johanneisch ift, so ift die in den Chriftusreben fich findende Borftellung von einem Geborenwerben aus Baffer und Beift (Ev. 3, 5) nirgends von dem Apostel weiter verwerthet. Die ihm eigenthümliche unterscheibet fich übrigens von der petrinischen Borftellung der Wiedergeburt (§. 46) und der paulinischen der Neuschöpfung (g. 84) dadurch, daß fie gar nicht auf die umzugestaltende Bergangenheit reslettirt. Selbst das avwder gerendenat (v. 3. 7) weist mit feinem "vonvorne" nur auf den bereits in der erften Beburt gefetten Lebensanfang zurück.

<sup>9)</sup> Es erhellt barans, daß die Kindschaft bei Johannes nicht, wie bei Paulus (§. 83), den neuen Gnadenstand des Christen bezeichnet, nicht ein objektives Verhältniß zu Gott (vgl. Frommann, S. 626, der die Gotteskindschaft gar mit dem ewigen Leben zusammenwirst; vgl. dagegen Ann. 8), sondern eine subjektive Beschaffenheit, in der darum die Welt die Gotteskinder so wenig erkennt, wie Gott selbst (I, 3, 1). Auch I, 1, 7. 3, 8 spielt der Name des Gottessohnes (Christi) vielleicht auf gottgleiche Sündslösseit (v. 5) oder Gerechtigkeit an. Dies ist der Sinn, in welchem Jesus schon in der ältesten Ueberlieserung die Gotteskindschaft seinen Jüngern als das Jdeal hinstellte (§. 21, c), das freilich erreicht werden mußte, seit Gott selbst sich ihnen als Vater offenbart hatte. Auch sonst werden mußte, seit Gott selbst sich ihnen als Vater offenbart hatte. Auch sonst werden werden mußte, seit Gott selbst sich ihnen als Vater offenbart hatte. Auch sonst werden Sinne der sittlichen Wesensähnlichkeit genommen. Das Recht, sich Abrahams Kinder zu nennen, wird darnach beurtheilt, ob man Abrahams Werke thut (8, 39 s.); und die, welche des Teufels Werke thun (v. 38. 41), werden als seine Kinder bezeichnet (v. 44).

jetzt Gotteskinder (I, 3, 2), die man von den Teufelskindern durch ihr ganzes sittliches Verhalten wohl unterscheiden kann (v. 10). Aber sie wissen auch, daß sie das nicht geworden sind durch sich selbst, sondern daß Gott als ihr Vater in seiner höchsten Offenbarung ihnen (in Christo) seine höchste Liebe hat zu Theil werden lassen, um sie dadurch zu Gottes Kindern zu machen (v. 1; vgl. 4, 12). So sehlt auch hier natürlich im Begriffe der Gotteskindschaft das Bewußtsein der väterlichen Liebe nicht (vgl. §. 147,c); aber dieselbe verwirklicht sich doch erst in der sittlichen Wesensähnlichkeit mit dem Vater.

### §. 151. Das Galten der Gebote Gottes.

Das zur Heilserlangung Nothwendige wird auch dargestellt als eine aus der Liebe zu Gott hervorgehende Erfüllung seiner Gebote, die insebesondere den Glauben und die Bruderliebe fordern.a) Diese Ersüllung selbst aber und die Liebesgesinnung, aus der sie hervorgeht, wird durch die in Christo gegebene Gottesoffenbarung immer auß Neue erzeugt.b) Die Ersüllung der göttlichen Gebote bleibt freilich in der empirischen Wirklichseit des Christenlebens eine unvollkommene, und es kann sogar zur Todsünde des Absalls kommen.c) Darum bedarf es, um die normale Entwicklung desselben zu sichern, eines Impulses, und dieser liegt im Blick auf die Vergeltung.d)

a) Wenn die im Glauben gewonnene Erfenntuiß der in Chrifto ge= gebenen Gottesoffenbarung durch ihre lebenbeftimmende Macht die Zeugung aus Gott wirft, die jur sittlichen Wesensähnlichkeit mit ihm führt, so scheint fich, ahnlich wie in den synoptischen Christusreden (g. 21,c), der Prozeß des driftlichen Lebens mit immanenter Nothwendigfeit zu vollziehen, und das Bedürfniß eines ihn normirenden Gesetzes fortzufallen. Dennoch verfennt Reuß II, S. 485 eine wesentliche Seite ber johanneischen Lehr= anschauung, wenn er leugnet, daß auch hier noch sehr häufig alles zur Heilserlangung Nothwendige gang in ATlicher Beise unter ben Gesichtspunft ber Erfüllung eines göttlichen Gebotes geftellt wird. Die Erkenntnig ber Liebe Gottes zu uns verpflichtet (ogeidei) zur Bruderliebe (I, 4, 11), wie die Erfenntniß ber Liebe Chrifti (3, 16); das Bleiben in Gott verpflichtet zur Nachbildung des Wandels Chrifti (2, 6; vgl. Ev. 13, 14). Ganz wie in der synoptischen Ueberlieferung (§. 21,1), fordert Jesus bas Halten, b. h. das Befolgen seines Wortes (8, 51), das doch eigentlich nicht sein, sondern Gottes Wort ift (14, 24), oder das Halten seiner Gebote (τηφεῖν τὰς ἐντολάς; v. 15. 21), die nach 15, 10 eben so oft als die Gebote Gottes bezeichnet werden (I, 2, 3 f. 3, 24), wie in der Apokalppfe (g. 135,a; vgl. g. 136, c). 1) Die Erfüllung des göttlichen

<sup>1)</sup> In diesem Sinne enthält die evangelische Berkündigung (I, I, 5: ἀγγελία) immer zugleich ein Gebot (I, 3, 11); ja I, 2, 7 heißt es sogar von dem aus der Summa der evangelischen Berkündigung (I, 5) abgeleiteten Gebote, es sei das Wort, das sie vom Anfang an gehört haben, sofern dasselbe mit ihm immer nothwendig

Willens, wie er fich in diesen Geboten ausspricht, ift hiernach die Gine Beilsbedingung (I, 2, 17; vgl. 13, 17), und diefe Erfüllung ift, wie im A. T., das Thun der Gerechtigkeit (I, 2, 29. 3, 7. 10; vgl. §. 24, a). Ganz eigenthümlich ift aber, wie Johannes den Inhalt biefes göttlichen Willens v. 23 zusammenfaßt in bas Gebot bes Glaubens an Chriftum und der Liebe zu einander. 2) Den Glauben muß Gott felbstverftändlich fordern, weil er die Bedingung aller Beilsaneignung ift; und obwohl die Liebe die nothwendige Wirkung der vollkommenen Gottesoffenbarung ift (§. 147,c), fo proklamirt fie Jesus doch als das neue Gebot (15, 12. 17), deffen Erfüllung das Zeichen seiner Büngerschaft ist (13, 34 f.), und das damit, ganz wie §. 25, b, als das vornehmfte Gebot charafterifirt wird. Wenn aber schon im A. T. ber Gedanke nicht fremd ift, daß alle Erfüllung ber göttlichen Gebote aus ber Liebe ju Gott hervorgeben muß (vgl. §. 25, b), fo wird hier bies aufs Stärffte hervorgehoben3), und damit alle Forderung an den Chriften gusammengefaßt in die Liebesgesinnung gegen Gott, wie in den synoptischen Chriftusreden in das Trachten nach dem Reiche Gottes oder nach der Gerechtigfeit, bas ja auch nur ber Ausbruck ber Liebe zu Gott ift (vgl. §. 26.d.).

b) Diese Zusammenfassung aller Gebote in der Einheit der Liebe zu Gott wird nun für Johannes das Mittel, um die mehr gesetzliche Aufsassung der Heilsbedingung mit der ihm eigenthümslichen Aufsassung des Heilsprozesses auszugleichen; und eben dadurch erhält seine Mystif ihren durchweg praktischen Charakter und wird bewahrt vor quietistischen oder gar antinomistischen Abwegen. Wie jenes mystische Bleiben in Christo im Grunde eins ist mit der Liebe zu ihm (§. 149, c), aus welcher das Halten seiner Gebote von selbst folgt, so ist das Bleiben in Gott ein

gegeben ift. Alle Sunde bleibt auch für den Chriften ein Sichemanzipiren von bem göttlichen Gesetze (I, 3, 4: ή άμαρτία εστίν ή ανομία), und jedes Abweichen von der Morm derselben (ἀδικία: I, 1, 9: vgl. 7, 18) Sünde (I, 5, 17: πασα αδικία άμαρτία έστίν). 2) Bgl. auch II, 5 f. und 17, 6, wo in das halten des göttlichen Wortes auch v. 7 f. ficher der Glaube eingeschloffen ift. Umgekehrt erhellt aus dem Zusammenhange von I, 5, 4 mit v. 3 und v. 6, daß die Ueberwindung der Welt ebenso eine Ueberwindung ber Berfuchung zum Unglauben, wie zur Gunde ift. Da ber Glaube ohne ein freies Berhalten des Menschen nicht zu Stande fommt (g. 149, b), ift er das von Gott geforderte Wert (6, 29), seine Berweigerung erscheint als sträflicher Ungehorsam (3, 36; vgl. §. 44, c. 82, d), ja als die eigentliche Sunde (16, 9, 9, 41; vgl. §. 125, d). Andrerseits ift die Bruderliebe das von Gott (II, 4 f.) durch Chriftum (I, 3, 23) gegebene Gebot (I, 4, 21). Daher ift die Bruderliebe I, 2, 9 f. das nächste Kennzeichen ber Zugehörigkeit zum Reiche des Lichtes (b. h. der Füngergemeinde), 3, 10 das Hauptftud ber δικαιοσύνη, v. 11 das mit der evangelischen Verkündigung von Anfang an gegebene Webot, v. 14 f. bas Rennzeichen bes mahren Lebens, wie v. 18 f. bes Seins aus der Wahrheit. — 3) Wie bei Chrifto die Erfüllung ber göttlichen Gebote aus ber Liebe zu feinem Bater hervorgeht (14, 31), fo ift auch hier bas Thun bes göttlichen Willens (I, 2, 17) nur die Folge der Liebe jum Bater, welche alle Liebe jur Welt ausschließt (v. 15; vgl. Jac. 4, 4). Wie die Erfüllung der Gebote Jesu die Folge ber Liebe zu ihm ift (14, 21), so ift das Wandeln nach Gottes Geboten oder ihre Erfüllung die Folge ber Liebe gu Gott (II, 6. I, 5, 2). Im Salten feines Wortes vollendet sich die Liebe zu ihm (I, 2, 5).

folches liebevolles Sichversenken in ihn (§. 150,a), aus welchem das Halten seines Wortes nothwendig hervorgehen muß. 4) Daher heißt es 1, 2, 5, daß wir aus dem Bollendetwerden der Liebe zu Gott, welches fich im Halten seines Wortes beweift, erkennen, daß wir in ihm find. Allerdings ift es zunächst das Lieben felbst, welches durch die Offenbarung bes göttlichen Liebeswesens in Chrifto (4, 8 f.) oder die eigne Erfahrung deffelben in der durch die Gotteserfenntnig erzeugten Gottesgemeinschaft gewirft wird, da ja das Bleiben in der Liebe nichts Anderes ift, als ein Bleiben in Gott und Gottes in uns, der felbst die Liebe ift (v. 16 f.). Wir lieben nur, weil er uns zuerst geliebt hat (v. 19); aber natürlich gunächst ihn selbst, der uns mit seinem Lieben guvorgekommen ift (v. 10), und erft mit ihm, dem Erzeuger unseres neuen Liebeslebens, nothwendig auch die Miterzeugten (I, 5, 1).5) Gott fordert also auch hier (wie S. 21, c) von une nur, mas er durch feine höchfte Offenbarung felbst in une ichafft. Darum heißt es v. 3, daß die Gebote Gottes, in deren Erfüllung sich die Liebe zu Gott bethätigt, nicht schwer sind (vgl. Matth. 11, 28 f.), weil der aus Gott Gezeugte jeden Antrieb zur Gunde von selbst überwindet (v. 4; vgl. Anm. 2).

c) Betrachtet man das Christenleben von dem idealen Gesichtspunkte aus, wonach es auf der sich selbst als neue Lebensmacht auswirkenden Gottesossendrung in Christo beruht, so ist dasselbe mit einem Schlage vollendet. Wie der Gläubige unmittelbar das ewige Leben hat, so tritt mit dem Sein des Gläubigen in Gott auch die Zeugung aus Gott ein, die alle Sünde unmöglich macht. Der aus Gott Gezeugte und in Christo Bleibende sündigt nicht (I, 5, 18. 3, 6), er kann nicht sündigen (v. 9). Wer noch sündigt, der hat noch gar nicht jene Gottesossendrung in sich aufgenommen durch die Erkentniß Christi (v. 6. 4, 8. III, 11); er ist noch gar nicht im Zustande der Erleuchtung (I, 2, 9—11). Aber sobald man das Christenleben von dem mehr gesetzlichen Gesichtspunkte aus betrachtet, wonach es zu seiner normalen Entwicklung eine stete Erfüllung der göttlichen Forderung erheischt (not. a), ist beständig die Möglichkeit da, daß derselben nicht genügt wird; und diese Möglichkeit wird sich immer

<sup>4)</sup> Bahrend also nach ber mpftischen Anschauung unserem Bleiben in Christo bas Bleiben Chrifti in uns entspricht, welcher uns mit feinem Inadenwirfen ju aller sittlichen Lebensthätigkeit befähigt (15, 4 f.; vgl. §. 149, d), so ift dieselbe hier die nothwendige Birfung der Liebe ju ihm (14, 21), und ebenfo bie Erfullung ber gottlichen Gebote bie nothwendige Folge der Liebe ju Gott (vgl. Anm. 3), mahrend nach ber johanneischen Muftit bas mit dieser identische Bleiben in Gott bas Bleiben Gottes in uns und die Zeugung aus Gott gur Folge hat (g. 150, b. c.), die das neue sittliche Leben von felber fchafft. - 5) Ausbrudlich beißt es I, 5, 2, daß wir aus dem Naturgeset in v. 1 erkennen, wie auch wir die Kinder Gottes lieben, wann irgend, b. h. fobald als wir Gott lieben und diese Liebe im Thun feiner Gebote beweifen. Die gangbare Ertfärung biefes Wortes, wonach es befagen foll, daß die Gottesliebe ebenfo das Zeichen der Bruderliebe ift, wie diese das Zeichen von jener, muß, wenn fie irgend einen Ginn haben foll, den Gedanken eintragen, daß wir die Bruderliebe als rechte ertennen, wenn fie in der von den gottlichen Geboten vorgeschriebenen Beife geubt wird, und fie überfieht, daß nicht eav fieht, wie immer in ähnlichen Bendungen (vgl. 2. 3), fondern örav.

wieder verwirklichen (vgl. §. 30, b), es ift ein Zeichen, daß die Wahrheit oder das Wort Gottes noch gar nicht in uns ist, wenn wir verkennen, daß wir immer noch fündigen (I, 1, 8. 10).6) Nach dieser mehr ge= setlichen Anschauung, die für die Betrachtung der empirischen Wirklichfeit bes Chriftenlebens gar nicht entbehrt werden fann, wird aber, wie im A. T. (vgl. S. 42, b. 44, c. 115, b), unterschieden zwischen läflichen und Todfünden. Es giebt Gunden, die das Bleiben in Chrifto nicht aufheben, meil der Weingartner felbst die fruchtbringende Rebe reinigt, damit fie mehr Frucht bringe (15, 2). Gott, der größer ist als unser Herz, erfennt unser tiefstes Gein aus ber Wahrheit, auch wenn unser Berg sich immer neuer Verfehlungen bagegen bewußt ift (I, 3, 19 f.). 7) Es giebt aber auch eine Tobsünde (I, 5, 17; vgl. Num. 18, 22: מום למות , für beren Thater das sonst allgemeine Gebot der Fürbitte nicht mehr gilt (v. 16), weil Gott solche Bitte nicht erhören fann (v. 14), weil man durch das Nichtbleiben in Chrifto unrettbar dem Berderben verfällt (15, 6).8

d) Wenn vom idealen Gesichtspunkte aus das Christenleben sich mit immanenter Nothwendigkeit entwickelt, so scheint es zur Sicherung seiner normalen Entwicklung keines besonderen Antriebes zu bedürfen; und wenn der Gläubige unmittelbar das ewige Leben hat, so scheint damit der Ges

<sup>6)</sup> Der Gläubige muß immer wieder ermahnt werden, in Christo und Gott gu bleiben (15, 4. I, 2, 28), nicht zu fündigen (v. 1), rechte Liebe zu üben (I, 3, 18. 4, 7; vgl. 15, 17); muß gewarnt werden vor der Beltliebe (I, 2, 15) und vor der Berführung (I, 3, 7; vgl. 2, 26). Obwohl der aus Gott Geborene fich naturgemäß vor aller Sünde bewahrt (I, 5, 18), so muß Jesus doch den Bater um die Bewahrung ber Jünger bitten (17, 11. 15). Auch der Glänbige wird immer noch fündigen, auch ber pringipiell rein Gewordene (13, 10) bedarf immer noch der Reinigung und Bergebung (I, 1, 7. 9; vgl. 20, 23), des Fürsprechers beim Bater (I, 2, 1 f.) und der briiderlichen Fürbitte (I, 5, 16); er muß fid felbst immer aufs Reue reinigen von aller Sündenbesleckung (I, 3, 3: ágviser, vgl. 1 Petr. 1, 22. Jac. 4, 8). — 7) Die soviel migbeutete Stelle bejagt, daß, wenn wir aus unserem mahrhaftigen Lieben (v. 18) erfennen, wir seien aus der Wahrheit, wir unser Berg, wenn wir vor Gottes Angesicht, uns prüfen, wie wir in seinem Urtheil gu fteben tommen, überzeugen werden, daß, wenn auch unfer herz uns verflagt, doch Gott größer ift als daffelbe. Dies fann natürlich nicht auf seine vergebende Liebe geben, da es durch den Sinweis auf feine Allwiffenheit erläutert wird, aber auch nicht auf die Strenge feines Gerichts, von der wir unfer uns verflagendes herz nicht erft überzeugen dürfen, sondern nur darauf, daß er unfer tiefftes ex της αληθείας είναι fennt, auch wenn sich daffelbe nach außen hin nicht fo bewährt, wie es fid bewähren follte. - 8) Die Todfunde ift alfo hier nicht, wie in ben synoptischen Reben Jesu (§. 22, b) und bei Petrus (§. 42, b. 44, c), die enbgültige Berftodung wider Chriftum, fondern, wie im Hebraerbrief (§. 125, d), ber Abfall von ihm, wodurch das Sein in Chrifto fchlechthin aufgehoben wird. Benn einer, ber das ewige Leben bereits im Glauben gehabt hat, aufhört in Chrifto gu fein und so das ewige Leben nicht bleibend in sich hat (I, 3, 15), so ist das eigentlich eine contradictio in adjecto. Der Apostel erffart diese Thatsache, die mit der idealen Anschauung des Chriftenlebens im unlösbaren Widerspruch fteht, dadurch, daß die abfälligen Glieder der Gemeinde ihre mahren Glieder nie gewesen seien (I, 2, 19). Sie haben also die Gottesoffenbarung in Christo in voller Bahrheit niemals angeeignet, und es fann barum aus ihrem Abfall nichts gegen bie fpezifische Wirkungstraft berfelben geschloffen werden (vgl. §. 30, c).

fichtspunkt der Vergeltung, welche der gegenwärtigen Leiftung einen erft zufünftigen Lohn bestimmt, völlig ausgeschloffen. Sobald man aber ben Brozef des Chriftenlebens als eine fortgefette Erfüllung göttlicher Gebote betrachtet (not. a), erscheint das zur Heilsaneignung Nothwendige als eine Leiftung, zu deren Sicherung es im Blick auf die nach not. c brobende Gefahr der Sunde und des Abfalls eines fraftigen Impulses bedarf; und von diesem Gesichtspunkt aus kann Alles, was im Fortschritt des Beilsprozesses mit dem Anfange nothwendig von selbst gegeben ift, und insbesondere seine lette Vollendung, unter ben Gesichtspunkt der Bergeltung geftellt werden, welche ber Untrieb werden foll zur Sicherung ber zur Beilsaneignung nothwendigen menschlichen Leiftung. 9) In diesem Sinne wird der Blick auf die mit der Parufie Christi eintretende Bergeltung zum Motiv für das Bleiben in Gott, sofern nur dies uns die Zuversicht geben fann in Betreff der dann eintretenden definitiven Entscheidung (I, 2, 28). Gben darum muß in dem mit dem Bleiben in Gott identischen Bleiben im Lieben (4, 16) das Lieben bei uns zur Bollendung fommen, damit wir Zuversicht haben am Tage des Gerichts; denn dann ftehen wir, obwohl noch in der Welt, doch, wie Chriftus felbst, bereits in voller Gemeinschaft mit dem Bater, und die dann völlig gewordene Liebe treibt alle Furcht aus, die ja ihre Strafe icon in fich felber tragt, ba fie nur ber Ausdruck des gestörten (also nicht zur Bollendung gekommenen) Liebesverhältniffes mit Gott ift, welches der tieffte Grund unferes neuen Liebeslebens sein muß (v. 17 f.). 10) Da aber bas Bleiben in Chrifto oder die Liebe ju Gott fich im Salten feiner Gebote bewährt, fo fonnte Jesus 5, 29 bei ber Auferstehung den Einzelnen je nach ihrem Thun ein entgegengesettes Schicffal und 12, 25 f. seinem die Selbstaufopferung nicht scheuenden Diener für sein bemuthiges Dienen gang in synoptischer Weise

<sup>9)</sup> Es erinnert gang an die Art, wie Jesus nach §. 32, b gern die Aequivaleng von Lohn und Leiftung bervorhebt, wenn er bier bem Bleiben in ihm als Lohn fein Bleiben in uns verheißt (15, 4), obwohl dadurch boch nur naturgemäß die im Glauben aufgenommene Gottesoffenbarung in uns wirtfam wird. Ebenfo verheißt er unferer im Gehorfam bemahrten Liebe zu ihm als Lohn feine Liebe zu uns (14, 21; vgl. 15, 10. 14), die uns die bochfte Babe ber Beiftesmittheilung vermittelt (14, 15 f.), ober die Liebe des Baters (v. 21. 23), welche uns nach dem Zusammenhange von 16, 27 ber Gebetserhörung (v. 26; vgl. v. 23) gewiß macht; und diese Erhörung ift auch beim Apostel eine Folge bes aus ber Liebe fliegenben Gehorfams in ber Erfüllung feiner Gebote (1, 3, 22; vgl. 9, 31) und giebt uns freudige Zuverficht zu Gott (1, 3, 21). So hat ichon Jejus felbft nach §. 144, d. Unm. 9 ben Empfang beffen, mas ihm nach feinem Befen und Beruf geborte, als Bergeltung für fein Berhalten auf Erben aufgefaßt. - 10) Schon aus dem Zusammenhange von I, 4, 17 mit v. 16 erhellt, daß bas ev τούτφ nur rudwärts bezogen werden tann, und daß μεθ' ήμων (vgl. II, 2) zu τετελείωται gehört; dann aber fann bei ή αγάπη nicht mit Ritsch! II, G. 376 f. an bie Liebe Gottes gedacht werden, wie schon das od τετελείωται εν τ. άγ. v. 18 beweift. Die τέλεια άγάπη, die alle Furcht austreibt, ift eben die άγάπη τετελειωμένη in v. 17, bie bas Lieben Gottes und der Bruber ungertrennlich in fich fchließt (not. b), alfo bier sehr mohl auf jene bezogen werben tann. Das tertium comparationis mit bem Sein Christi aber, bas, wie 3, 3. 7, nur in ber Beschaffenheit bieses Seins liegen kann, muß nach ber Analogie mit 2, 28 in feinem bleibenben Gein in Gott liegen, bas felbftverftandlich jebe Furcht vor dem Gericht ausschließt.

(Matth. 10, 39. Luc. 14, 11 und bazu  $\S$ . 32, b) die äquivalente Vergeltung in dem Geehrtwerden durch den Vater in Aussicht stellen. In diesem Sinne ermahnt der Apostel, im Hinblick auf die herrliche Aussicht, welche die Christenhoffnung eröffnet (I, 3, 2), zum Streben nach der Sündenreinheit (v. 3), weil jede Sündenbesleckung von diesem seligen Ziele ausschließt, und warnt vor der Verführung zum Absall durch den Hinweis auf den drohenden Verlust des vollen Lohnes  $(II, 8: \emph{iva} - \mu \iota \sigma \mathcal{P} ov \, \pi \lambda \acute{\eta} e \eta \, \emph{årolåbyve})$  im Jenseits.

## Viertes Rapitel.

Die geschichtliche Verwirklichung des Beiles.

### §. 152. Die vorbereitende Gottesoffenbarung.

Israel besaß eine Gottesoffenbarung in der Prophetie, deren letzter Träger der Täufer, und deren Aufgabe war, von Christo zu zeugen.a) Dieses Zeugniß hat eine bleibende Bedeutung, sofern es zu dem Glauben an den Sohn Gottes führen soll.d) Auch das Gesetz, obwohl es für die Gegenwart des Apostels bereits abrogirt ist, ist eine Gottesoffenbarung, welche für die Gottesoffenbarung in Christo empfänglich macht, und dient so zur positiven Vorbereitung auf dieselbe.c) Aber das Eigenthumsvolk des Logos hat seiner Mehrzahl nach das Heil nicht angenommen, während dasselbe in der Heidenwelt empfängliche Seelen fand.d)

a) Schon das Judenthum besaß eine Gotteserkenntniß, der gegenüber die der Samaritaner als ein Nichtkennen Gottes bezeichnet wird  $(4, 22);^1)$  es muß also schon in der ATlichen Zeit eine Gottesoffenbarung gegeben haben, was Köstlin, S. 88 mit Unrecht seugnet. Freilich sagt schon das A. T. selbst (Ex. 33, 20), daß es damals kein unmittelbares Schauen Gottes gab, wie der Sohn es beim Bater hatte (6, 46), und die Christen es durch ihn haben können; aber es erging das Wort Gottes an Einzelne

<sup>1)</sup> Allerbings ist die Gotteserkenntniß der Juden nur eine relative und hört auf Gotteserkenntniß zu sein, sobald sich Gott in Christo vollkommen offenbart hat (7, 28, 8, 19, 55, 15, 21, 16, 3); aber so lange sie der gegebenen Stuse der Gottesoffenbarung entspricht, ist sie eine wahre Erkenntniß und wird, wie jede Stuse derzelben, als Erkenntniß schlechthin bezeichnet (§, 149, a. Ann. 3). Auch die Samaritaner hatten ja eine Gotteserkenntniß; aber weil sie durch ihre Berwerfung der Prophetie von der höheren Stuse der Gottesoffenbarung in Jsrael sich ausgeschlossen hatten, nennt Jesus dieselbe ein odn eldeval. Selbst die Gotteserkenntniß im Christenthum ist ja nach 1, 3, 2 noch nicht die höchste; aber als die der Offenbarung Gottes in Christo entsprechende heißt sie überall die Erkenntniß schlechthin.

(10, 35; vgl. 9, 29), ober sie saben eine Erscheinung Gottes (5, 37) in der Bifion oder Theophanie. Aber auch von dem Meffias konnten bie Bropheten aus verfönlicher Erfahrung zeugen; benn fie hatten ja felbst bie Herrlichkeit des Logos geschaut (12, 41) und ihn reden gehort, wie daraus erhellt, daß fie ihn nach der meffianischen Deutung des Apostels oft redend einführen (2, 17. 12, 38. 13, 18. 15, 25; vgl. §. 74,c. 116,c).2) Als ber letzte bieser Propheten kommt für ben Apostel, und zwar ausichlieflich um feiner für die Entstehung des Glaubens unentbehrlichen (§. 149,b) µagrvoia willen (1, 19), der Täufer in Betracht, der auch eine Stimme Gottes gehört (v. 33) und eine Erscheinung gesehen hatte (v. 32), in Folge berer er vom Sohne Gottes zeugen konnte (v. 34). Aber seine Bedeutung muß aufhören, nachdem das Licht selbst in bie Welt gekommen war (v. 7 f.; vgl. 3, 29 f.)3); denn er zeugt doch immer nur von dem fommenden Trager der vollfommenen Gottesoffenbarung, Dieje felbst kann er nicht geben. Irdifcher Abkunft und irdischen Befens fann auch der Prophet nur Irdisches reden, mas fich auf die irdische Er= fcheinung bes Meffias bezieht (3, 31); und wenn Jejus fein eigenes Beugnig, soweit es Irdifches betrifft, noch mit dem des Täufere gusammenfaßt (v. 11), so kann er, der vom himmel gekommen ift, doch allein die himmlischen Dinge verfündigen (v. 12 f.; vgl. v. 32 f.). Er fann es aber erft, nachdem er im Fleisch erschienen ift; erft mit der Fleisch= werdung des Logos beginnt die volle Gottesoffenbarung und die messianische Zeit.

b) Das Zeugniß der Prophetie hat seine Bedeutung keineswegs ausschließlich für das Judenthum (vgl. Köftlin, S. 133). Nicht nur die unsgläubigen Juden weist Zesus darauf hin, daß die Schrift von ihm zeuge (5, 39); sondern auch den Jüngern zeigt er, wie sich in seinem Schicksald die Schrift erfüllt (13, 18. 15, 25. 17, 12), und zwar ausdrücklich, damit sie dadurch zu dem Glauben gelangen, er sei der von der Schrift

<sup>2)</sup> Eben barum versteht fich freilich von felbft, bag bie Stelle 10, 8 nur auf bie zeitgenöffifchen Bolfsführer und nicht auf die Propheten des A. E. bezogen werben fann (vgl. auch Scholten, S. 149. 3mmer, S. 539). Wenn Jefus bem Bolfe feiner Beit beide Formen der prophetischen Offenbarung abspricht (5, 37), weil feit Jahrhunderten die Prophetie verftummt war, fo will er damit fonftatiren, baß feine Beitgenoffen bas Wort Gottes nur noch in ben fchriftlichen Aufzeichnungen jener fruberen Offenbarungen besagen (v. 38). Trothem mar es ein Frrthum, wenn fie mahnten, burch ben Befitz Diefer Schriften bas ewige Leben, b. h. bas mahre Beilsgut, wie es nur die vollendete Gottesoffenbarung vermittelt, bereits zu haben (v. 39), und beshalb nicht mehr zu Chrifto tommen wollten, um es erft von ihm zu erhalten (v. 40). -3) Er war eine Leuchte, welche die Zeitgenoffen gur Erkenntniß ber Wahrheit führen fonnte (5, 35); und Jejus läßt fein Beugniß gelten, weil es benfelben ben Glauben und damit die Errettung vermitteln fann (v. 34). Aber er bedarf feines menfchlichen Beugniffes mehr, nachdem er vom Bater bas Beugniß feiner Werfe empfangen hat (v. 36). Allerdings untericheibet er bon bem menichlichen Zeugniß bes Täufers noch das Gotteszeugniß in den Schriften (v. 37-39), das doch auch nur von Propheten abgelegt war; aber nur, weil ber gottliche Urfprung biefer allgemein anerkannt war, die gottliche Sendung bes Täufers aber nicht. Daß aber die Prophetie ein Chriftenthum mitten im Judenthum fei (Röftlin, G. 53), ift bamit boch nicht gefagt.

Geweiffagte (13, 19). Vor Allem aber zeigt das ganze Evangelium, wie wichtig dem Apostel auch für seine gläubigen Leser noch dieses Schrift= zeugniß ift. 4) Dit einer Gefliffentlichfeit, wie nur eines der innoptischen, weist das Evangelium nach, daß Jesus der im A. T. verheißene und vom Bolf erwartete Bringer der Beilsvollendung fei. Schon bei dem Auftreten des Täufers handelt es sich fofort um die vollsthumliche Meffiasfrage (1, 20. 25. 3, 28). Schon die erften Junger bekennen auf Grund des Täuferzeugniffes, daß fie in Jesus den Messias gefunden haben, von welchem Mojes und die Propheten geschrieben, den jum König Israels bestimmten Gottessohn (1, 42. 46. 50). Er felbst giebt sich dem samaritanischen Weibe als ben erwarteten Messias zu erkennen (4, 25 f.; vgl. v. 29. 42); und das Volk will, nachdem es in ihm den Deut. 18, 15 verheißenen Propheten erkannt hat, ihn zum Könige ausrufen (6, 14 f.). Auch hier erprobt sich der Glaube der Junger im Moment der Rrifis burch das Befenntniß des Petrus, daß Jesus der Gottgeweihte ichlechthin. b. h. der Meffias sei (v. 69). In den bewegten Bolksscenen in Rap. 7 handelt es sich bei den Zweifelnden (v. 26 f. 41 f.; vgl. 12, 34), wie bei den Glaubenden (v. 31. 41; vgl. v. 48) immer um die Frage, ob bei ihm die Merkmale des Messias zutreffen. Das ganze Rap. 9 dreht fich darum, wie die Synedriften, nachdem fie auf das Bekenntniß feiner Messianität die Exfommunifation gesetzt haben (v. 22), den geheilten Blindgeborenen vom Glauben an ihn abzubringen suchen, und wie ihn Jesus zum Glauben an seine Messianität führt (v. 38). Noch einmal fordern die Juden ein unumwundenes Bekenntnif feiner Meffianität (10, 24), und, obwohl er mehr giebt, als sie verlangen, so erklärt er fich boch deutlich für den gottgeweihten und gottgefandten Sohn, d. h. für

<sup>4)</sup> Benn Johannes neben dem Zeugniß von Chrifto nicht fo ftart die Berheißung ber Brophetic hervorhebt, fo hangt das damit jufammen, daß das meffianifche Beil ihm wefentlich die in der Berson Chrifti gegebene Gottesoffenbarung ift, ju beren gläubiger Annahme es nach §. 149, b eines Zeugniffes über diefe Berfon bedarf. Und boch sieht auch Fejus felbst 6, 45. 7, 38 in den Propheten Die Segnungen ber meffianischen Beit geweiffagt. Schon Abraham hat fich in jubelnder Soffnung auf ben Tag bes Meffias gefreut und ihn (vom Scheol aus) gefeben, als ber Meffias auf Erben erschien (8, 56). Der Evangelift aber hebt mit Nachdruck hervor, wie die Jünger in bem heiligen Gifer, mit bem Jefus ben Tempel reinigt (2, 17), und in ber Gingugsfcene (12, 14-16) eine Schrifterfüllung gesehen haben; er weift in ber Rreuzigungsgeschichte eine Reihe von Erfüllungen ADlicher Schriftworte nach (19, 24. 28. 36 f.; vgl. I, 5, 7 f. und bagu §. 149, b. Anm. 4) und findet bei Jefajas den Schluffel gur Ertlärung bes Unglaubens, ben Jefus bei feinem Bolfe fand (12, 38-40). Auch 3, 14 ift wohl als eine typifdje Beiffagung ber ATlichen Gefchichte gefaßt. Bgl. §. 73, c. Die Citate werden bei Johannes meift als Schriftworte ichlechthin eingeführt (είπεν ή γραφή: 7, 38. 19, 37; υgl. 13, 18. 19, 24. 28. 36: ἴνα ή γραφή πληρωθή: γεγραμμένον έστίν: 2, 17. 6, 31. 12, 14, zuweilen mit bem Zusatze er τφ νόμφ ober èv τοις προφήταις: 10, 34. 15, 25. 6, 45); nur 1, 23. 12, 38 f. wird Fejajas redend eingeführt (vgl. §. 74, a. 136, b. Anm. 5). Sie find mit Ausnahme zweier Sacharjacitate aus ben Pfalmen und Jesajas entnommen, folgen bis auf jene beiben (12, 15. 19, 37; vgl. Apof. 1, 7) dem Septuagintatert und find jum Theil fehr frei behandelt (12, 15, 40, 13, 18, 15, 25 und besonders das faum mehr fenntliche 7, 38; bgl. §. 74, b).

ben Messias (v. 36). Selbst Martha antwortet ihm auf seine tiessten Eröffnungen mit dem einsachen Bekenntniß seiner Messianität (11, 27). Bei dem messianischen Triumphzuge läßt er sich vom Volke zum König Beraels ausrusen (12, 13), und vor Pilatus bekennt er sich zu seinem messianischen Königthum (18, 37; vgl. noch 19, 19—22). Duch für seine gläubigen Leser muß es dem Evangelisten also von bleibender Bebeutung für ihre Glaubensstärkung und vollendung gewesen sein, daß Zesus der Erfüller der Verheißung Israels sein wollte und war.

c) Es ist durchaus irrig, wenn Köstlin, S. 135 behauptet, daß Johannes das mojaische Gesetz schlechthin verwerse. Desus erkennt, wie in den synoptischen Evangelien (§. 24,c), das ganze Gesetz als verbindlich an, indem er seine llebertretung rügt (7, 19). Er argumentirt von der Boraussetzung aus, daß die (vormosaische) Beschneidung und die Sabbathseier gleiche Autorität haben (v. 22 f.), er betrachtet den Tempel als Gottes Haus (2, 16), zieht selbst zu den Festen nach Verusalem hinauf und schließt mit der Andetung in Geist und Wahrheit die Andetung in Verusalem nur für die Jukunst aus (4, 21), nicht für die Gegenwart (v. 23). Wir den Apostel freilich, der übrigens die Hohepriesterwürde so hoch hält, daß er ihren Träger als (freilich unbewustes) Organ göttlicher Weissaung betrachtet (11, 51), war nach dem Falle des Tempels

<sup>5)</sup> Es ist eine leere Ausstucht, wenn Baur, S. 393 f. behauptet, der jüdische Meisiasname werde nur noch als antiquarische Notiz beigebracht, die davidische Abstammung des Messias als jüdische Bolfsmeinung angeführt (7, 42), und die Einzugsssene erscheine nur als Affommodation von Seiten Jesu, oder wenn Köstlin, S. 134 (vgl. Reuß, S. 477) in der Hervorhebung der Prophetie bei Johannes nur eine Affommodation an das Judenthum sieht.

<sup>6)</sup> Da Moses als Prophet anerkannt wird, wenn er von Christo geschrieben hat (1, 46. 5, 46), jo fann das Gefet, das durch ihn gegeben ift (7, 19. 23; vgl. 1, 17), nur zu ber durch ihn vermittelten Gottesoffenbarung gehören; und wenn die γραφή schlechthin in ihrer unverbrüchlichen Autorität anerkannt wird (10, 35), so gehört bazu auch der vouos, deffen Rame ja ohnehin die gange Schrift nur barum bezeichnen kann (v. 34. 15, 25; vgl. 1, 46), weil fie als Ganges noch normgebend ift. - 7) Rur von biefer Boraussetzung aus hat die Rechtfertigung feiner Sabbathobservang einen Ginn, fofern Jesus biefelbe darauf ftutt, daß ichon die altheilige Beschneidungsordnung eine Ausnahme von der Sabbathruhe fordere. Wenn er 5, 17 die göttliche Sabbathruhe, beren Rachbild die menschliche sein sollte (Ben. 2, 3), nicht als jedes gottliche Wirfen ausschließend gefagt miffen will, so erflart er hier nur bas Gefet aus ber Schrift felbit heraus, wie §. 24, b, fofern er aus ihr das unabläffige Wirfen Gottes, auf welches er provozirt, als befannt voraussett. Uebrigens vindizirt er an biefer Stelle nur fich fraft feines einzigartigen Berhaltniffes jum Bater bas Recht, zu thun, wie ber Bater thut (vgl. §. 143, b. Unm. 3). - 8) Wenn er ben Juden gegenüber, ex concessis argumentirend, von ihrem Gefete redet (8, 17. 10, 34), ober ben Jungern gegenüber zeigt, daß eben bas Gefet, auf Grund beffen fie ihn angeblich haffen, ihren Sag als grundlofen verurtheile (15, 25), fo folgt baraus nicht, bag er, ber fich nach 4, 22 gang als Sude weiß, mit diefem Gefete nichts zu thun haben will. Allerdings proflamirt er für seine Junger ein neues Gebot (13, 34), aber nicht als ob das Gebot ber Liebe bem A. T. fremd mare (vgl. §. 25, b), sondern weil die Liebe, die er fordert, die nach feinem Borbilde geubte, volltommene Liebe ift. Auch hier alfo ift das neue Gebot, bas bie vollendete Gottesoffenbarung bringt, nur die vollfommene Erfüllung des AElichen (vgl. §. 24).

die Abrogation des ATlichen Gefetzes als göttlich gewollte entschieden. Die Objektivität, mit welcher er von der Reinigung (2, 6), den Festen (5, 1. 7, 2), dem Paffah (2, 13. 6, 4. 11, 55) der Juden rebet, zeigt deutlich, daß diese judischen Gebräuche (vgl. auch 19, 40. 42) in seinem Rreise keine Nachachtung mehr fanden; für ihn ift die Stunde bereits angebrochen, wo die Anbetung in Geift und Wahrheit die Anbetung in Berufalem aufhebt (4, 21). Er kennt nur noch bas Gebot, bas in ber evangelischen Botschaft selbst liegt und bas nun bereits ein altes geworben ift (I, 2, 7. 3, 11. II, 5). Daß es aber schon im Gesetz des A. T. eine Wahrheitsoffenbarung gab, 9) erhellt daraus, daß Jefus auf dem Gebiete beffelben folche vorfindet, welche die Wahrheit thun (Ev. 3, 21) und aus der Wahrheit find, weil fie fich burch biefelbe beftimmen laffen (18, 37). Jesus redet von folden, die aus Gott find (8, 47), und sett voraus, bag die Juden hatten Gottes Kinder fein (v. 42) und ihn lieben fönnen (5, 42), wenn sie die ATliche Offenbarung recht genutt hätten. 10) Ihnen ift bas Gesetz eine vorbereitende Offenbarung geworden, wie die Prophetie. Wenn diese durch ihr Zeugniß die erste Bedingung für die Entstehung des Glaubens erfüllte, so erfüllt jenes die zweite (vgl. §. 149, b), indem es die innere Buftandlichkeit wirkt, die allein für die Gottesoffenbarung in Chrifto empfänglich macht. Nur der fann das Göttliche in Christo erkennen, der den göttlichen Willen thun will (7, 17), und das will nur recht, wer Gott lieb hat (5, 42). 11)

<sup>9)</sup> Wenn Johannes ber Gesetzesoffenbarung durch Moses die Mittheilung ber Gnade und Wahrheit durch Christum gegenüberstellt (1, 17), so ift damit nicht jene als etwas Unwahres oder Ungöttliches bezeichnet (vgl. Köstlin, S. 54), da ja die Gerechtigfeits= und Heiligkeitsoffenbarung des A. T. anerkannt wird (§. 147, b), sondern nur ber forbernden Gesetesoffenbarung gegenüber bie vollendete Offenbarung badurch charafterifirt, daß fie die Gnadengabe der vollen Wahrheit bringt. Außer diefer Stelle, die an den petrinischen Gebrauch des Wortes (§. 45, b. Anm. 2) erinnert, tommt übrigens ber Begriff ber gapic, wie in der Apokalupse (§. 135, c), nur noch in dem stereotypen Segenswunsch des Briefeinganges (II, 3) vor. — 10) Wenn babei im Ausbrud nicht unterschieden wird zwischen ber ber vorbereitenden Offenbarungsstufe entsprechenden theilweisen Bahrheit, die aber, weil auf göttlicher Offenbarung beruhend, keine Unwahrheit involvirt, und zwischen der vollen Wahrheit: so liegt das an der §. 141, c charakterifirten johanneischen Eigenthümlichkeit (vgl. Unm. 1). Ebenso wenig wird ja im Ausdruck unterschieden zwischen den schon vor Christo möglichen und den burch ihn ermöglichten Wirkungen ber Wahrheit, obwohl doch jene so wenig diese entbehrlich machen, daß nur die, welche die Wahrheit thun in Gott, zum Licht kommen (3, 21), nur die, welche aus Gott und aus der Wahrheit sind, Christi Wort hören und annehmen (8, 47, 18, 37). - 11) Wenn die Liebe ju Gott, welche die bleibende Bebingung für die normale Entwicklung des Heilstebens ift, durch die Gottesoffenbarung in Christo jelbst bewirkt wird (§. 151, b), so muß die Liebe zu Gott, welche zum ersten Erkennen Christi fuhrt, in analoger Beise burch bie vorbereitende Gottesoffenbarung gewirkt fein. In der That aber ift die Liebe ju Gott die Grundforderung des Gefetzes (vgl. §. 25, b); und bei wem das Gefet nicht, wie bei Paulus (§. 58, b), stets den Biderfpruch des natürlichen Menichen aufgeregt hatte, in dem mußte es biefe Liebe wirfen und ihn so positiv für die Gottesoffenbarung in Christo vorbereiten, mahrend bei Baulus das Gesetz nur negativ auf Chriftum vorbereiten tann, indem es zeigt, wie es ohne ihn kein heil giebt (s. 72, b). Auch bei Jacobus (s. 54, a) und in gewiffem

d) Israel mar die Stätte der Gottesoffenbarung, die in der Prophetie und im Gesetze gegeben und, wie alle Gottesoffenbarung (1, 4. 9), burch den Logos vermittelt mar. Es ift darum das Eigenthumsvolf des Logos (v. 11),12) und damit wird auch hier seine heilsgeschichtliche Bedeutung festgehalten, für welche es durch seine Gottesoffenbarung vorbereitet ift. Weil das meffianische Beil aus den Juden herkommt, darum besitzt es Die Gotteserkenntniß (4, 22). Damit der Meffias dem Bolke Israel offenbart werde, kommt Johannes zu ihm mit seiner Waffertaufe, demselben den Weg zu bereiten (1, 31; vgl. v. 23). Jesus beschränkt, ganz wie §. 28, d, seine irdische Wirksamkeit auf Jerael (vgl. 11, 51). Rach furzer, ihm mehr abgenöthigter als gesuchter Wirksamfeit in Samarien wendet er sich sofort wieder seiner rargis (4, 44) zu; und als man ihm fagt, daß unter den Sellenen das Berlangen erwacht fei, ihn zu feben (12, 22), fieht er darin die Stunde feiner Berherrlichung gefommen, die ihm durch den Tod hindurch zu Theil werden soll (v. 23 f.). irdifche Wirksamkeit war nach göttlicher Bestimmung an Ierael gebunden; erft nach feinem Tobe fonnte feine Berherrlichung unter den Bolfern beginnen, erst als der Erhöhte konnte er Alle zu fich zu ziehen suchen (v. 32). Allerdings aber ichließt auch bier feine Wirffamteit mit bem Rejultat, daß alle Arbeit an dem auf seine Anfunft heilsgeschichtlich vor= bereiteten Bolfe verloren mar, weil diese Borbereitung an ihm im Großen und Ganzen ihren 3med nicht erreicht hatte (1, 11).13) Diefe welt= geschichtliche Thatsache, die damals bereits tragisch tonftatirt mar, hat ben Apostel innerlich losgelöft von feinem Bolfe. Er fpricht von den Juden

Sinne felbst bei Paulus (§. 88, c) fanden wir übrigens die Liebe zu Gott, sofern sie die Empfänglichseit für das Heil sicher stellt, zur Bedingung der Erwählung gemacht; und daß das durch die vorbereitende Gottesoffenbarung geweckte religiös-sittliche Streben für das Empfangen der Heilsbotschaft empfänglich macht, lehrt schon Petrus (Act. 10, 34 f.).

<sup>12)</sup> Benn Jerael τὰ τοια (οί τοιοι) des Logos genannt wird, wie die Apostel oi totor bes Fleischgewordenen find (13, 1) fo liegt barin, baß er jenes, wie biefe (15, 16) ermahlt hat; und ba es zwijchen bem Bater und bem Cohne fein getrenntes Eigenthum giebt (17, 10), fo ift Israel auch hier bas auserwählte Eigenthumsvolt Jehovas, wie im A. E. Rur unter einem anderen AElichen Bilbe erscheint es als die Heerde Jehovas (vgl. §. 45, a), die er in die Hurbe der ATlichen Theofratie eingeschloffen hat (10, 16), und diese felbst als fein hauswesen (8, 35; vgl. §. 117, b). -13) Die gegenwärtige Generation der Jeraeliten hatte bas Wort Gottes nicht angeeignet (5, 38), wie alle Gottesoffenbarung angeeignet werden muß, wenn fie wirffam werben foll (8, 37). Gie maren wohl Abrahams Samen (8, 37), aber nicht echte Abrahamsfinder im Sinne ber sittlichen Befensähnlichkeit (v. 39); fie gehörten nicht wahrhaft zu der Beerde Jehovas, die er dem meffianischen Oberhirten verliehen, waren nicht feine Schafe (10, 26), Die er fofort als folche erfennt (v. 14. 27). Darum erfannten fie ihn nicht, als er tam feine heerde zu weiben (v. 14), und glaubten nicht (v. 26). Bohl gab es Etliche unter ihnen, bie Gott mahrhaft angehörten (17, 6. 9), weil fie durch die vorbereitende Gottesoffenbarung fich hatten empfänglich machen laffen, Die als die Schafe Chrifti (10, 14) feine Stimme hörten (v. 3) und ihr folgten (v. 27), während fie die Stimme ber falichen Bolfsführer, bie fie von ihm abwendig machen wollten, nicht hörten (v. 8). Aber bas Eigenthumsvolf bes Logos im Großen und Gangen nahm den in der Welt erschienenen nicht auf (1, 11).

(οί Ἰονδαῖοι) nur noch als von den Repräsentanten des Unglaubens. Dagegen nimmt er an, daß Strahlen des Lichtes, welches der Logos von Ansang an allen Menschen gespendet hat (1, 4. 9), auch in die Heidenwelt gesallen und dort aufgenommen und wirksam geworden waren. In Folge dessen auch dort Gotteskinder, wie eine Diaspora des wahren Eigenthumsvolkes, auch dort Gotteskinder, die nur gesammelt (11, 52) und der Leitung des guten Hirten unterstellt zu werden brauchten, dem sie ihrem innersten Wesen nach als seine Schase angehörten (10, 16). So handelte es sich zuletz Christo gegenüber nicht um den Unterschied des Judenthums oder Heidensthums, sondern darum, oh hier oder dort die vorbereitende Gottesossenhums, die der Logos vermittelte, aufgenommen war und die innere Zuständlichkeit hergestellt hatte, welche für die vollendete Gottesossessenharung empfänglich machte, und welche sich an dem Gegensat des ποιείν την άληθειαν und des φανλα πράσσειν offenbarte (3, 20 f.).

### §. 153. Der Sieg über den Teufel.

Die gesammte Menschheit ist für das Heil bestimmt und bedarf dessselben, weil sie unter der Herrschaft des Teufels steht.a) Der Teufel ist der Urheber der Sünde, indem er, dessen die Mordlust und die Lüge ist, die Menschen zur Sünde versührt, um sie ins Verderben zu bringen.b) Diesenigen, welche sich der Einwirkung des Teufels ergeben und seine Kinder werden, sind für die Gottesoffenbarung in Christo unempfänglich und verssallen dem göttlichen Verstockungsgericht, das Jesus selbst durch seine Erscheinung vollzieht.c) Außerhalb dieses Kreises hat Christus die Macht des Teusels gebrochen, und seine Gläubigen besiegen ihn.d)

a) Wie die heilsgeschichtliche Erwählung Israels nicht ausschloß, daß ber Logos auch in der Heidenwelt wirkte, so ist überhaupt die ganze Menschenwelt ) der Gegenstand der göttlichen Liebe, welche sich in der Sendung des Sohnes offenbart hat (3, 16). Gott hat seinen Sohn an sie gesandt (v. 17. 10, 36. 17, 18. I, 4, 9), derselbe ist zu ihr ge-

<sup>1)</sup> Der Begriff bes xóopos ift bei Johannes genau wie bei Paulus (§. 67, a) ausgeprägt. Nur selten steht 6 κόσμος vom Universum (17, 5. 24. 21, 25) ober von ber irdifchen Belt (16, 21. I, 3, 17; vgl. fonft γη: Ev. 3, 31. 12, 32. 17, 4), welche meift näher als 6 x60mos odtos bezeichnet wird (9, 39, 11, 9, 12, 25, 13, 1, 18, 36). Den Uebergang zur Bezeichnung ber in biefer Welt befindlichen Menschen bilbet bie Formel èν τῷ κόσμφ είναι (1, 10. 9, 5. 13, 1. 17, 11. I, 4, 3; vgl. 16, 33. 17, 13). Dieselbe tritt flar hervor, wo die große Maffe als solche & xoopoc heißt (7, 4, 12, 19. 14, 27. 18, 20), und so wird δ κόσμος endlich technischer Ausbruck für die gesammte Menschenwelt, wie auch 3, 31 im Wortspiel von den Erdbewohnern fteht (vgl. Apot. 13, 12. 14, 3. Matth. 5, 13). Auf Grund diefes fonstanten Sprachgebrauchs fann auch in ber Stelle I, 2, 15, fo fehr fie an Jac. 4, 4 erinnert, δ κόσμος nur die Menschenwelt sein, zumal v. 17 von ihrer enedoula die Rede ift, und 6 noiwe to θέλημα του θεου ben Begensat bildet, mahrend v. 16 die weltliche Befinnung als τὸ èν τω κόσμω bezeichnet wird. Doch ist hier allerdings nicht an die Summe aller einzelnen Menfchen, sondern an die Menschenwelt in ihrem gottwidrigen Buftande gedacht. Räheres vgl. §. 156, c.

fommen (1, 9. 3, 19. 6, 14. 11, 27. 12, 46. 16, 28. 18, 37; val. I, 4, 1. II, 7) und redet zu ihr (8, 26), um sie schließlich wieder zu verlaffen (16, 28). Die gesammte Menschheit ift also zum Beil bestimmt, was Scholten, S. 58 f. grundlos leugnet. Chriftus ift das Sühnmittel für die ganze Welt (I, 2, 2), und ihre Gewinnung bleibt bas lette Ziel seines Gebetes (17, 21. 23; vgl. 14, 31). Die gesammte Menschheit aber bedarf des Heiles, weil sie Sünde hat (1, 29), sie bedarf des Lichtes (8, 12. 9, 5), des Lebens (6, 33. 51), der Errettung (3, 17. 4, 42. 12, 47. I, 4, 14). Der Grund davon liegt darin, daß der Teufel hier, wie §. 23, a, die gesammte Menschheit beherrscht (14, 30: & doxwr rov xóouov). Dieser Zustand der Dinge ist freilich kein an sich nothwendiger; es wird nur fonstatirt, daß er gegenwärtig vorhanden ift. Daher wird der Teufel gern bezeichnet als o agxwr rov xóopov rovrov (12, 31. 16, 11), und die Belt, sofern fie in ihrem gegenwärtigen Zuftande fein Herrschaftsgebiet ist, heißt o xóouog ovrog (8, 23. 12, 31. I, 4, 17). Des Teufels Macht ist es also, von welcher der Mensch beherrscht wird, wenn ihn die Gunde fnechtet (8, 34); daß diese Gundenfnechtschaft die Folge seiner fartischen Geburt sei (Schmid I, S. 241. Frommann, S. 323), davon fagt Ev. 3, 6 nach §. 145,c. Anm. 12 nichts.

b) Der Teufel (ὁ διάβολος: 8, 44. 13, 2. I, 3, 8. 10; ὁ σατανᾶς: 13, 27; δ πονηρός: 17, 15. I, 2, 13 f. 3, 12. 5, 18 f.) ift nicht ein ursprünglich bojes Wesen im dualistischen Sinne, wie Hilgenfeld (S. 143. 177) und Scholten (S. 92) annehmen. Wenn er von Anfang fündigt (I, 3, 8), so soll damit nach dem Kontert nur gesagt sein, daß er früher als die Menichen gefündigt hat und daher der Urheber ihrer Gunden geworden ift, die als seine Werke bezeichnet werden. Ebenso kann er nur von Anfang Menschenmörder sein (8, 44), sofern er mit dem Menschenmorden den Anfang gemacht hat, als seine Berführung (vgl. Apok. 12, 9) ben Menschen den Tod brachte, welcher die Folge der Gunde ift. Weiter= hin hat er auch den Kain zum Morde verleitet (I, 3, 12), und das Morden, das man ihn noch immer anstiften sieht, ist sein Werk (8, 38. 41). Bon einem Fall des Teufels ist nicht die Rede, wenn es v. 44 heißt, daß er in der Wahrheit nicht stehe; sondern dies brudt nur aus, daß die Wahrheit nicht fein Lebenselement fei, durch bas er in feinem Reden und Thun fich bestimmen laffe. Benn dies aber dadurch begrundet wird, daß feine Wahrhaftigfeit, d. h. feine Liebe, fein Trieb zur Wahrheit in ihm fei, wie bei den Juden, die Jesu gerade darum nicht glauben und ihn tödten wollen, weil er ihnen die Wahrheit fagt (v. 40. 45), fo foll bamit sichtlich ein sittlicher Bormurf erhoben werden. Damit ift bann gegeben, daß feine Eigenthumlichkeit (rà ibia), wonach er nur Lugen redet (v. 44), feine ihm im metaphysischen Sinne eignende, sondern ein felbstverschuldeter sittlicher Habitus ift. Db berfelbe aber von Anfang feiner Eriftenz an in ihm gemesen ober in einem bestimmten Moment durch seinen Gundenfall begrundet sei: darüber fagt Johannes nichts, und feiner ganzen Gigenthumlichkeit lag es fern, barauf zu reflettiren. Der Gedante an einen eigentlichen Dualismus wird aber schon durch seinen ATlichen Monotheismus (5, 44. 17, 3) schlechthin ausgeschloffen (vgl. auch Riebermann, S. 191).

c) Obwohl der Teufel der Weltherrscher ift, so hat er doch keines= wegs auf alle Menschen den gleichen Einfluß. Neben den durch die vorbereitende Gottesoffenbarung erzeugten Gottesfindern (8, 42) giebt es auch folche, die in ihrem ganzen Sein durch den Teufel sich bestimmen laffen.2) Der Gegensatz dieser beiden Menschenklaffen ift aber nicht ein ursprünglicher, metaphhisch gesetzter (Hilgenfeld, S. 141; vgl. dagegen Biebermann, S. 197 f.); benn wie das Ausgottsein die Folge einer geschichtlichen Einwirfung der vorbereitenden Gottesoffenbarung ift (§. 152,c), deren Ausbleiben durch das Berhalten der Juden zu dem Wort der Offenbarung veranlagt war (5, 38 f.), so ist die Teufelskindschaft die Folge einer geschichtlichen Einwirfung des Teufels, der fie fich hingegeben haben. Allerdings können fie nun das Wort Jesu nicht anhören und barum nicht zur Erkenntniß (8, 43. 47) und zum Glauben kommen (12, 39), weil fich an ihnen die Beiffagung von dem göttlichen Berftockungsgericht (Bef. 6, 9 f.) erfüllen mußte (v. 40).3) Ja, Jefus felbst ift es, der durch seine Erscheinung dieses Gottesgericht vollzieht (9, 39); 4) aber

<sup>2)</sup> Wie Rain, bessen Werke bose waren, ex roo novnpoo fiv (I, 3, 12), so ist jeder en roo diagodoo, deffen Eigenthumlichfeit bas Gundethun ift (v. 8). Wie bie Juden Teufelskinder find (8, 44), weil fie in ihrer Mordlust (v. 37, 40) und ihrer Lüge (v. 55) ober ihrem Haß gegen die Wahrheit dem Mörder und Lügner von Anfang wesensähnlich sind (v. 38. 41), so unterscheiden sich überhaupt in ihrem Thun die Gotteskinder von den Teufelskindern (I, 3, 10). — 3) Schon die Auffaffung ihrer Unempfänglichkeit als eines Berftockungsgerichts fett die eigene Berfchuldung voraus (vgl. Marc. 4, 11 f. und dazu §. 29, d) und schließt die Annahme einer ursprünglichen Wesensverschiedenheit aus. In ihrem Nichtkönnen vollzieht fich immer nur das Gottesgericht über ihr Nichtwollen (5, 40), beffen tadelnde psychologische Motivirung durch ihren Mangel an Liebe ju Gott und ihren Ehrgeis (v. 42. 44) feinen Ginn hat, wenn es in einer substantiellen Beschaffenheit ihres Wefens begründet ift. Wenn es 12, 37 f. heißt, daß fie nicht glaubten, bamit die Weiffagung von dem Unglauben bes Bolfes (Sej. 53, 1) erfüllt werbe, fo liegt barin allerdings, daß die Thatfache biefes Unglaubens im gottlichen Rathschluffe vorgesehen war und bemnach eintreten mußte; aber gerade ber Kontext ber gang analogen Stelle 15, 25 zeigt, daß barum doch ihr fo geweiffagter Sag unentschuldbare und darum selbstwerschuldete Sunde blieb (v. 22-24). Auch in bem Berrath bes Judas mußte fich ein Gottesrathschluß vollziehen (13, 18. 17, 12), und bennoch blieb er ein Werk des Teufels (13, 2. 27), das Judas vollzog, weil er fich felbst zum Organ bes Teufels gemacht hatte (6, 70). - 4) 3mar hebt Jesus auch hier, wie in ber synoptischen Ueberlieferung (g. 14. d), aufs Scharffte bervor, bag er nicht gekommen fei, bas messianische Gericht zu halten (3, 17. 12, 47; vgl. 8, 15). Aber in gewiffem Sinne muß er doch auch diefes meffianische Werk schon mahrend feines irdifchen Lebens vollbringen, um fich als den gottgesandten Cohn, b. h. als ben Meffias zu beweisen (§. 143, b), wie er ja auch nach Marc. 4, 11 f. das göttliche Berstockungsgericht vollzieht. Wenn ber Sohn das Leben mittheilt, wem er will (5, 21), und es nun in vollem Einflange mit bem göttlichen Billen (6, 40) benen allein mittheilt, die auf feine Stimme hören und glauben (5, 24 f.), fo hat er damit die ibm verliehene Berichtsvollmacht gebraucht (v. 27), indem er die Unempfänglichen, die feine Stimme nicht hören, zum Ausschluß vom Beile verurtheilt. Da Jesus übrigens felbft nicht aufhört, fich um die ungläubigen Juden gu bemuben, und ba ber Evangelift wieberholt hervorhebt, daß er doch immer auch Biele von ihnen gewann (11, 45. 12, 11. 42), so ist flar, daß die in den Teufelskindern vorhandene Unempfänglichkeit Buletzt boch feine unüberwindliche ift und baber nicht metaphyfifch begründet fein tann.

ausdrücklich bevorwortet er, daß dasselbe über ihre selbstverschuldete Sünde ergeht (v. 41). Wenn die Bösesthuenden, weil sie ihrer Sünde nicht übersührt sein wollen, das in die Welt gekommene Licht hassen und sliehen, so ist des ihr Gericht (3, 19 f.; vgl. 7, 7), sosern damit über sie entschieden ist, daß sie nicht zum Glauben und damit nicht zum Heil gelangen können (3, 18). Zulet ist es auch hier nur die göttliche Ordnung, nach welcher die Einfältigen, weil sie für das Licht empfänglich sind, von ihm zur Erkenntniß geführt, die Weisen in ihrem unempfänglichen Dünkel versstrockt werden (Matth. 11, 25; vgl. §. 29, d), durch welche er die richterliche Entscheidung über das Schicksal der Menschen bringt (9, 39).

d) Wenn Gott durch die vorbereitende Offenbarung die Menschen zu seinen Kindern zu machen sucht und der Teufel durch seine Versührung zu Teufelskindern, so geht schon durch die vorchristliche Zeit ein Kampf zwischen Gott und dem Teusel. Christus ist gekommen, diesen Kampf zum Siege hinauszusühren, indem er die Werke des Teusels zerstört (I, 3, 8). Zunächst sindet der Weltherrscher in Zesu, der allezeit aus Liebe seines Baters Willen thut, keine Stätte seiner Herrschaft (14, 30 f.); Iesus gehört der von ihm beherrschten Welt schlechterdings nicht an (8, 23. 17, 14. 16). Damit ist der Bann seiner Herrschaft durchbrochen (vgl. §. 23, c), und von diesem Einen Punkte aus kann nun sein Herrschaftsgebiet schrittweise zurückerobert werden. Zesus hat die sich ihm seindselig entgegenstellende Welt besiegt (16, 33), indem er troz all ihres Gegensstrebens eine Lüngergenieinde gründete, die nicht mehr der Welt als dem Herrschaftsbereich des Teusels angehört (15, 19. 17, 14), und dieselbe vor dem Teusel und dem Verderben, das er bringt, bewahrte (v. 12). Aur Einer ergiebt sich dem Teusel (6, 70); und indem der Teusel diesem

Auch bei Paulus ist das göttliche Berstockungsgericht kein definitives und unabänderliches (§. 91, d). Es kann auch ein Teufelskind aufhören, ein Teufelskind zu sein, und so für das Heil empfänglich werden. Ein metaphysischer Wesensunterschied der beiden Menschenklassen ist aber schon durch die Bestimmung der ganzen Menscheit zum Heile (not. a) ausgeschlossen. — 5) Hierauf reduzirt sich die gangdare Auffassung, wonach Jesu Erscheinung eine Kriss im Sinne einer Scheidung zwischen den beiden Menschenzseln Erscheinung eine Kriss im Sinne einer Scheidung zwischen den beiden Menschenzschlassen tritt allerdings ein, indem die Gotteskinder das Heil, S. 499). Sine solche Scheidung tritt allerdings ein, indem die Gotteskinder das Heil, das er bringt, empfangen, während die Teufelskinder verstockt werden und des Heiles verlusig gehen. So wird ihre entgegengesetzt Zuständlichseit offendar, indem sie sich bei der entscheidenden Kriss, welche die Erscheinung Ehristi bringt, entgegengesetzt zu derselben verhalten und darum auch eine entgegengesetzt Wirkung von derselben ersahren. Aber darum bezeichnet positisch Sohannes doch nicht diese Scheidung, sondern stets nur die damit eintretende richterliche Entscheidung über das Schicksal der Menschen, wie auch Scholten, S. 126. Annn, anerkennt.

<sup>6)</sup> Anders ausgedrückt: Jesus bringt das Licht, und obwohl die Finsterniß, von ihrem Herrscher getrieben, in positiver Feindschaft sich entgegenstellt, um sein Wert zu vernichten (12, 35), so vermag sie doch nicht das Licht zu überwältigen (1, 5), wird vielmehr von ihm fortgehends überwältigt (1, 2, 8), indem sich eine Stätte des Lichtes aus Erden in der Gemeinde der Gläubigen bildet. Dagegen freilich hat ihn die Welt im Großen und Ganzen nicht erkannt (1, 10. 17, 25; vgl. ol άνθρωποι 3, 19 und dazu schon §. 33, c. Anm. 5), sofern sie der Herrschaft des Teufels sich ergeben hat und Jesum haßt, der ihr ihre Sünde zum Bewußtsein bringt (7, 7).

den Gedanken des Verraths eingiebt (13, 2) und ihn zu seiner Aus-führung veranlaßt (v. 27), kommt er, um Jesum im Tode zu vernichten (14, 30). Aber indem Jesus in freiem Liebesgehorsam dem Tode ent= gegengeht (v. 31) und nun durch den Tod zum Bater zurückfehrt, ist er als der Gerechte erwiesen (16, 10), und der Teufel gerichtet, weil er den Gerechten in den Tod gebracht hat (v. 11). Nicht als ob der Teufel jett schon aufgehört hatte, in der Welt zu herrschen. Die Welt in ihrem Gegensatz zur Jüngergemeinde (14, 17, 19, 22, 15, 18 f. 16, 8, 17, 9, 14—16. I, 2, 15—17. 3, 1, 13, 4, 5), d. h. soweit sie Welt ift und bleibt, bleibt sein Herrschaftsbereich, er ift und wirkt in ihr (v. 4), wie Gott und Chriftus in den Gläubigen; sie ist ganz und gar willenlos in seiner Gewalt (I, 5, 19). Aber es ist und bleibt auch inmitten der Welt eine heilige Stätte, die er nicht mehr anrühren fann: das ist die Gemeinschaft der aus Gott Gezeugten, die nicht wegen einer fubstantiellen Befensbeftimmtheit, fondern weil fie in Folge ber Zeugung aus Gott fich ftets bewahren, feinem Einfluß unzugänglich find (v. 18). Zwar versucht er es immer noch, sie zu verderben, aber Gott bewahrt fie auf Chrifti Fürbitte (17, 15); und fie felbst besiegen, stark gemacht durch sein Wort, den Teufel (I, 2, 13 f.) und die mit ihm verbundete Belt (I, 4, 4. 5, 4 f.: vexav, gang wie in der Apotalupse §. 135, b), die im Tode Christi mit ihm gerichtet ift (12, 31). In dem Maße aber, in welchem der Erhöhte seine Wirksamkeit auf Alle ausdehnt (v. 32), öffnet fich die Perspettive auf die endliche Befehrung der Welt (17, 21. 23), die wenigstens der göttlichen Bestimmung nach (not. a) eine unbegrenzte ift und somit die völlige Ueberwindung des Teufels in Aussicht ftellt. 7)

## §. 154. Die Jüngergemeinde.

Die durch die vorbereitende Gottesoffenbarung empfänglich Gemachten werden Christo von Gott gegeben, indem dieser sie zu ihm führt und ihn erkennen lehrt. a) So bildet sich der Kreis der ersten Jünger, die er erswählt und zu seinen Sendboten bestimmt, damit sie das von ihm begonnene Werk in weiterem Umfange fortsühren. b) Er verheißt ihnen ein Wieders

<sup>7)</sup> Ganz wie in der Apokalypse, ist die Geschichte des Wessias und seiner Gemeinde eine Geschichte des Kampses zwischen Gott und dem Teusel, der zuleht völlig aus seinem Herrschaftsgebiet herausgeworsen wird (12, 31); nur daß hier mehr auf die ersten Ausänge dieses Kampses zurückgeblickt wird, während dort besonders die letzte Entscheidung desselben ins Auge gesaßt ist (§. 133, d). Auch der ältesten liederlieserung der Reden Jesu ist dieser Geschtspunkt nicht freund. Aber wenn dort mehr der Kamps wider die Dämonen als die Organe des Satan ins Auge gesaßt wird (§. 23, c), so tritt hier, wo Alles auf seine tiessten Prinzipien zurückgesührt wird (§. 141, c), diese mehr äußerliche Seite jenes Kampses zurück, ohne daß man deshald ein Recht hätte, mit Frommann, S. 329 dem Apostel den Dämonenglauben abzusprechen. Auch hier lehnt Jesus es ab, von einem Dämon besessen zu sein (8, 49; vgl. Marc. 3, 22. 30), wie er beschuldigt wird (7, 20. 8, 48. 52. 10, 20; vgl. v. 21). Sbenso wenig sehlt dem Evangesium der allgemeine ATsiche Engelglaube (20, 12. 1, 52; vgl. 12, 29), wenn auch 5, 4 unzweiselhaft ein unechter Zusat ist.

sehen nach seiner Auferstehung, das sie ihrer unzertrennlichen Bereinigung mit ihm, dem Lebendigen, und seiner beständigen Gnadengegenwart gewiß macht.c) Um aber ihr Werk ausrichten zu können, empfangen sie die Bersheißung der Gebetserhörung für Alles, was sie in seinem Namen bitten, und die Vollmacht der Sündenvergebung.d)

a) Diejenigen, an welchen die vorbereitende Gottesoffenbarung ihren Zweck erreicht hat, und welche barum mahrhaft Gott angehören, giebt Gott Christo (17, 6. 9), damit er ihnen das ewige Leben gebe und sie vor dem Berderben bewahre (v. 2. 10, 28 f.; vgl. 6, 39). Der Evangelist schildert in dem scheinbar zufälligen Finden der erften Jünger, wie Gott bie empfänglichen Seelen Chrifto zuführt (1, 42. 44. 46); denn mas Gott ihm giebt, das fommt zu ihm (6, 37), sieht den Sohn und glaubt an ihn (v. 39 f.). Dies ist aber nicht so zu denken, als ob Gott durch einen unwiderstehlichen inneren Trieb in ihnen den Glauben erzeuge (vgl. Röstlin, S. 156), da v. 40 ihr Glauben ausdrücklich durch ihr Sehen psychologisch vermittelt gedacht ist. Allerdings kann Niemand zu Jesu fommen, wenn ihn nicht der Bater gieht; aber dies Ziehen geschieht nach v. 44 f. durch das zur Genesis des Glaubens nothwendige mirkungs= fraftige Zeugniß, das der Bater dem Sohne giebt in der Schrift und in den Werken und durch das er die Menschen Christum erkennen lehrt als ben, der er ift. 1) So ift aller Erfolg Jesu ein gottgegebener (3, 27; vgl. 19, 11), weil er auf einer Gotteswirfung beruht, die aber die menschliche Empfänglichkeit nicht ausschließt, sondern voraussett (vgl. §. 29, d). 2) Darum troftet fich Jejus bei dem Ausbleiben des Erfolges damit, daß nicht jedem gegeben fei, zu ihm zu kommen (6, 65), aber nicht um die Abfälligen von der Schuld freizusprechen, sondern nach dem Zusammenhange nur um zu konstatiren, daß es an ihm und seinem Worte nicht liegt, wenn sie sich durch dasselbe zurückgestoßen glauben (v. 60).

b) Diejenigen, welche der Bater dem Sohne gegeben hat, sind sein wahres Eigenthum (13, 1: of ideal), wie Israel ursprünglich das

<sup>1)</sup> Als folch ein Lehren wird das Ziehen des Baters 6, 45 ausdrücklich qualifizirt. Aber ob er gleich ber Beiffagung gemäß Alle lehrt (Jef. 54, 13), fo werden doch nur die, welche auf Grund der in ihnen nach §. 152, c gewirften Empfänglichkeit folche Lehre hören und lernen, wirflich ju Chrifto gezogen und fommen gu ihm. Wie Gott aber die Geelen ju Chrifto führt, fo löft er wieder das Band ber außeren Gemeinschaft mit ihm, wenn ber eintretende Mangel an wirksamem Erfolg ber in ihm gegebenen Gottesoffenbarung zeigt, daß fie innerlich ihm nicht mahrhaft angehört haben ober nicht in ihm geblieben find (15, 2; vgl. v. 5 f.). Es tommt der Zeitpunkt, wo auch außerlich die von ihm sich scheiden (6, 66), von welchen Jesus von Ansang an erkannt hat, daß fie in Bahrheit nicht an ihn glauben, ob fie gleich zu glauben scheinen (v. 64); und auch biefe Scheidung wird auf eine göttliche Beftimmung gurudgeführt (I, 2, 19: ίνα φανερωθώσεν). — 2) Darum darf man freilich nicht mit Frommann, S. 242 fagen, daß Johannes das Problem von dem icheinbaren Widerspruch zwijchen ber Freiheit des Menschen und seiner Abhängigkeit von Gott befriedigend gelöft habe. Es ift ihm baffelbe vielmehr, wie Reuß II, S. 507 richtig bemerkt, noch garnicht jum Bewußtsein gekommen. Seine Auffassung des Beiles als der vollendeten Gottesoffenbarung involvirt eben auf all ihren Entwicklungsstufen ebenso eine Gottesthat, wie fie ein Annehmen feitens des Menschen fordert.

Eigenthumsvolk des Logos war (1, 11). Wie dieses, find sie erwählt (6, 70. 13, 18. 15, 16) und badurch entnommen aus der Gesammtheit der Menschenwelt, der auch sie einst angehört haben (17, 6), so daß sie ihr nun nicht mehr angehören (15, 19; vgl. 17, 14. 16).3) Allerdings find alle Gläubigen Chrifto von Gott gegeben, und somit gilt daffelbe eigentlich von den uagnrai im weiteren Sinne (g. 149, b. Anm. 6). Allein in unserem Evangelium sind die Zwölf, die ja zu ihnen gehören (6, 67), zugleich die Repräsentanten ber Gläubigen überhaupt; ihre Eigenthumlichkeit besteht nur barin, daß sie der erste Rreis derselben sind, daß durch fie das von Christo gebrachte Beil fich in der Welt geschichtlich weiter verwirklichen foll. Sie sollen sein Werk auf Erden fortseten. 4) Darum fendet fie Jesus aus an die Welt, wie der Bater ihn gefandt hat (17, 18. 20 f.). Durch ihr Wort foll die Welt zum Glauben geführt werben (v. 20), indem an die Stelle seines Zeugnisses das Zeugniß berer tritt, die von Anfang an bei ihm gewesen sind (15, 27). 5) Ihre Wirksamkeit wird aber eine viel umfassendere werden, als es die seine ift mährend seines Erdenlebens. Sie werden ernten, mas er gesät hat (4, 37 f.), sie werden größere Werke thun, als er gethan hat (14, 12). Seine irdische Wirksamkeit war an Israel gebunden; die nach seinem Tode in Aussicht genommene Erweiterung derselben (11, 52. 12, 24. 32 und bazu §. 152,d) kann nur durch seine Jünger geschehen; aber einen direkten Auftrag zur Beidenmiffion enthalten die Chriftusreden unferes Evangeliums so menig, wie die der ältesten Ueberlieferung (§. 31, a. Anm. 2).

c) Um die Jünger zur Erfüllung der ihnen gestellten Aufgabe zu

<sup>3)</sup> Daß auch diese Erwählung, wie jenes göttliche Geben (not. a), fein unwiderrufliches ift, zeigt 6, 70. 13, 18, wonach auch Judas ein Erwählter, ein Jesu von Gott Gegebener (17, 12) war, was Schenfel, S. 390 ohne Grund leugnet. An fich fcheint das göttliche Geben eine freie Auswahl von Seiten Jeju auszuschließen. Aber bei der Einheit des Sohnes mit dem Bater im Sinne von §. 143, c wird jener feinen Anderen erwählen, als den der Bater ihm juführt, wie er feinen von fich ftößt, den ber Bater ihm giebt (6, 37). - 4) Darum hat fie Refus allmählig aus willenlofen Rnechten, die ihrem herrn folgen muffen, ohne ju miffen, warum er befiehlt, ju feinen Freunden herangebildet, benen er den gangen ihm fundgewordenen Rathichlug bes Baters anvertraut hat (15, 15), nicht damit fie aufhören doodor zu fein, aber damit fie anfangen seine anostoloi (13, 16) zu werben. Bu diesem Behufe hat ihnen Jefus burch das Bort Gottes, das er verfündete, den namen Gottes, b. h. fein ganges Wefen tund gethan (17, 6. 14); und wie er fie mahrend feines Erdenlebens in diesem Namen, d. h. in der vollen Erfenntnig feines Wefens bewahrt hat (v. 12), fo wird Gott felbst es ferner thun (v. 11). Er wird fie dadurch nicht nur vor dem Teufel bemahren (v. 15), fondern fie auch weihen zu ihrem Berufe, wie er ben Sohn geweiht hat (10, 36), in der Kraft feines Wortes, deffen Inhalt ja die volle Gottesoffenbarung (αλήθεια) ift (17, 17), nadidem Jejus durch fein Opfer dafür geforgt hat, daß fie, weil von Gunden gereinigt, in ben Stand ber mahren Gottgeweihtheit verfett find (v. 19). - 5) Damit fie dies ihr Zeugniß beglaubigen können (vgl. §. 40, a), hat Chriftus die Bunderherrlichkeit, die ihm verlieben war, um ihn ber Welt kundzumachen (§. 145, a), ihnen verliehen (17, 22); und wie er mit seinem irdischen Wirken, bas nichts Anderes war, als die Mittheilung der vollfommenen Gotteserkenntniß, den Bater verherrlicht hat (12, 28, 13, 31, 17, 4), so wird er auch mit der Fortsetzung seines Werkes durch die Jünger bas Gleiche thun (15, 8; bgl. 14, 13).

befähigen, verheißt ihnen Jesus, daß sie ihn nach der kurzen, schmerzvollen Trennung im Tode leibhaftig wiedersehen werden und er fie (16, 16-22). Diefes sein Wiedererscheinen, welches nur den gläubigen Jüngern, aber nicht der Welt zu Theil wird (vgl. Act. 10, 41) und fie seiner Auferstehung gewiß macht, wird auch in ihnen ein neues Leben hervorrufen (14, 19; val. 1 Betr. 1, 3). Diese Berheifung erfüllte sich, als Jefus fraft ber auf dem göttlichen Befehle beruhenden Bollmacht fein in den Tod gegebenes leibliches Leben wieder an sich genommen hatte (10, 17 f.) und nun den Jüngern leibhaftig erschien, um sie dieser seiner Leibhaftigkeit zu versichern. 7) Die Freude darüber konnte, einmal entgundet (20, 20), nie mehr von ihnen genommen werden (16, 22). Run konnten sie sich nie mehr verwaist fühlen (14, 18), weil die Vereinigung mit ihm, der als Auferstandener über die Schranken der Endlichkeit erhaben war, feinem Wechsel und feiner Trennung mehr unterworfen war. Nun mochte die Stunde schlagen, da er wieder aufstieg und heimkehrte ju feinem Bater (6, 62). Dann mar er mohl der Erde bleibend entruckt: aber wenn fie nur in der Liebe zu ihm festhielten an der neubegründeten Gemeinschaft mit ihm, bann mußte er sich immer wieder ihnen kundthun, wenn auch in anderer Weise als bisher (14, 21). Es mußte sich die Berbeikung erfüllen, die Jesus schon nach der ältesten Ueberlieferung feiner Gemeinde hinterließ (Matth. 18, 20; vgl. §. 31, d. 28, 20), daß er und in ihm Gott felbst Wohnung machen werde bei ihnen (14, 23; val. Apof. 3, 20).8)

<sup>6)</sup> Die gangbare Umbeutung biefer Stelle auf ein Kommen Chrifti im Beifte hat zur Konsequeng die Unficht Baurs, wonach das Johannesevangelium überhaupt feine Erscheinungen des Auferstandenen fennt, sondern nur ein Wiederkommen Christi im Beifte (S. 382-84), ober die Unficht Schenkels, wonach ber Beift nichts Underes ift, als der fortwirkende verklärte Chriftus (S. 395). Bgl. bagegen m. joh. Lehrbegriff, S. 273-79. - 7) Die Stelle 10, 17 f. ichlieft eine wirkliche Erwedung nicht aus, ba Jejus ja auf gottlichen Befehl fein Leben wieder an fich nimmt, wie auch bie Stellen 2, 22, 21, 14 zeigen, welche Scholten, S. 170 beshalb für unecht erflart. Zwar hatte er nicht mehr eine sinnenfällige Leiblichfeit, ba, wie die Leiblichfeit ber Auferstandenen nach allgemein MTlicher Lehre überhaupt, auch die seine nicht mehr an die Bedingungen ber irbifden Materialität gebunden mar (20, 19. 26). Aber biefe finnenfälligen Erweisungen waren onueia (v. 30), welche fie beffen gewiß machen sollten, baß er gu einem mahrhaften Leben (zu welchem nach ATlicher Unschauung auch eine Leiblichfeit gehört) erstanden mar, wie es nach ber Schrift geschehen mußte (v. 9). Die Stelle v. 17 befagt nicht, daß er am Tage ber Muferstehung aufflieg (Köftlin, G. 190. Baur, S. 381), wie auch Scholten, S. 174 anerfennt, sondern daß er fo lange nur aufzufahren im Begriff mar, als er noch auf Erden leibhaftig erichien. Geine Ericheinungen find also hier nicht Erscheinungen des erhöhten Chriftus (wie §. 138, b), sondern des Auferstandenen (v. 14), ber, im Begriffe aufzusteigen, noch auf ber Erbe weilt, um burch feine Erscheinungen sein Wert an den Jüngern zu vollenden. Erft wenn er nicht mehr erscheint in biefem Ginne, ift er aufgefahren, und feine irdische Birtfamteit gang abgeschloffen. - 8) Bei ber volltommenen inneren Gemeinschaft ber Gläubigen mit Christo icheint es freilich diefer Berheifzung feiner Gnadengegenwart und feines Beiftandes nicht zu bebürfen. Wir haben auch hier eine treue Erinnerung an Borte Jeju, die in dem fpegififch johanneischen Gedankenfreise etwas fremdartig baftebt (§. 140, d), wenn fie auch nicht unvereinbar mit ihm ift. Auch Jesus bedarf trot

d) Das Wiedererscheinen des Auferstandenen sollte nicht mehr ben früheren Berkehr mit Jesu berstellen, in welchem die Jünger mit all ihren Unliegen bittend zu ihm kamen und er ihnen gab oder doch fürbittend beim Bater vermittelte, mas fie bedurften. Un jenem Tage werden fie ihn nichts mehr bitten, sondern fich direft an den Bater wenden, ber es ihnen geben wird an seiner Statt (16, 23). Was fie aber nach seinem Abschiede zu erbitten haben werden, das ift der Erfolg der ihnen aufgetragenen Arbeit, ber, wie bei Jesu selbst, eine göttliche Babe ift und baber erbeten werden muß (15, 7 f.). Damit erbitten fie aber nur, mas Jefus, so lange er noch auf Erden war, sich erbat (§. 143, c. Unm. 7) und was er, indem er fie mit der Fortsetzung seines Werfes beauftragt, fernerhin erbeten haben will; fie bitten also fortan in feinem Namen, b. h. in seinem Auftrage (v. 16. 14, 13 f.). Natürlich aber kann dies Gebet in seinem Ramen erft beginnen, wenn sein irbisches Wirken ein Ende hat (16, 24). Wenn nun Jesus diesem Gebete stets volle Er= hörung verheißt, sei es daß Gott fie dirett gewährt (15, 16), sei es daß er sie vermittelt (14, 13 f.), so erklärt sich das natürlich daraus, daß sie nur im Auftrage beffen bitten, der der Erhörung feiner Gebete ftets un= mittelbar gewiß war (11, 42). Es ist dies Gebet das spezifische Jüngergebet, in welchem es sich um das Fruchtschaffen in der Fortsetzung des Werfes Jesu handelt. 9) Es fommt aber bei diefer Fortsetzung nicht nur barauf an, daß neue Gläubige gewonnen werden (17, 20), sondern auch darauf, daß sie im Glauben erhalten werden. Da nun auch bei den Gläubigen immer noch Gunden vorfommen, die den Beilsbesit derfelben zu vernichten drohen, so giebt es feinen höheren Gegenstand der Bitte als die Umtehr und Bergebung für den fündigenden Bruder, durch die ihm das Leben vermittelt wird (I, 5, 16; vgl. Jac. 5, 15). Hierbei fommt es aber barauf an, zu wiffen, ob eine folche Bitte noch julaffig

feines vollen Einsfeins mit dem Bater, so lange er als Menschensohn in der Welt ift, bes göttlichen Beiftandes (§. 144, c).

<sup>9)</sup> In biefem Sinne erinnert biefe Berheißung an die Berheißung ber Gebets. erhörung für die im Bekenntniß feines Ramens versammelte Gemeinde in der alteften Ueberlieferung (§. 31, d). Wenn dort überhaupt dem Gebet des Glaubens (§. 20,6) d. 6. bes zuversichtlichen Gottvertrauens die Erhörung verheißen wird, fo hat die Gemeinde auch bei Johannes diefe Zuverficht ju Gott (I, 3, 21). Wenn biefelbe bier an ben Gehorfam gegen Gottes Gebote gebunden erscheint (v. 22; vgl. 9, 31), fo erhellt aus dem Zusammenhange mit v. 19, daß dieser nur als Zeichen, daß fie aus der Bahrheit find und also im Stande ber Jüngerschaft steben, in Betracht tommt (vgl. Ritichl II, S. 375), wie auch bei ben Synoptifern nur bie Reichsgenoffen (b. h. die echten Junger) jene Berheißung empfangen. In der Stelle I, 5, 14 f. erscheint biefe Buverficht als bie Folge bes im Glauben bereits befeffenen ewigen Lebens (v. 13), wobei vorausgesett ift, daß man dem Willen Gottes gemäß bittet, mas wieder auf das Gebet der Reichs= genoffen hinaustommt, fofern deren ganges Streben auf die Berwirklichung des gott= lichen Willens gerichtet ift (§. 26). Weber bas erhörliche Gebet überhaupt, noch bas Gebet im Ramen Jesu ift aber bedingt gedacht durch die Geiftesmittheilung; benn auch 16, 26 f. ift nicht bas Gebet im Ramen Jefu als foldes, fondern feine Unmittelbarteit und Zuversichtlichkeit an das Bewußtsein der göttlichen Liebe gefnupft, welches Chriftus baburch, bag er im Beift zu ihnen ohne Bild und Gulle vom Bater redet, in ihrem Innern unmittelbar wirft.

oder ob die Tobsünde begangen ist, die keine Hoffnung auf Vergebung mehr übrig läßt (I, 5, 16; vgl. §. 151,c). Zu diesem Behuse hat der auferstandene Christus den Aposteln von seinem heiligen Geiste mitgetheilt (20, 22), damit sie zu unterscheiden wissen zwischen läßlichen und Todssünden und darnach die Vergebung aussprechen oder verweigern können (v. 23). 10)

# Fünftes Rapitel. Die heilsvollendung.

### 8. 155. Der Baraflet.

Wenn Christus sein Werk vollendet hat, sendet der Vater als seinen Stellvertreter den Gläubigen den heiligen Geist, um sein Werk an ihnen fortzusetzen. a) Als der Paraklet ist der Geist in den Christusreden des Evangeliums persönlich vorgestellt, ohne daß diese Vorstellung im johanneischen Lehrtropus weiter durchgedrungen ist. b) Seine Aufgabe ist, die in Christo gegebene Gottesoffendarung den Gläubigen zu erhalten und immer mehr zu eigen zu machen. c) Der Welt kann er nur mittelbar durch die Gläubigen die Wahrheit bezeugen und sie dadurch von der Sünde ihres Unglaubens überführen. d)

a) Bon seinem Hingange zum Bater (16, 7) und seiner damit gegebenen himmlischen Verherrlichung (7, 39) macht Zesus selbst, wie der Apostel, die Sendung des Geistes abhängig, und zwar nicht, weil während des irdischen Lebens Zesu die Selbstthätigkeit der Jünger noch niedergehalten (Neander, S. 891. Immer, S. 523), oder der Geist noch an seine menschliche Persönlichkeit gebunden war (Frommann, S. 465 f. Baur, S. 384 f.; vgl. auch Benschlag I, S. 268. 75), sondern weil erst mit seiner definitiven Heinsehr zum Bater sein irdisches Lebenswert abgeschlossen und damit Raum gemacht war für die neue Epoche der Heilsgeschichte, welche mit der Sendung des Geistes beginnt. Es erhellt daraus, daß mit der Anhauchung der Apostel durch den ihnen erscheinenden

<sup>10)</sup> Benn Jesus nach der ältesten Ueberlieferung der Jüngergemeinde im weiteren Sinne die Bollmacht der Absolution ertheilte (§. 31, c), so wird deren Ausübung hier an die von ihm ausgesandten Apostel (v. 21) gebunden (wie Matth. 16, 19 sogar an Betrus speziell), offendar in dem Sinne, daß ihre Entscheidung siber den Unterschied von läßlichen und Todsünden maßgebend dafür bleibt. Auch diese Bollmacht auf alle Gläubigen zu beziehen, weil keine Amtsnachsolger der Apostel geordnet seine (Behschlag I, S. 287), ist natürlich reine Willfür. Das apostolische Wort verbleibt ja der Kirche für alle Zeit.

Auferstandenen (20, 22) nicht die verheißene Beistessendung gemeint fein kann. 1) Denn als Jesus noch auf Erden erschien, war er eben noch nicht heimgegangen zu seinem Vater (v. 17); auch verheißt er nirgend, daß er den Geift unmittelbar mittheilen werde, sondern daß er ihn senden werde (16, 7) vom Bater her (15, 26), was nach 14, 26 nur so ver= ftanden werden tann, daß der Bater ihn auf seine Bitte senden wird (v. 16), meshalb auch im Briefe ber Beilige, von dem die Chriften die Salbung her haben (I, 2, 20. 27), Gott felber ift (§. 147, b. Unm. 5). Cbensowenig freilich wird die Beistesmittheilung, wie sonst in der apostolischen Predigt (§. 41,a. 84,a), ausdrücklich an die Taufe geknüpft, von welcher Ev. 3, 5 nicht die Rede ift. Es wird eben nur darauf reflektirt, daß nach dem Singange Chrifti der Bater den Geift sendet an Chrifti Statt (14, 26). Der Beift foll bas von Chrifto mahrend feines irdifchen Lebens an ben Gläubigen begonnene Bert fortfeten als fein Stellvertreter, der aber nicht mehr durch einen neuen ersetzt zu werden braucht, weil er bis in Ewigkeit bei ben Jungern bleibt (v. 16 f.; vgl. I, 2, 27). Mit ber Sendung des Beiftes beginnt die abschließbare Epoche der Beils= aeschichte.

b) Als der Stellvertreter Christi ist der Geist in den Christusreden des Evangeliums durchweg persönlich vorgestellt, wie Christus selbst. Er ist der andere Anwalt und Schutpatron (παράκλητος, advocatus), den Gott nach Christi Heimgange (der selbst I, 2, 1 παράκλητος heißt) den Gläubigen als bleibenden Beistand giebt oder sendet (14, 16. 26), wie er der Welt den Sohn gegeben und gesandt hat (3, 16 f.). Derselbe geht vom Bater aus (15, 26) und kommt zu ihnen (16, 7. 13), wie der Sohn (v. 28); er wird aufgenommen (14, 17), wie Christus (13, 20), und ist in ihnen (14, 17), wie Christus in ihnen ist. Er verkündigt (16, 13—15), zeugt (15, 26) und sehrt (14, 26), wie der Sohn; ja es beruht sein Lehren auf einem Hören und Empsangen (16, 13 f.), wie das Reden Christi. Zesus spricht von ihm überall, wie von dem ihm völlig gleichstehenden Fortseter seines Werkes an den Gläubigen.<sup>2</sup>) Aber damit

<sup>1)</sup> Diese Anhauchung kann schon darum nicht die eigentliche Geistesmittheilung (Köstlin, S. 206 und selbst krübel, S. 294), oder der Beginn derselben (Schmid I, S. 201) sein, weil die Jünger dieselbe nicht als Vertreter der Gläubigen überhaupt, sondern speziell als seine Gesandten (v. 21) empfangen, während die Geistesmittheilung nicht an einen besonderen Beruf, sondern nur an den Glauben (7, 39) und die Bewährung der Jüngerschaft (14, 15 f. I, 3, 24. 4, 13) geknüpft erscheint und daher nicht bloß den Aposteln zu Theil wird, wie deutlich aus 15, 26 f. erhellt. Schon der fehlende Artikel zeigt, daß den Aposteln 20, 22 nicht der Geist im solennen Sinne, sondern vom heiligen Geiste Christi mitgetheilt wird, und zwar nach §. 154, d für einen ganz speziellen Zweck. Doch muß zugestanden werden, daß diese spezielle Geistesausrüssung so wenig mit dem sonstigen johanneischen Vorstellungskreise ausdrücklich vermittelt ist, wie das Herabkommen des Geistes auf Jesum selbst in der Tause (§. 145, d), und darum um so gewisser zu den treuen Erinnerungen des Evangelisten gehört (vgl. §. 140, d).

<sup>2)</sup> Er steht daher auch überall in gleicher Abhängigkeit vom Bater, wie der Sohn, dem er keineswegs subordinirt ist (gegen Köstlin, S. 110). Was er hört, hört er wie Christus vom Bater (16, 13), und das Gehörte ist Christi Eigenthum nur,

ift über ein emiges Sein bes Beiftes beim Bater ober gar über fein immanentes Verhältniß zum Vater und zum Sohne nichts ausgesagt, da Die Chriftusreden überall nur von der heilsgeschichtlichen Sendung und Wirtsamfeit des Geistes handeln. Dazu tommt, daß die Borstellung von dem Beifte als dem personlichen Stellvertreter Chrifti ausschlieglich ben Christusreden eignet. Im Briefe ift der Beift das Salbol (vgl. Ex. 29, 7), womit die, welche sich mahrhaft Gott zu eigen gegeben haben, zur vollen Gottangehörigfeit geweiht find (I, 2, 20. 27; vgl. §. 44, b. 54, b).3)

c) Der Geift ift der Stellvertreter Chrifti, weil er der Beift der Bahrheit ist (14, 17. 15, 26. 16, 13. I, 4, 6), der zu ihr gehört, weil fie ohne ihn nicht mitgetheilt werden fann, ber die Bahrheit felbft, d. h. der Bermittler derfelben ift (I, 5, 6), wie Chriftus es war (vgl. §. 147, b). Er kann also nur die Aufgabe haben, die in Chrifto erschienene Gottesoffenbarung den Gläubigen fernerhin zu vermitteln. Er erinnert bie Jünger an Alles, mas Jejus gejagt hat (14, 26); und da das Bleiben in Christo von dem Bemahren der Worte Christi abhängt, fo ift durch den Beift erst der Bestand des in ihm gegebenen Beiles gesichert. 4) Aber

fofern dem Sohn und dem Bater alles Gigenthum gemeinsam ift (v. 14 f.). Dag er fommt, um von Chrifto zu zeugen (15, 26) und ihn zu verherrlichen (16, 14), liegt an dem Zwede feiner Sendung, zeugt aber von feiner Unterordnung unter ihn. -3) Benn auch bem Salbol eine belehrende Thatigkeit zugeschrieben wird, so ift bas ebenso bloge Personifitation, wie wenn I, 5, 6 f. neben bem Baffer und bem Blute auch der Beift als zeugend (ro papropos) gedacht wird. Ganz wie bei Baulus (§. 84, a. Unm. 4) und im Bebraerbrieje (§. 124, b. Unm. 5), ift ber Beift also als eine Gottesfraft gedacht, von welcher Gott magmeife austheilt (3, 34. 1, 4, 13; vgl. 1, 33. 7, 39. I, 3, 24), als der Geift, der aus Gott ftammt und nicht perfonlich, fondern nur als die in den Inspirirten wirfende Gottesmacht redet (I, 4, 1 f.; vgl. §. 150, b). Bir haben auch hier den Gall, daß eine in den Chriftusreben überlieferte Borftellungsweise nicht soweit von dem Apostel affimilirt ift, daß fie für feine eigenthumliche Lehrweise maggebend geworden ift (vgl. §. 140, d). Wenn Reug es jo darstellt, als ob in der Lehre von dem perjonlichen Baraflet fich bie Borftellung von der Gemeinschaft Chrifti mit ben Gläubigen allmählig hypoftafirt, und diefe mehr fpekulative Betrachtungsweise nur noch nicht gang die volksthumliche überwunden habe (II, C. 528-33), fo überfieht er, bag bie Gemeinschaft mit Chrifto garnicht burch ben Beift vermittelt gebacht ift (§. 149, d. Unm. 12). Wenn Johannes aber auch ben perfonlichen Charafter der Parafletvorstellung nicht festgehalten hat, fo hat er boch bie mit ihm gegebene Firirung derfelben auf die heilsgeichichtliche Bollendungszeit in fo ausgeprägter Beife auf den ben Gläubigen verliehenen Geift übertragen, baß es 7, 39 flingt, als fei derfelbe vorher überall noch nicht dagewesen. Dem entsprechend hat der Apostel auch nirgends die vorbereitende Gottesoffenbarung auf ben Geift gurlidgeführt, wie doch fonft gefchieht (§. 46, a. 116, c. Unm. 4. 127, b), und die Beiftesmittheilung an Chriftum nach §. 145, d nur traditionell mit aufgenommen.

4) Ramentlich das, deffen volles Berftandniß ihnen erft fpater aufging (2, 22; vgl. §. 140, c), wird ber Geift ihnen erft in die Erinnerung gurudgerufen haben. Bieles, was Jefus ihnen von feinem Bater mahrend feines Erdenlebens nur in bilblicher Sulle gesagt hatte, wird er ihnen im Beifte ohne Bilb und Sulle verfündigen (16, 25), wie ber Apostel, was in ben synoptischen Christusreden mit ber bilblichen Berfundigung von Gott als dem Bater (§. 20) gemeint war, jett auf Grund ber Belehrung burch ben Beift ohne Bild und Sulle als die vollendete Liebesoffenbarung Gottes bezeichnet. Much nach I, 2, 27 ift es das χρίσμα, welches durch feine Belehrung, fofern es immer aufs

ber Geift foll bas Werk Chrifti in ben Gläubigen nicht nur erhalten, er foll es auch fortführen und vollenden. Bieles hat ihnen Jesus überhaupt noch nicht fagen können, weil fie es noch nicht zu tragen vermochten (16, 12); der Geift aber wird fie Alles lehren (14, 26), wird ihr Wegführer in die ganze Wahrheit sein (16, 13), so daß sie nun Alles wiffen, was zur vollen Gottesoffenbarung gehört (I, 2, 20 f.), und feines Lehrers mehr bedürfen (v. 27). Nicht als ob dadurch das Werk Chrifti zu einem unvollfommenen herabgefett mare. Alles Berfundigen bes Beiftes wird nur dazu beitragen, ihn zu verherrlichen, indem es ihn immer vollkommener erkennen lehrt, und badurch flar wird, daß in ihm bereits die volle Gottesoffenbarung gewesen ift und Alles, was der Geist verfündigt, nur aus bem Seinigen genommen ift (16, 14 f.). Die neue mit der Sendung bes Beiftes beginnende Epoche ber Beilegeschichte bringt feine Bervollkommnung ber in Chrifto gegebenen Gottesoffenbarung, fondern nur eine immer vollere Aneignung derfelben. Ift der Geift nur der Fortführer des Bertes. Chrifti, fo muß auch feine ganze Birksamkeit als Erhaltung und Bollendung ber in Chrifto gegebenen Gottesoffenbarung gefagt werden, aljo ausschließlich eine offenbarende fein. 5) Gine folche übt er auch, wenn er, wie in der Apokalppse (§. 135, d. vgl. §. 139, d), gefaßt wird als Bermittler ber Beiffagung im engeren Sinne (16, 13: τὰ έρχόμενα ἀναγγελεῖ ὑμῖν).

d) Da das Kommen des Geistes durch den Glauben bedingt ist, so hat derselbe unmittelbar gar keine Beziehung zu der (ungläubigen) Welt. 6) Wenn nun doch davon die Rede ist, daß der Geist die Welt davon überssührt, daß ihr Unglaube Sünde ist, weil Christus durch seinen Heimgang zum Bater als der Gerechte erwiesen, und somit ihr Ferrscher gerichtet ist (16, 8—11), wie Zesus in seinem Erbenleben die Welt ihrer Sünde übers

Reue Chriftum als die vollkommene Gottesoffenbarung erkennen lehrt, unfer Bleiben in Gott vermittelt. - 5) Rirgends bagegen ift der Geift, wie ausschließlich bei Baulus (g. 84, a), als das Pringip des neuen fittlichen Lebens gedacht, da nach ber Grundanschauung des Apostels (§. 141, d) die durch ihn vermittelte vollkommene Gotteserfenntniß von felbst bas neue sittliche Leben wirft (§. 147, e'. Go erflart fich, woher ber 3, 5 berichtete Ausspruch Jesu, ber auf die messianische Geiftesausgießung himveift (1, 33) und dieselbe als den Ausgangspunkt der sittlichen Rengeburt denkt, gar nicht weiter angeeignet und verwerthet ift (§. 150, c. Aum. 8). Die volle Freude der Glaubigen ift nicht, wie bei Paulus (g. 83, c), eine Geisteswirfung, sondern eine Folge ihres Bleibens in Chrifto (15, 11), der Erfahrung der eigenen Gebetserhörung (16, 24) und ber Fürbitte Chrifti (17, 13); und mahrend ber scheidende Meifter ben Jüngern ben Weist erft verheißt (14, 26), hinterläßt er seinen Frieden unmittelbar (v. 27. 16, 33). Anders fieht eiphyn im Ginne des judifden Gludwunsches: 20, 19. 21. 26. II, 3. III, 15; vgl. §. 83, b). Wenn der Geift 6, 63 der lebenfchaffende ift, fo ift bies Leben im fpezififch johanneischen Sinne bas Leben ber mahren Gotteserkenntniß; auch ift bort nicht von bem Paraffet, sondern von dem geistigen Wefen feiner lebenschaffenden Worte die Rede (§. 146, d).

<sup>6)</sup> Wollte Gott ihr selbst den Geist senden, so kann sie ihn gar nicht aufnehmen, da sie ihn weder ersahrungsmäßig wahrnimmt, noch (an seinem Wirken in den Gläubigen) erkennt, während die Gläubigen ihn an seinem beständigen Wirken unter ihnen erkennen, sowie die unmittelbare Ersahrung von seinem Dasein in ihnen machen (14, 17). Nur sie hat ja das Kennzeichen, das der Apostel I, 4, 2 angiebt, eine Bedeutung, da die Ungläubigen das Wort der Apostel überhaupt nicht hören (v. 6).

führt hat (3, 20. 7, 7): so kann dies nur mittelbar geschehen, indem der Geist, der in den Gläubigen wirkt, sie übersührt. Ausdrücklich sagt Zesus, daß in Folge der Geistesmittheilung Ströme lebendigen Wassers von den Gläubigen ausgehen werden (v. 38 f.), daß durch sie also eine lebenschaffende Berkündigung geübt werden wird, wie er sie geübt hat. Diese lebenschaffende Verkündigung ist also keineswegs ein Prärogativ der Apostel; vielmehr wird das Zeugniß, das der Paraklet durch die Gläubigen als solche ablegt (15, 26), noch ausdrücklich unterschieden von dem Zeugniß der Augenzeugen (v. 27). Wer durch das Wort der Apostel gläubig geworden ist (17, 20), weil er im Glauben das Augenzeugniß der Apostel aufgenommen hat, ohne Zesum gesehen zu haben (20, 29), der bekennt mit ihnen, daß Zesus der gottgesandte Sohn ist (I, 4, 14); und an diesem Bekenntniß erkennt man, daß Gott in ihnen ist (v. 15) durch seinen Geist, der ja an dem Bekenntniß zu dem Fleischgewordenen erkannt wird (v. 2), so daß nun Beider Glauben und Erkennen eins geworden ist (v. 16). Dann aber können auch sie Mitarbeiter im Dienste der Wahrheit werden (III, 8).

### 8. 156. Die Gemeinschaft der Gläubigen.

Die Gemeinschaft der Gläubigen bildet ihrem Wesen nach eine Lebenseinheit kraft ihrer Gemeinschaft mit Gott und Christo.a) In ihr realisirt sich das Wesen der Liebe als christliche Bruderliebe, ohne darin erschöpft zu sein.b) Sie wird von dem Hasse der Welt mit ihrer Todsseindschaft und von ihrer Sünde und Lüge mit Verführung bedroht, welche die Liebe zu ihr gefährlich macht.c) Immer schroffer schließt sich die Welt gegen die Gemeinschaft der Gläubigen ab, so daß wenig mehr für sie zu hoffen bleibt.d)

a) Die Jüngergemeinde bildet eine Einheit (17, 11), zu der dann die durch ihr Wort gewonnenen Gläubigen hinzutreten (v. 20 ff.). Diese Einheit ist aber nicht nur ein Verbundensein in der Liebe oder eine Gleichheit der Gesinnung, sondern eine Lebenseinheit, welche der Lebenseinheit des Baters und des Sohnes entspricht (v. 22: caddis  $\eta \text{uecc}$ , seil. Er Esquer), wie sie ja dadurch erzielt wird, daß die Jünger in dem ihnen offendar gewordenen Wesen Gottes (v. 11: der  $\tau$ . dromati sov) als ihrem Lebenselement bewahrt werden. Zemehr Christus und in ihm

<sup>7)</sup> Abgesehen von der für einen speziellen Zweck bestimmten Anhauchung (20, 22 s.; vgl. §. 154, d) weiß Johannes, wie auch das übrige N. T., von einer besonderen apostolischen Inspiration nichts. Auch I, 5, 6 sind es die Gläubigen (v. 5), durch welche der Geist als erster Zeuge die Gottessohnschaft Christi bezeugt; aber es muß das Zeugniß des Wassers und des Blutes hinzutreten (v. 7 s.), d. h. das Zeugniß derer, die das Tauswunder (1, 34) und den Kreuzestod (19, 35) selbst gesehen haben (§. 149, d. Ann. 4), damit nicht nur das göttliche Wesen des Sohnes, sondern auch die Erscheinung desselben im Fleische nach ihrem ganzen Umsange (§. 145, c. Ann. 11) als geschichtliche Thatsache bezeugt werde.

Gott felbst in den Gläubigen ift, besto mehr vollendet sich ihre Einheit unter einander (v. 23: iva woir reteleiwuévoi eis Ev). 1) Die Ge= meinschaft der ersten Jünger, an der die Gläubigen durch ihre Berfündigung Antheil empfangen, ift eine Gemeinschaft mit Gott und Chrifto (I, 1, 3 f.), und nur die, welche im Lichte der Gottesoffenbarung wandeln, welche das mahre Leben und die Gottesgemeinschaft mit fich bringt, haben Gemeinschaft unter einander (v. 7). So hat Johannes das, mas sonst im N. T. die εκκλησία heißt, zufolge seiner Eigenthümlichteit (§. 141,c) nur seinem tiefften Befen nach charafterifirt, wogegen über ihre außere Organisation keine Andeutungen gegeben werden. 2) In den Chriftusreden des Evangeliums ift die Gemeinde der Gläubigen der Beinftock, den Gott gepflanzt hat (15, 1), wie einst den Weinstock der ATlichen Theofratie (Ez. 19, 10. Jer. 2, 21. Pfalm 80, 9), und die Heerde Gottes, beren Hirte ber Meffias ift (10, 1-15; vgl. §. 45,a), beren Bollendung aber auch hier darin liegt, daß Eine Heerde und Ein Hirte wird (v. 16). In dieser Gemeinschaft, die somit die vollendete Theofratie ift, wie in der Apokalppse (§. 130,c), besitzen die Gläubigen das messianische Gut der Sündenvergebung durch das Blut Chrifti (I, 1, 7; vgl. §. 148, b. Anm. 4). Der Bermittlung deffelben durch die Taufe oder das Abend-

<sup>1)</sup> Bie der Bater und der Sohn Eins find, weil ihnen das Leben der vollen Gotteserkenntniß gemein ift (6, 57. 5, 26), so find die Gläubigen Gins, weil ihnen durch die Gottesoffenbarung in Chrifto, welche die Augenzeugen weiter verkundigt haben. dies Leben gemeinsam geworden ift. Wie die Ginheit des Baters und des Sohnes barauf beruht, daß ber Sohn im Bater ift und der Bater im Sohne, fo beruht die Einheit der Gläubigen barauf, daß fie im Sohne und im Bater find (17, 21), und bag ber Bater, der im Sohne ift, in ihnen ift (v. 23). Aber felbft die vollendete Einheit ber Gläubigen mit Gott barf ichon barum nicht ber Ginheit bes Cohnes mit bem Bater (g. 143) gleichgesetzt werden, weil diese eine unmittelbare, jene eine durch ben Sohn vermittelte ift, weshalb auch nirgends ausbrücklich ein Einsfein berfelben mit Gott ausgesagt wird. lleberhaupt aber folgt aus §. 141, c, baß felbst die Gleichheit bes Ausbrucks (wie fie wenigstens bei bem Gein ber Glaubigen in Gott und bem Sein Gottes in ihnen ftattfindet) uns feineswegs berechtigt, beide bem Grade nach gleichzustellen. — 2) Der Ausbruck exxlyvia tommt III, 6. 9 f. von der Lokalgemeinde vor. Die Kupia, an welche der zweite Brief gerichtet (II, 1) und die ohne Zweifel eine Gemeinde ift, heißt, wie bei Betrus (g. 44, a), eine ermählte (v. 13), fofern jede Einzelgemeinde, wie die erste Jungergemeinde, aus der Belt erwählt ift. Die Behauptung, baß Betrus im vierten Evangelium tendengiös hinter Johannes gurudgestellt werde, erledigt fich von felbft, wenn das Evangelium apostolisch ift und ber Lieblingsjünger in ihm feine theuersten Erinnerungen niedergelegt hat. Im Anhange bes Evangeliums (21, 15-17) wird dem Betrus, nadidem er von feinem tiefen Falle jur Liebe Chrifti Burlidgefehrt ift, die Oberleitung der Gemeinde im Ginne von Matth. 16, 18 neu verliehen; benn bag nur bem mannlidiften und gereiftesten unter ben Gungern ber Auftrag ertheilt wird, fich seiner ichwächeren Genoffen anzunehmen (Benfchlag 1, S. 286). ift boch eine offenbare Entleerung des feierlich wiederholten herrenwortes. Wie Betrus fich den συμπρεσβότερος der Aeltesten nennt (1 Betr. 5, 1), so nennt sich Johannes ben πρεσβύτερος schlechthin (II, 1. III, 1) und halt seine Autorität ehrgeizigen Bestrebungen gegenüber aufrecht (v. 9 f.). Die Art, wie I, 2, 27 (vgl. v. 21) jedes besondere Lebramt auszuschließen scheint, erinnert am meiften an Matth. 23, 8-10 (§. 31, c) und an die Beiffagung Jer. 31, 34 (vgl. Hebr. 8, 11 und bagu §. 124, d).

mahl wird nirgends ausbrücklich gedacht,3) ohne daß man baraus mit Megner, S. 357 auf eine Zurucftellung diefer äußeren Bermittlungen für die Theilnahme am Beile ichließen darf. Diefelben behalten ihre volle Bedeutung, wenn auch die Richtung des Apostels auf das innerfte Centrum des geiftigen Lebens (§. 141,d) ibn nur nach dem bort fich vollziehenden

Brozeß der Beilsaneignung fragen läßt.

b) In der Gemeinschaft der Gläubigen realisirt sich fraft der bort in ihrer Ginheit fortdauernden Gottesgemeinschaft bas Befen der Gottesfindichaft oder der fittlichen Wefensähnlichfeit mit Gott, deffen Wefen in ber vollkommenen Gottesoffenbarung als Liebe erkannt ift. Die Liebe, welche Besus auf Grund diefer Offenbarung nach seinem Borbilde von seinen Jungern fordert, ift aber die fich felbst aufopfernde Liebe gegeneinander (15, 12), die 13, 34 f. ale das Erfennungszeichen feiner Bünger bezeichnet wird; und ebenso wird von bem Apostel bas Gebot Chrifti als das der Liebe zu einander charafterifirt (I, 3, 23). Die Gläubigen sind nämlich unter einander Brüder (v. 13. III, 3. 5. 10; vgl. 21, 23), und die Forderung der felbstaufopfernden, merkthätigen Bruderliebe neben der Gottesliebe (I, 3, 16 ff. 4, 20 f.) wird ausdrücklich darauf gegründet, daß die Zeugung aus Gott mit der Liebe zu bem Er= zeuger nothwendig auch die Liebe zu den Miterzeugten wirft (I, 5, 1 f.). Allerdings wird auch das Lieben schlechthin als die Frucht ber Liebesoffenbarung Gottes genannt (I, 4, 8. 16. 19); und ba Gott feine Liebe auch gegen den \*6oµos offenbart hat (Ev. 3, 16), so darf das Wesen der Liebe nicht mit Köstlin, S. 233 f. Reuß II, S. 543 auf die Bruderliebe beschränft werden, wie denn auch der Bruderhaffer nicht bloß als Brudermörder, sondern ichon als Menschenmörder überhaupt seiner Strafe verfällt (I, 3, 15).4) Allein die Paranese beschränkt fich allerdings auf die Bruderliebe als folche, weil in ihr fich allein das volle Befen der

<sup>3)</sup> Das Evangelium ergählt wohl von ber Fortsetzung ber Johannistaufe durch Jefum ober vielmehr durch feine Junger (3, 22. 4, 2); aber ber Ausspruch 3, 5 geht nicht auf die driftliche Taufe, sondern fordert, vielleicht mit Anspielung an die Johannestaufe, eine völlige Erneuerung burch bie Reinigung von ben vorigen Gunben, beren Symbol das Baffer ift (13, 10), und durch die meffianische Geistestaufe (1, 33). Einen ausbrudlichen Befehl Jeju zur Bollziehung des Taufritus an feinen Gläubigen hat das Evangelium fo wenig wie die altefte Ueberlieferung (§. 31, b. Anm. 4); die Abendmahlseinsetzung ergahlt es nicht einmal. Die Beziehung ber Rebe 6, 53-56 auf das Abendmahl ift badurch ichlechthin ausgeschloffen, daß nicht vom couμα, sondern von ber caps Jesu die Rede ift, und bas Effen und Trinfen des Fleisches und Blutes als unentbehrlich für bie Erzeugung bes neuen Lebens geltend gemacht wird (v. 53), bas überall im Evangelium unmittelbar mit bem Glauben eintritt. In ber Stelle 1, 5, 6 (vgl. §. 145, c. Unm. 11) ift vollends an die beiben Saframente gar nicht zu benten.

<sup>4)</sup> Gar feine Beichrantung ber Liebe liegt in ber von Beiben angezogenen Stelle 17, 9, wo Jejus nicht fagt, daß er überhaupt nicht für die Welt bitte, fondern nur feine Bitte für die Jünger badurch motivirt, daß fie nicht ber Welt angehören (v. 14. 16), sondern Gottes Eigenthum find, das er ihm gegeben, und für das Jefus also eine besondere Fürsorge Gottes beanspruchen fann. Dag aber I, 3, 15 nach bem Borgange Jefu (Matth. 5, 22) ber Saf bem Morbe gleichgesett wird (vgl. Jac. 4, 2), entspricht gang ber &. 141, c erörterten Eigenthumlichfeit bes Apostels, wonach jeder Mangel an Liebe identisch ift mit dem Haß (I, 2, 9-11. 4, 20; vgl. Ev. 3, 20. 12, 25).

Liebe ungehemmt realisiren kann (vgl. not. c). Wenn überall im N. T. die Liebe die chriftliche Kardinaltugend ift, so erscheint sie doch bei dem Apostel der Liebe in ganz besonderer Weise als die eigentliche Substanz der christlichen Sittlichkeit.

c) Die Welt oder die ungläubig gebliebene Menscheit (g. 153, d) steht im schroffften Gegensate zu der Gemeinschaft ber Gottestinder. Beil diese ihr nicht mehr angehören (17, 14. 16), so kann sie, deren Wefen die Eigenliebe ift, dieselben nicht lieben (15, 19; vgl. 7, 7); und nach dem prinzipiellen Gegensate, in welchem die vom Teufel beherrichte Welt gu ber Gemeinde ber Gottesfinder fteht, muß fie dieselbe haffen; benn ein Drittes giebt es für Johannes nicht. 5) Die Welt bedroht aber die Gläubigen nicht nur mit ihrer Feindschaft, sondern mehr noch mit ihrer Berführung. Auch die Gläubigen muffen noch gewarnt werden vor der Liebe der Welt (I, 2, 15), weil fich damit fo leicht die Liebe zu den fündhaften Lüften verbindet, die in ihr zu Hause sind (v. 16).6) Der Welt gehört aber auch die antichristliche Pseudoprophetie (I, 4, 1; vgl. §. 131, b) an, die zur Zeit des Apostels die Gemeinde bedrohte (2, 26. II, 7) und in der Welt Anklang fand (I, 4, 5). Wohl war dieselbe von der Gemeinde ausgegangen; aber in dem Abfall ber in die Lüge (2, 21 f.) Sineingerathenen mußte fich nach göttlicher Ordnung offenbaren, daß fie nie wahrhaft ber Gemeinde angehört hatten (v. 19). Richt umfonft nennt ber Apostel ihre Bahngebilde Idole (I, 5, 21), wie die, welche die Beidenwelt anbetet (§. 131,b). Der mahre Glaube besitt freilich die Macht, bie Welt zu besiegen (v. 4 f.; vgl. 4, 4); aber auch hier findet an bem Wesen der Welt die Liebe ihre Schranke. Man kann den Irrsehrern die brüderliche Liebe nicht beweisen, ohne Gefahr zu laufen, sich ihrer Sunde theilhaftig zu machen (II, 10 f.).

d) Trog dieses schroffen Gegensates zwischen der Welt und der Gemeinde sucht der Geist doch immer noch durch die Gläubigen als seine Organe die Welt von der Sünde ihres Unglaubens zu übersühren und ihr Christum zu bezeugen (§. 155, d). Sebenso bleibt bei der Selbstdarstellung der Gemeinde in ihrer vollendeten Einheit die endliche Gewinnung der Welt ins Luge gefaßt (17, 21. 23; vgl. Apost. 3, 9: ἐνα γνῶσιν διι ἐγὰ ἡγάπησά σε, und besonders §. 132, a), welche die universale Heilsabsicht Gottes realiziren soll. Aber wie schon die gleiche Wirksamkeit Christi bei der Welt im Großen und Ganzen erfolglos blieb (3, 19 f.), so schein der Apostel, nachdem in Folge der Erhöhung des Menschensohnes, von der schon Zesus den Hauptersolg erwartete (8, 28),

<sup>5)</sup> Wie sie Christum gehaßt hat (15, 18. 25), so muß sie nach der Vorhersagung Jesu (v. 19 f. 17, 14) seine Diener hassen und verfolgen (15, 20) um seines Namens wilken (v. 21) bis auß Blut (16, 2). Der Apostel steht mitten in der Ersahrung diese Hasses der Welt gegen die Gläubigen (1, 3, 13), dessen grauenvollster Ausbruch den dunkeln hintergrund der Aposalppse bildet (§. 113, a). — 6) Wenn also auch das Wesen der Liebe nicht gestatten wird, die Personen der einzelnen Ungläubigen von der Liebe auszuschließen (not. b), so kann dieselbe sich doch der Welt als der gottwidrigen Gemeinschaft gegenstber nicht ungehemmt entsalten, ohne Gesahr zu lausen, daß die gottebenbildliche Liebe zur Welt als der zu errettenden zur ungöttlichen Weltsliebe, d. h. zur Liebe der Welt in ihrem gottwidrigen Bestande werde.

aus ber Welt für die Gemeinde gewonnen ift, was irgend noch empfänglich mar, wenig mehr für die Welt zu hoffen. Die Selbstdarstellung ber Gemeinde versteht fie nicht, weil fie die Gotteskinder als folche ohne Gottes= erkenntniß nicht erkennen fann (I, 3, 1). Den Geift der Bahrheit hort fie nicht, weil fie auf die Pseudoprophetie der Irrlehrer hört, die ihr wefensverwandt find (I, 4, 5 f.). Bie der Apotalyptifer (§. 130, c. Anm. 5), scheint ber Apostel große Erfolge für die Mission nicht mehr erwartet zu haben. Es lag wohl in feiner Natur, die für ein eingreifendes Wirken nach Außen hin nicht gemacht war (g. 141, b), daß seiner Unschauung die Gemeinde immer mehr als ein im Wesentlichen in sich abgeschlossener Rreis der Welt gegenüber sich darftellte. Es lag aber auch in feiner Zeitstellung, daß, je naber bas Ende heranrudte, besto mehr bie Sammlung ber in der Welt zerftreuten Gottestinder (11, 52) als abgeschloffen betrachtet wurde, und die Welt, soweit fie Welt geblieben mar, als eine im Ganzen gegen das Heil sich feindselig verschließende Gemeinschaft erschien. Dies führt uns von selbst auf die Eschatologie des Apostels.

### 8. 157. Der lette Tag.

Auch nach dem Johannesevangelium hat Jesus seine nahe Wiederskunft verheißen, und der Apostel denkt dieselbe unmittelbar bevorstehend. a) Das Gesommensein der letzten Stunde erkennt er an dem Austreten der pseudoprophetischen Irrlehre, in welcher der Antichrist bereits erschienen ist. b) Der Tag der Wiederkunst bringt als der letzte die Todtenausserweckung und das Weltgericht, welches definitiv über das Schicksal der Wenschen entscheidet. c) Dann gehen die Gläubigen in das himmlische Leben ein, wo sie durch das vollkommene Schauen Gottes Gott vollskommen gleich werden. d)

a) Wenn Jesus verheißt, nachdem er in seines Baters Wohnung (d. h. den Hinmel; vgl. Psalm 33, 13 f. Jes. 63, 15) eingegangen ist, um den Seinigen dort die Stätte zu bereiten, wiederkommen zu wollen, um sie heimzuholen (14, 2 f.), so kann das nur von seiner überall im N. T. verheißenen Wiederkunft und der dann nach §. 33, c erfolgenden

<sup>7)</sup> Eine Apokatastasis hat der Apostel sicher nicht in Aussicht genommen. In der Stelle 12, 32 ist nur davon die Rede, daß Christus seine Wirksamkeit auf Ale ausdehnt; so wenig aber wie das éducted des Baters (6, 44), erreicht sein éducted dei Allen seinen Zweck. Die endliche Besiegung des Satan aber involvirt nirgends im N. T. eine Bekehrung aller Menschen, sondern nur derer, die sich irgend bekehren lassen wollen, selbst dei Paulus (§. 99, c). Uedrigens bleibt auch in der ältesten Uederlieferung der Reden Jesu die Welt als solche ungläubig, und verhältnißmäßig nur Wenige aus ihr werden gerettet werden (§. 33, c. Anm. 5). Auch 10, 16 sind es doch nur Einzelne, die Fesus in der Heidenwelt jetzt schon sein nennt, wenn auch immerhin noch manche, die jetzt noch Teuselskinder sind, aus ihr gewonnen werden können.

Sammlung der Auserwählten zu Christo hin verstanden werden. 1) Wie in der ältesten Ueberlieserung (§. 33, a), redet Jesus auch hier von der Boraussetzung aus, daß die Jünger noch diese Wiederkunft erleben werden. Nur die ausdrückliche Zusage, die er dem Lieblingsjünger in dieser Beziehung gemacht haben sollte (21, 22), nachdem er dem Petrus den Märthrertod geweissagt (v. 18 f.), wird im Anhange des Evangeliums, zwar auch nicht durch eine Umdeutung des Eqxoual, aber durch eine Hinsweisung auf ihre hypothetische Fassung (Edv — Pelw) gegen den Einztritt einer scheinbaren Nichterfüllung sichergestellt (v. 23). Dagegen hosst der Apostel selbst noch im hohen Alter mit seinen Zeitgenossen die Parusie zu erleben und ermahnt zum Bleiben in Gott, damit keiner beim Eintritt derselben beschämt zurückweichen müsse (I, 2, 28), weil er im Bewußtsein seiner Untreue nicht wagt, vor sein Angesicht zu treten. 2)

b) Wie der natürliche Tag zwölf Stunden hat, so hat jeder Lebens= tag feine von Gott bemeffene Stundengahl (11, 9, vgl. 9, 4), und fo auch der Tag der gegenwärtigen Welt (vgl. §. 153, a. Anm. 1) seine lette Stunde. Das Dasein dieser doxarn Soa erkennt ber Apostel an dem Gekommensein des Antichrift (I, 2, 18). Wie Paulus (§. 63, c) und ber Apotalyptifer, fo geht auch der Apostel von der Boraussetzung aus, baf die Wiederfunft Chrifti nicht eintreten fann, bevor nicht die gottwidrige und driftusfeindliche Macht fich in einer geschichtlichen Erscheinung aufs Höchste potenzirt und konzentrirt hat. Seine Leser haben von ihm gehört, daß ein Antichrist kommt (I, 2, 18. 4, 3). Aber wenn in der Apotalppfe noch das Antichriftenthum in den beiden Geftalten der gottfeindlichen Weltmacht und des falichen Prophenthums erschien und auf bem Gebiet der erfteren seine perfonliche Ronzentration gewinnen follte (§. 131), so ift hier das Pseudoprophetenthum (v. 1. 3) allein der Antichrift (I, 2, 22. II. 7: δ πλάνος καὶ δ άντίχριστος). Wenn dort das Pjeudo= prophetenthum, wenigstens überwiegend, aus dem Beidenthum hervorging, wie bei Paulus aus dem Judenthum, fo erhebt es fich hier, wie übrigens theilweise schon in der Apotalppse (vgl. Apot. 2, 20. 24), aus dem abgefallenen Chriftenthum, bas auch jur gottfeindlichen Belt gehört. Die Befürchtungen, mit welchen der Apokalnptifer noch der Thronbesteigung des dritten Flaviers entgegensah, hatten fich in diesem Umfange nicht erfüllt; und die ganze ideale Richtung des Apostels ließ ihn den Blid von der außeren Bedrohung der Gemeinde hinweg auf ihre innere Be-

<sup>1)</sup> Der moderne Gedanke einer Heimholung jedes Einzelnen unmittelbar nach dem Tode (Köstlin, S. 280. Reuß II, S. 557) ist schon durch die auch hier festgehaltene Borstellung der Auferstehung an einem bestimmten Tage (not. c) ausgeschlossen. Die Ansicht, daß im Johannesevangelium die sichtbare Wiederfunft Christi in seine Wiederstunft im Geiste verwandelt sei (vgl. noch Schenkel, S. 393), stützt sich auf die gangbare falsche Erkärung der Verheißungen seines Wiederscheines nach dem Tode und seiner bleibenden Gnadengegenwart (§. 154, c). Benschlag läßt dei Johannes die Parusie mit der Osters und Psingstkhatsache zusammengesaßt werden (I, S. 272 f. 88).

2) Merkwürdig ist, daß hier nicht direst von der Parusie Christi die Rede ist, da nach dem ganzen Kontext das adrod nur auf Gott gehen kann. Es ist also Gott selbst, der in seinem Messias kommt (vgl. Luc. 1, 17. 76), und es wird auf den gewöhnlichen term. techn. nur angespielt.

fährdung durch eine die Fundamente des chriftlichen Glaubens leugnende Irrelehre richten und in ihr die Erfüllung der Weissagung vom Antichrift

sehen. 3)

c) Tesus verheißt auch in unserm Evangelium die am letzten Tage bes gegenwärtigen Weltalters ( $\hat{\eta}$  & axár $\eta$   $\hat{\eta}\mu$ &\rho(a) von allen Frommen erwartete (11, 24) Todtenerweckung (6, 39 f. 44. 54) und bezeichnet sich selbst als ihren Urheber (11, 25).\(^4) Es erhellt aber aus diesen Stellen, daß es auch, wie bei Paulus (§. 99, b; vgl. §. 126, d. Unm. 7), eine Auferstehung im eigentlichen Sinne nur für die Gläubigen giebt, welche nach Johannes das ewige Leben bereits empfangen haben, und für die darum der leibliche Tod, den sie noch erfahren, zuletzt nicht nur im Sinne von §. 146, a, sondern völlig aufgehoben werden muß (11, 25 f.).\(^5) Mit dieser Entscheidung ist aber auch das letzte (messianische) Gericht einzetzeten, das der Vater dem Sohne außer dem übergeben hat, welches er schon in seinem irdischen Leben vollzog (5, 27), weil er ihm ja nach v. 26 ausdrücklich das ganze Gericht übergab.\(^6) Allerdings kommen

<sup>3)</sup> Es liegt darin keine Spiritualisirung der Lehre vom Antichrist (Reuß II, S. 562), daß der Antichrist als eine Mehrheit von Freiehrern auftritt (I, 2, 18. II, 7; denn auch in der Apokalppse erscheint das Pseudoprophetenthum als ein Kollektivum. In der Mehrheit der Pseudopropheten wirkt doch nur der Eine Geist des Antichrist (I, 4, 1. 3), welcher, weil er nicht aus Gott ist, nur aus dem Bater der Lüge (8, 44) sein kann, wie er denn seine Inspirirten zu Lügnern macht (I, 2, 22), und nach 4, 4 in ihnen der Weltherrscher, d. h. der Teufel überwunden wird. Wie aber Judas, der sich zum Organ des Teufels machte, selbst ein Teufel heißt (6, 70), so sind diese Freistum (§. 153, d) selbst ärrtzpische (I, 2, 18). Dagegen ist die Borrkellung, daß diese Antichristi nur die Borläufer des persönlichen Antichrist seien (vgl. noch Nösgen, S. 522 f.), eine reine Eintragung, die dem Wortlaut der johanneischen Stellen widerspricht.

<sup>4)</sup> Un biefer Thatfache icheitern alle Bersuche, ber johanneischen Eschatologie ihre allgemein-urapostolische Basis zu entziehen, wie die völlig mißlungenen Bemilhungen von Reuß (II, S. 558) und Baur (S. 405) deutlich zeigen; Scholten, S. 124 ff. hat bas felbit zugestanden, indem er die betreffenden Borte für unecht erflaren muß. Rur in ber Auferstehung tann bie (als Tragerin bes irbifchen Lebens) preisgegebene Seele (als Tragerin bes emigen Lebens) bewahrt werben (12, 25). - 5) Dennoch heißt es 5, 28 f., daß der Deifias, wenn diefe Stunde ichlägt, Alle aus ihren Grabern ruft, die einen zur Auferstehung des Lebens, die anderen zur Auferstehung des Gerichts. Bir brauchen aber beshalb biefe Stelle nicht im fittlichen Ginne umzudeuten (wie Schenkel, S. 392. 96), ober fie mit Scholten, S. 129 f. für interpolirt ju erflaren. haben hier vielmehr die allgemeine Tobtenerwedung, die wir mit Ausnahme von Act. 24, 15 nur noch bei dem Apofalyptifer fanden (§. 132, b); aber auch hier erhellt, bag nur die Gläubigen, die das mahre Leben haben und barum nothwendig die τα αγαθά ποιήσαντες find, zu dem jenseitigen Leben gelangen, zu dem eben eine Auferstehung gehört, mahrend die Uebelthater die Gerichtsauferstehung erfahren, durch welche fie nur erweckt werden, um vor das Gericht gestellt zu werden, das fie zum Bleiben im Tobe (I, 3, 14) verurtheilt. - 6) Chriftus ift alfo auch hier ber Weltrichter. Es liegt durchaus feine Bermerfung ber hergebrachten Gerichtsvorstellung barin, wenn nach 12, 48 fein Bort die richterliche Rorm ift (vgl. Reuß II, G. 559. Schenkel, G. 392), da es fich ja nur von felbft verfteht, daß das Berhalten gegen die volltommene Gottesoffenbarung, die in seinem Borte gegeben ift, die Endentscheibung über das Schichfal

nun die Gläubigen nicht in dies Gericht (3, 18. 5, 24), sofern sie im Glauben bereits das ewige Leben empfangen haben und barum über fie nicht erft entschieden werden fann, ob sie es empfangen sollen; und die Welt ist schon gerichtet (3, 18. 12, 31), weil sie durch ihren Unglauben fich vom Beile ausgeschloffen hat. 7) Sofern aber ber bleibende Besit bes ewigen Lebens (I, 3, 15) faktifch auch für den Gläubigen noch davon abhängt, ob er in Christo bleibt (vgl. §. 151, c), so harrt auch seiner noch die Entscheidung darüber am letzten Tage (12, 48) oder am Tage bes Gerichts (I, 4, 17). Umgekehrt bleibt ja auch für die Welt noch die Möglichkeit der Bekehrung bis zum letten Augenblick; und nur die Belt. sofern fie Welt geblieben ift, vergeht, um nie jum Leben zu kommen (I, 2, 17). Auch hier ift also ber Tob, in dem man bleibt (3, 14), also ber Tod im spezifischen Sinne, bas Schickfal der abgefallenen Chriften (5. 16) und wird 15, 6 mit bem Feuer verglichen, das bie abgeschnittene Rebe verzehrt (vgl. §. 34, d).8) Es ist der devtegos Jávaros der Apokalypse (§. 132, b).

d) Die Endvollendung ift bei Johannes zweifellos eine himmlische. 9) Wie Chriftus von oben her gekommen ift (3, 31. 8, 23), so ist er auch zum Himmel gegangen und kommt, die Seinigen dorthin zu holen (14, 2 f.). Dorthin können die Ungläubigen ihm nicht folgen (7, 34. 8, 21. 13, 33). Aber den Seinigen verheißt er, daß sie sein sollen, wo er ist (12, 26. 17, 24). Im Himmel also beginnt das ewige Leben, so weit es auch

ber Menfchen herbeiführt. Bon einem anderen Gefichtspunkte aus fann Dojes ber Ankläger in diesem Gerichte fein, sofern er von Christo gezeugt hat (5, 45 f.). Wenn in biefer Stelle, wie 8, 50, Gott als ber Richter erscheint, und 17, 25 feine richterliche Gerechtigfeit angerufen wird, fo folgt daraus nur, daß das Gericht, das der wiederkehrende Meffias halt, Gottes Billen vollftredt, wie er es ichon in feinem gegenwärtigen Richten thut (5, 30), und bag es biefem Willen gemäß ift, wenn gulegt babei bas Berhalten gegen Christum entscheidet (8, 50: έστιν ο ζητών, scil. την δόξαν μου). - 7) Das ift doch im Grunde nichts Anderes, als wenn Paulus die gutunftige Errettung, weil alle ihre Bedingungen gegeben find, bereits als gegenwärtige verkündet (\$, 96, b), oder wenn der Bebraerbrief die Glieder des neuen Bundes ichon gum himmlifchen Jerufalem gelangt fein läßt (g. 117, d). Es ift alfo bamit feineswegs ber Begriff bes Berichts im herkommliden Sinne negirt, wie noch Roftlin, G. 281 und Baur, S. 405 behaupten. - 8) Soweit es erlaubt ift, bies parabolifche Bild in eine bestimmte Borftellung umguseten, ift es der richterliche Born Gottes, bem der Abtriinnige verfallt, wie er nach 3, 36 auf bem bleibt, der bem Cohne ben Glauben verweigert. Doch ift es charafteriftisch, daß nur in biefem Täuferwort ausbrücklich von ber doppi deod die Rede ist, die hier keineswegs bloß eschatologisch gedacht ift, da Ritschl II, S. 152 f. vergeblich aus 6, 56. 9, 41 nachzuweisen sucht, daß nach johanneischem Sprachgebrauch etwas bleiben tann, was vorher noch nicht gewesen ift.

<sup>9)</sup> Nur bei Petrus (§. 50, c; vgl. noch §. 110, b) ist die Endvollendung so schlechtweg eine himnlische wie hier; aber das hängt lediglich damit zusammen, daß auf die sonst überall im N. Σ. gelehrte Beltumwandlung nicht ausdrücklich reslektirt wird. Da aber nach I, 2, 17 nicht nur die ungöttliche Menschenwelt, sondern auch die Gegenstände ihrer Lust vergehen, so ist damit auch hier der Untergang der gegenwärtigen Beltgestalt indizirt, deren Name schon (δ κόσμος οδτος) darauf hinweist, daß einst eine andere kommt, in welcher der diesseitige Unterschied von Himmel und Erde sich aufhebt (vgl. §. 132, d). Den Gegensatz zu dem κόσμος οδτος bildet 12, 25 das ewige Leben.

bei Johannes noch als ein jenseitiges gedacht wird. Nur wer ben Willen Gottes thut, bleibt in Ewigfeit (I, 2, 17, vgl. 3, 15). Wie aber bas ewige Leben im Dieffeits ichon beginnt, indem man in Chrifto Gott schaut, so kann auch das ewige Leben im Jenseits nur darin bestehen, daß man die uranfängliche Herrlichkeit Chrifti schaut (17, 24) und Gott nicht mehr bloß in seiner Offenbarung durch Christum, sondern ihn selber schaut, wie er ist (I, 3, 2; val. §. 34, b. 132, d). Und wie hier die lette Wirkung der vollkommenen Offenbarung Gottes in Chrifto mar, daß die Gläubigen ihm als seine Kinder ahnlich werden, so muß auch die Folge jenes vollkommenen Gottschauens sein, daß mir ihm gleich werden (ouococ αὐτῷ ἐσόμεθα, ὅτι ὀψόμεθα αὐτὸν καθώς ἐστιν). 10) Wie herrlich diese Bollendung sein wird, das ist noch nicht fund geworden; daß fie aber eintreten wird, dafür bürgt uns die Christenhoffnung (v. 3). 11) Wie das Gottesreich, bas Jesus auf Erden begründet, die Burgschaft ift für die Bollendung des fommenden (§. 15, c), so wird die beginnende Berwirklichung unseres Kindschaftsstandes (v. 2: νῦν τέχνα θεοῦ ἐσμεν) zur Bürgschaft für die selige Vollendung, die wir im Senseits hoffen.

<sup>10)</sup> Auch bei Baulus ift die Bollendung der Kindschaft Gegenstand der Chriftenhoffnung, fofern fie uns fraft ber Adoption des Erbes der göttlichen Berrlichkeit theilhaftig macht (§. 97, c); aber dieses Erbe besteht wesentlich in ber himmlischeneumatischen Leibesgestalt, auf die hier nirgends naber refleftirt wird. Bielmehr verfett bas Schauen der gottlichen Berrlichfeit in die Bollendung der den Gottesfindern fraft ihrer Zeugung aus Gott eignenden Gottabnlichfeit. Doch beifit es auch bei Baulus, bag wir durch bas Schauen der Berrlichkeit Chrifti in das Bild derfelben umgeftaltet werden (2 Ror. 3, 18), fo daß bie pneumatifche Lebensgestalt, welche hier durch bie gläubige Unnahme des Evangeliums von feiner herrlichfeit gewirft wird, ichlieflich jur pneumatischen Leibesgestalt im Jenseits wird (and dokyz ele dokav); vgl. §. 86, c. Unm. 6. -11) Rur an diefer Stelle wird die Chriftenhoffnung als folde (ελπίς) ausbrudlich genannt. Go febr aber auch in dem feligen Bollgefühl bes im Glauben bereits gegebenen Beiles bei Johannes das Ausichauen auf dies Bollendungsgiel gurudtritt: es giebt doch auch fur ihn noch eine Hoffnung, die jenseits liegt, wenn dieselbe auch nur die immer herrlichere Bollendung deffen bringen tann, was hier ichon gegeben und dadurch in seiner Bollendung verburgt ift. Bielleicht ift daran gedacht, daß die renva Deoo bereinst vloi werden, wie es Christo war.

## Sachregister.

Eb. bebeutet ben erften haupttheil, Uct. Betr. Jac. bie brei Abiconitte bes zweiten, Plus. I, II, III, IV bie vier Abichnitte bes britten, Gebr. Betr. II (guw. Jud.) Apot. Ev. II bie vier Abichnitte bes vierten, Joh. ben fünften Saupttheil.

Abendmahl. Ev. §. 31, b. Act. §. 41, b.

Plus. II, §.85. (Joh. §. 156, a. Anm. 3.) Abfall. Hebr. §. 125, d. Joh. §. 151, c. (f.

Sünde, Todfünde).

Abraham. Jac. §. 53, d. Plus. II, §. 72, d. §. 82, b. Anm. 6. c. Anm. 9. d. Anm. 13. Hebr. S. 115, a. Anm. 2. 125, b. Anm. 3. Joh. S. 152, a. Absolution. Ev. S. 31, c. Joh. S. 154, d.

(Anm. 10.)

Abam (Sündenfall Adams u. f. Folgen). Plus. II, §. 67. Joh. §. 153, b. Zweiter Adam. Plus. II, §. 79, a. (vgl.

Ev. II, §. 138, b. Anm. 6). aphora. Plus. II, §. 93, c. d. IV, Adiaphora. Plus. II §. 110, a. Anm. 1.

Meltefte (πρεσβύτεροι, ἐπίσκοποι). §. 41, c. Petr. §. 47, a. Anm. 2. Plus. ī, §. 62, b. Anm. 3. II, §. 92, d. III, §. 106, a. IV, §. 109, c. d. (Apot. §. 133, a.) Joh. §. 156, a. Anm. 2.

Allegorie. Plus. II, §. 73, d.

Allerheiligstes (irdisches u. himmlisches).

Hebr. §. 120, a.

Amt (Aemter). Ev. §. 31, c. Act. §. 41, c. Plus. II, §. 92, d. III, §. 106, a. IV, §. 109, c. d. Joh. §. 156, a. Anm. 2. Anrufung Jesu f. Gottheit Chrifti.

Antichrist. Plus. I, §. 63, c. Apok. §. 131,

a—c. Joh. §. 157, b. Apotatastasis. Plus. II, §. 99, c. Anm. 6.

(Joh. §. 156, d. Anm. 7.)

Apostel. Ev. §. 31, a. Act. 41, d. 42, a. Plus. I, §. 61, b. II, §. 89. III, §. 101, d. 106, a IV, §. 108, a. 30h. §. 154, b.

Aposteldekret. Act. §. 43, c. d.

Auferstehung Jesu. Ev. §. 19, c. Anm. 5. Act. §. 39, a. Petr. §. 48, c. 50, a. b. Blus. II, §. 78, a. 81, c. d. III, §. 101, c. IV, §. 110, c. Sebr. § 118, a. 120, a. Apof. §. 134, b. Anm. 4. Ev. II, §. 136 a. 138, b. Joh. §. 154, c.

Act. §. 39, a. Anm. 1. Petr. §. 50, c. Anm. 5. Bins I, §. 64 c. II, §. 97, a. b. 99, a. b. III, §. 101, c. IV, §. 108, a. & ebr. §. 126, d. Betr. II, §. 129, c. Anm. 2. Apok. §. 132, b. Ev. II, §. 139, c. Joh. S. 148, a. 157, c.

Barmherzigfeit. Ev. §. 25, c. Betr.

§. 47, a. Jac. §. 52, a.

Barmherzigfeit Gottes. Betr. §. 45, b. Anm. 2. Jac. §. 57, b. Plus. II, §. 75, c. 90, b. 91, d. Unm. 9. III, §. 100, c. Anm. 6. IV, §. 108, b. Anm. 4.

Begierben. Betr. §. 46, b. Jac. §. 56, a. Blus. II, §. 66, c. III, §. 100, a. IV, §. 108, a. Anm. 1. Betr. II, §. 128, b.

Begräbniß Jesu. Plus. II, §. 78, a. Anm. 2. Bekenntniß. Plus. II, §. 76, a. 82, d. III, §. 100, c. IV, §. 110, c. Hebr. §. 118, a. 124 b. Joh. §. 149, a. Berufung. Ev. §. 28. Betr. §. 45, b—d.

Plus. I, §. 61, b, Anm. 4. II. §. 88, a. d. III, §. 101, d. IV, §. 109, a. Hebr. §. 117, b. Anm. 2 Petr. II, §. 127, a. (Unm. 3.) 128, b. Apof. §. 135, c. Anm. 7.

Berufung ber Beiben. Ev. g. 28, d. Plus. II, §. 90. III, §. 105, b. Hebr. §. 117, b. Anm. 2. Ev. II, §. 136, d. 137, a.

Besprengung. §. 123, a. Petr. §. 49, c. Hebr.

Bild Gottes. Plus. III, §. 104, c.

Bild Gottes (von Christo). Plus. II. §. 76, d. III, §. 103, d. Hebr. §. 118, c. Anm. 7.

Blut (Blutsgemeinschaft). Ev. §. 27, d. Plus. II, §. 67, d. Hebr. §. 119 a.

Blut Chrifti Ev. §. 22, c. Petr. §. 49, c. d. Plus. II, §. 80, c. (Anm. 10.) §. 85, b. c. III, §. 100, c. Hebr. §. 121, c. Apof. §. 134, a. Joh. §. 148, b, c. Bruderfuß. Petr. §. 47, a. Anm. 1. Plus.

II, §. 93, b. Anm. 2. Bruderliebe f. Liebe.

Auferstehung der Gläubigen. Ev. §. 34, b. Bund (alter u. neuer Bund). Ev. §. 22, c.

Betr. §. 49, c. Plus. II, §. 80, c. Anm. 11. III, §. 100, b. Sebr. §. 115, a. 122, a. (Joh. §. 148, b. Anm. 4).

Bufe f. Sinnesänderung.

Citation des A. T. im R. f. Schrift.

nonen. Ev. §. 23, b. Jac. §. 55, b. Anm. 2. Plus. II, §. 70, c. III, §. 104, b. Dämonen. Apol. §. 133, c. Ev. II, §. 136, a. Anm. 2. 138, d. Anm. 13. Joh. §. 153, d. Anm. 7.

Danksagung. Jac. §. 55, d. Plus. II, §. 99, d. III, §. 106, c. Apof. §. 135, a. Demuth. Ev. §. 25, d. Betr. §. 47, a.

Jac. §. 55, b. Plus. II, §. 93, a. III,

§. 106, b.

Diakonen. Act. S. 41, c. Petr. S. 47, a. Anm. 2. Plus. II, §. 92, d. III. §. 106, a. IV, §. 109, d.

Dorologieen. Plus. IV, §. 110, d. Apof.

§. 133, a.

Dorologieen auf Christum f. Gottheit Christi.

Edftein, Chriftus ber. Act. S. 38, c. Betr.

§. 50, a. Pius. II, §. 92, b. vgl. III, §. 106, a. IV, §. 109, b.) Ehe. Ev. §. 26, b. Petr. §. 47, c. Pius. II, §. 95. III, §. 106, d. IV, §. 109, c. Anm. 7. Sebr. §. 124, c.

Einsfein (Chrifti mit Gott). Joh. §. 143, d.

(ber Gläubigen) §. 156, a.

Empfängniß (übernatürliche) Jefu. Blus. II, §. 78, b. Ev. II, §. 138, b. (Joh. §. 145, c. Anm. 14.)

Betr. §. 51,b. Plus. II, §. 98,a.

99, b. Anm. 3. Endzeit f. Tage.

Engel. Ev. §. 17, b. 19, d. Anm. 6. Betr. §. 50, a. Anm. 2. Plus. I, §. 64, a. III, §. 104, a. Hebr. §. 120, b. Jud. §. 127, d. Anm. 7. Apot. §. 133, b. Ev. II, §. 138, d. Joh. §. 153, d. Anm. 7.

Erbauung. Plus. II, §. 86, d. 92, b. III, §. 106, a. Ev. II, §. 139, c. Erbe (πληρονομία). Ev. §. 34, a. Petr. §. 50,c. Plus. II, §. 72, d. 77, d. 97, c.d. III, §. 101, c. IV, §. 108, a. Sebr. §. 126, a. Anm. 1. Apol. §. 132, d. Anm. 7. Eb. II, §. 139, c.

Erhöhung Chrifti (zur Rechten Gottes). Ev. §. 19, c. Act. §. 39, b. c. Petr. §. 50, a. Plus. III, §. 103, d. Sebr. §. 118, a. 120, d. Apol. §. 134, b. Joh.

§. 145, a. 148, d. Anm. 8.

Erfenntniß (resp. Erleuchtung). Plus. III, §. 102. IV, §. 107, a. Hebr. §. 124, d. Betr. II, §. 127, a. 138, a. Joh. §. 146, b. c. 147. 149, a.

Erlöfung. Ev. §. 22, c. Betr. §. 49, d. Blus. II, §. 80, c. III, §. 100, c. Anm. 8. IV, §. 108, b. hebr. §. 122, c. Furcht Gottes. Betr. §. 45, c. Blus II,

Petr. II, §. 127, c. (Anm. 6.) Apol. §. 134, a. Joh. §. 148, c.

Errettung (σωτηρία). Ev. §. 22. 33, c. 34, c. Act. §. 40, d. Petr. §. 44, b. 50, d. Jac. §. 53b. 57, d. Plus. I, §. 61. 64, c. II, §. 96, b. III, §. 101, c. IV, §. 108, a. Bebr. §. 126, c. Betr. II, §. 127, c. 129, c. Anm. 2. Apot. §. 135, c. Ev. II, §. 139, c. Joh. §. 148, a.

Erftgeburterecht. Bebr. §. 124, a. (f.

Rindschaft.)

Erstlinge. Jac. §. 54, b. Plus. I, §. 61, c. Apot. §. 130, c.

Erwählung. Ev. §. 30, d. Petr. §. 44, a. b. Jac. §. 54, a. b. Plus. I, §. 61, b. c. II, §. 88. III, §. 101, d. 103, a. IV, §. 109, a. Petr. II, §. 127, a. Anm. 3. 128, b. Apof. §. 135, c. (Anm. 7.) Ev. II, §. 139, c. Joh. (§. 152, d.) §. 154, b.

Erziehung. Plus. III, § 106, d.

Evangelium. Ev. S. 13, a. Petr. S. 46, a. Plus. I, §. 61, b. II, §. 89, a. III, §. 101, d. IV, §. 107 a. Ev. II, §. 139, b. Unm. 2.

Feindesliebe f. Liebe.

Fleisch. Ev. S. 27, a. Plus. II, S. 67, d. 68, a. b. 86, a. III, §. 100, a. Hebr. §. 115, c. Anm. 8. 124, a. Anm. 3. Betr. II, §. 128, d. Anm. 4. Ev. II, §. 139, c. Anm. 7. Joh. §. 145, c. Anm. 12.

Fleisch Christi. Petr. §. 48, c. Plus. II, §. 78, c. III, §. 103, c. IV, §. 110, c. Sebr. §. 119, a. Anm. 4. 123, d. Anm.

8. Joh. §. 145, c.

Freiheit (wahre u. falfche). Betr. §. 47, b. 49, d. Jac. §. 52 b. Plus. II, §. 87, a.b. Petr. II, §. 128, d. Apof. §. 135, a. Anm. 4. Ev. II, §. 136 c. Anm. 6. Joh. §. 147, b.

Fremdlingschaft (Pilgrimschaft). §. 51, a. Anm. 1. Hebr. §. 126. d. Betr. II, §. 129, d.

Freude. Plus. I, §. 62, b. II, §. 83, b.

30h. §. 144, d. 154, c.

Friede (εἰρήνη). Plus. II, §. 80, d. 83, b. III, §. 100, d. 105, c. 106, a. Hebr. 8. 124, c. Anm. 7. Petr. II, §. 127, a. Anm. 3. Apol. §. 135, c. Frömmigkeit (εὐσέβεια). Plus. IV,

§. 107, c. Petr. II, §. 128, c.

Fülle (πλήρωμα).

Fülle der Gottheit. Plus. III, §. 103, d. Fülle der Heiden. Plus. II, §. 91, d. Fülle der Zeit. Ev. §. 13, a. Plus. II, §. 75, a. III, §. 100, c.

Fürbitte (intercessio) Christi. Hebr.

§. 119, d. Joh. §. 148, b.

8. 83. a. (val. §. 98, b. Anm. 4.) III, §. 101, b.c. Apot. §. 135, a. Ev. II,

§. 139, b.

Gebet. Ev. §. 20 b. 30, b. Act. §. 41, b. Petr. §. 46, a. Jac. §. 55, d. Plus. I, §. 62, c. II, §. 86, d. III, §. 101, b. Anm. 5. 106, c. Apot. §. 130, c. 135, a. Ev. II, §. 139, c. Anm. 6. Joh. §. 154, d.

Gebet im Namen Jesu. Joh. §. 154, d. ebulb. Ev. §. 30, a. Petr. §. 46, d. Jac. §. 55, c. Plus. I, §. 62, b. II, §. 86, c. III, §. 101, b. Ann. 5. IV, §. 110, a. Hebr. §. 125, c. Petr. II, §. 128, c. Apot. §. 135, b.

Gehorfam. Betr. §. 44,a,c. 45,d. Blus. 11, §. 82, d. III, §. 100, d. Anm. 11. Sebr. §. 124, a. Anm. 3. 125, d. Ev.

И, §. 139, b.

Gehorfam Chrifti. Plus. II, §. 80,a. 81, a. (vgl. §. 82, d.) 87, a. Anm. 1.

Sebr. §. 119, b. d.

Geist Gottes. Ev. §. 21, c. Anm. 1. Act. §. 40, a. Petr. §. 44, b. Plus. I, §. 61, c. 62,d. II, §. 83,c.d. 84,a.b. 86,a.b. 87, c. 92, a. III, §. 100, d. 101, a.b. IV, §. 108, c. Hebr. §. 124, b. Jub. §. 128, b. Anm. 2. Apol. §. 135, d. Ev. II, §. 138, a. b. Anm. 6. 139, d. Joh. §. 155.

Geift Chrifti. Ev. §. 18, a. Anm. 2. Act. §. 38, b. Petr. §. 48. Plus. II,

I, §. 62, a. Anm. 1. II, §. 68, c. III, §. 100, a. Ev. II, §. 139, c. Anm. 7.

Geifter f. Engel, und: Dämonen. Gemeinde (ennangia). Ev. §. 31. Act. §. 41. Plus. I, §. 61, c. II, §. 92, a. b. III, §. 105, a. 106, a. IV, §. 109, b. Ev. II, §. 139, c. Anm. 5. (Joh. §. 156, a).

Gemeinschaft ber Gläubigen.

§. 156, a.

Gemeinschaft mit Christo (Gott), unio mystica. Petr. §. 46, c. Plus. I, §. 62, c. Anm. 5. II, §. 84, b.c. 86, c. (val. §. 81, c.) 92, a. III, §. 101, a.b. 104, d. 105, a. IV, §. 108, c. Anim. 8. Aport. §. 135, c. Joh. (§. 143, c.) §. 149, c. d. 150, a. b. 151, b. c. (vgl. Blus. II, §. 96, d. Ev. II, §. 139, c.)

Gerechtigkeit. Ev. §. 21, a. 24, a. Betr. §. 45, c. Jac. §. 53, b. Plus. II, §. 65. 82, a. 83, d. III, §. 100, a. 101, a. IV. §. 108, c. Sebr. §. 115, b. 124, c. 125, c. Betr. II, §. 128, c. Anm. 3. Apof. §. 135, a. Ev. II, §. 139, a. Anm. 1.

Joh. S. 147, b. 151, a.

Gerechtigfeit Gottes. Betr. §. 50,d. Jac. §. 56, c. Plus. II, §. 65 c. Joh.

§. 147, c. Anm. 8.

Gericht. Ev. §. 33, c. Act. §. 40, d. Petr. \$. 50, d. Jac. \$. 57, c. Pius. I, \$. 61, a. 64, b. II, \$. 98, b. c. III, \$. 101, c. IV, \$. 110, b. Hebr. \$. 126, b. Petr. II, §. 129, a. Apof. §. 130, b. 131, d. 132, b. Ev. II, §. 138, c. Joh. §. 153, c. -157, c-

Gefet (Gebote). Ev. S. 24. Act. S. 42, c.d. Betr. §. 45, c. Anm. 3. Jac. §. 52, a.b. Plus. I, §. 62, a. II, §. 64, b. 71, b.c. 72, a—c. 87. III, §. 101, b. 105, c.d. IV, §. 107, a. Anm. 3. Hebr. §. 115, b—d. 116, a.d. 124, c. Petr. II, §. 128, b. Apof. §. 135, a. Eb. §. 136, c. 137, b. Joh. §. 146, d. 151, a. 152, c.

Gefinnung. Ev. S. 26, c.d. Petr. S. 47, a. Jac. §. 55, b. Hebr. §. 124, c. Anm. 6.

Joh. §. 151, a. b. Gemissen. Betr. §. 44, b. 46, b. Plus. II. §. 69, a. 86, b. 93, c.d. IV., §. 107, c. Hebr. §. 115, b. Anm. 5. 123, a.

Glaube. Ev. §. 29, b.c. Act. §. 40, c. Betr. §. 44, a. Anm. 2. Jac. §. 52, c. Plus. I, §. 61, c. II, §. 82, c. d. 84, b. Unm. 8. 9. 86, d. 88, d. 92, c. III, §. 100, c. IV, §. 107, a. 108, b. Sebr. §. 125, a. Anm. 3. b. c. Anm. 7. Betr. II, §. 127 d. Apot. §. 135, b. Ev. II,

5. 10, d. debr. §. 119, c. 121, a. Anm. §. 139, b. Joh. §. 149, a. b. 151, a. 1. Apof. §. 134, c. Joh. §. 145, c. d. Gnade. Act. §. 40, d. Petr. §. 45, b. Jac. Geist des Menschen. Ev. §. 27, c. Plus. §. 54, c. Blus. I. 8, 61, 3, II. 8, 62, a. Ann. 1, III. 8, a. Ann. 1, III. 8, a. Ann. 1, III. 8, a. Ann. 1, III, §. 100, a. IV, §. 108, b. Hebr. §. 124, a. (Anm. 1.) Petr. II, §. 127, a. Anm. 2. Avot. §. 135, c. Ev. II, §. 139, c.

Joh. §. 152, c. Anm. 9. Enabengaben. Act. §. 41, d. Petr. §. 45, b. Plus. I, §. 62, d. II, §. 92, b. III, §. 106, a. Hebr. §. 124, b. Ev. II.

§. 139, c.d.

Inabenwirken Gottes (Chrifti). §. 29, d. 30, b. Act. §. 40, b. Petr. §. 46, a. Jac. §. 52. Plus. I, §. 61, b. 62, c. II, §. 86, d. 88, d. 89, a. III, §. 101, b.d. IV. §. 108, c. Hebr. §. 124, c. Petr. §. 128, a. b. Apof. §. 135, c. Ev. II. §. 139, c.

Gottesbienft. Plus. II, §. 73, c. Bebr. §. 1.3, d. Apol. §. 130, c. Anm. 4.

132, c. Anm. 4.

Gottheit Christi. Ev. §. 19, a. Anm. 2. d. Act. §. 39, e. Petr. §. 50, a. Jac. §. 52, c. Plus. I, §. 61, a. II, §. 76, b. III, §. 103, d. IV, §. 110, b. Sebr. §. 118, a—c. Petr. II, §. 127, c. Apok. §. 134, c. Ev. II, §. 138, a. Joh. §. 145, a.b.

Götzendienft. Plus. II, §. 69, c. 70, c. | Herr (xóptoc). Ev. §. 18, d. Act. §. 39, c. II, §. 100, b.

Gute Gottes. Ev. §. 20, b. Plus. II, §. 75, c. III, §. 100, c. Anm. 6. IV, §. 108, b. Anm. 4.

esthun. Petr. §. 45, c. Anm. 3. Plus. II, §. 65, b. Anm. 6. Joh. §. 152, Gutesthun. d. 157, c.

Sabes. Ev. S. 34, c. Anm. 6. Betr. S. 48, d. Plus. II, §. 99, b. Anm. 4. (vgl. §. 96, d. Anm. 4.

Sandauflegung. Act. §. 41, d. Blus. IV, §. 109, d. Anm. 10. Sebr. §. 124, b. Act. §. 41, d. Plus. Saus Gottes (familia). Plus. IV, §. 109, b. Unm. 2. Sebr. §. 117, b. 124, a.

Beerbe Gottes (Birtenamt). Betr. §. 45, a. 47, a. Anm. 2. Plus. III, §. 106, a. Anm. 4. Sebr. §. 124, a. Joh. §. 152, d. 156, a.

Seidenthum. Blus. II, §. 69. 70. III, §. 100, b. IV, §. 108, a. Apol. §. 130, c. 132, c, Anm. 5. Joh. §. 152, d.

Seibenberufung s. Berufung. Seibendriften (Berbältniß zur Gemeinde). Act. §. 43. Betr. §. 44, d. Plus. II, §. 87, b. 90, c. d. III, §. 105, b.c. Hebr. §. 117, b. Apof. §. 130, c. Anm. 5. 135, a. Anm. 4.

Beibenmiffion. Ev. S. 31,a. Act. §. 43, a. b. Pfus. II, §. 89, d. III, §. 101, d. IV, §. 108, a. Apot. §. 130, c. Unm. 5. Ev. II, §. 136, d. 137, a. c. Joh. S. 154, b. 156, d.

Heil (slonny) f. Friede.

Beiligfeit Gottes. Ev. S. 25, a. Betr. §. 45, d. Plus. II, §. 84, d. Petr. II, §. 128, a. Apot. §. 133, a. Anm. 1. Joh. S. 147, b.

Begriff bes Beiligen. Plus. II, §. 84, d. Anm. 12. IV, §. 109, a. Betr. II, §. 127, d. Anm. 7. Apot. §. 135, a.

Anm. 2. Ev. II, §. 138, d. Der Heilige nar' èkoyiv (Christus). Ev. §. 17, b. Anm. 2. 18, a. Anm. 1. Act. S. 38, b. Apot. S. 134, b. (vgl. §. 133, a.) Ev. II, §. 137, a. Anm. 2. 30h. §. 152, b. (vgl. §. 147, b.)

Beiligkeit der Chriften. Betr. §. 44, b. 45, c. Plus. I, §. 61, c. Anm. 5. II, \$. 84, a. 92, a. III, \$. 101, a. (vgl. \$. 106, a) IV, \$. 108, c. Anm. 9. Sebr. \$. 123, b. Apol. \$. 132, d. 135, a. Ev. II, §. 139, c. Anm. 5 (vgl. §. 136,

d. Anm. 7.) Joh. §. 154, b. Heiligung (άγιασμός). Petr. §. 44, b. Bins. I, \$. 61, c. 62, a. II, \$. 86, a. III, \$. 101, b. IV, \$. 108, c. Anm. 9. Hebr. §. 123, b. 124, c. Apof. §. 135, a. άγνίζειν. Betr. §. 46, b. Jac. §. 55, b.

30h. §. 151, c.

Betr. §. 50, a. Jac. §. 52, c. Anm. 4. Plus. I, §. 61, c. Anm. 2. II, §. 76, a-c. III, §. 100, c. 103, d. IV, §. 110, b. Hebr. S. 118, a. Petr. II, S. 127, c, Apol. S. 134, b. Ev. II, S. 138, a. Anm. 1. Joh. S. 145, a. Anm. 2.

Herrlichkeit (δόξα) Gottes und Christi. Ev. §. 19, d. Petr. §. 50, a. Jac. §. 52, c. Plus. I, §. 64, a. II, §. 76, d. (vgl. §. 77, d.) 98, a. III, §. 103, c.d. (vgl. c. Unm. 3.) IV, §. 110, b.c. Hebr. §. 118, c. Unm. 7. 124, a. Upoř. §. 132, d. 133, a. Joh. §. 145, a.

herrlichkeit der Gläubigen. §. 50, c. Anm. 5. Plus. I, §. 64. d. II, §. 97, b.c. III, §. 101, c. 104, d. IV,

§. 108, a. Hebr. §. 118, c. Anm. 7. Apof. §. 132, d. Herz. Ev. §. 27, d. Pius. II, §. 68, d. (Anm. 10. 11.) f. Gefinnung.

himmel. Plus. III, §. 103, d. Anm. 6. Sebr. §. 120, a. Anm. 1.

himmelreich. Ev. II, §. 138, c. Anm. 8. Im Uebrigen f. Reich Gottes.

Simmelfahrt Jefu. Ev. §. 19, c. Anm. 5. Act. §. 39, b. Anm. 2. Betr. §. 50, a. Blus. II, §. 78, a. Anm. 2. Hebr. §. 120, a. Ev. II, §. 138, b. Anm. 5. Joh. §. 144, b. Anm. 4. 154, c.

Hirtenamt f. Heerbe. Hölle. Ev. §. 34, d. Jac. §. 55, b. Anm. 2. Apof. §. 132, b. Ev. II, §. 138, c. Unm. 9.

Höllenfahrt Chrifti. Betr. §. 48,d. 50, d. Bgl. Plus. III, §. 103, c. Anm. 2. Hebr. §. 117, c. Anm. 5.

Hoffnung. Petr. §. 50, b. 51. Pius. I, §. 62, b. II, §. 96, a. III, §. 101, c. IV, §. 108, a. Hebr. §. 125, a. (Ann. 2.) Petr. II, §. 127, b. Joh. §. 157, d. -

Hurerei. Act. §. 43, c. Plus. II. §. 95, a. Jerufalem, himmlisches. Plus. II, §. 90, c. Sebr. §. 117, d. 126, d. Apot. §. 132,

c. d. (Ev. II, §. 136, d. Anm. 7.) Inspiration. Betr. §. 46, a. (vgl. §. 44, b.) Plus. I, §. 61, b. II, §. 89, a. b. III, §. 101, d. Sebr. §. 116, c. Unm. 4. Joh. §. 155, d. Anm. 7.

Intercessio s. Fürbitte.

II, §. 128, d. Anm. 6. Joh. §. 156, c. 157, b. Frriehre. Blus. IV, §. 107, b. d. Betr.

Judenthum. Ev. S. 15, b. 28, d. Act. §. 42. Petr. §. 44a-e. Plus. I, §. 63, a. b. II, §. 71. 91. III, §. 100, b. 105, b. IV, S. 108, a. Anm. I. Sebr. S. 117, a.b. Apot. §. 130, c.d. Ev. II, §. 136, d. 137,a.c. Joh. S. 152,d. Judendriften (Stellung zum Gefet).

Act. §. 42, c. 43, d. Plus. II, §. 87, b. III, §. 105, d.

Jüngerschaft. Ev. §. 29, a. Act. §. 41, b. Ev. II, §. 139, c. Anm. 5 Joh. §. 149, b.

ofis. Plus. III, §. 103, c. Hebr. §. 119, a. (Anm. 3.) Joh. §. 145, a. c. Renofis. Kindschaft Jöraels. Ev. §. 17, b. 20, c. Petr. §. 45, d. Plus. II, §. 71, a.

Rindschaft der Gläubigen. Ev. §. 20, c. 34, b. Betr. §. 45, d. Jac. §. 54, c. Plus. I, §. 61, b. II, §. 83. III, §. 100, d. IV, §. 108, a. Anm. 3. Hebr. §. 124, a. Petr. II, §. 127,a. Anm. 3. Apot. §. 132, c. Anm. 4. Ev. II, §. 139, c. Joh. S. 150, d. 157, d.

Kindschaft = Wesensähnlichkeit. §. 21, c. Anm. 1. Petr. §. 45, d. Anm. 5. Plus. II, §. 83, d. III, §. 100 d. Anm. 11. Sebr. §. 118, b. Joh.

§. 150, d.

Rirche f. Gemeinde.

Rleider. Apok. §. 135, a. Anm. 2.

Anecht Gottes (Chriftus). Act. §. 38, b. Anechte Gottes. Ev. §. 26, a. 32, a. Act. §. 40, b. Petr. §. 45, c. Plus. II, §. 89, b. Anm. 6. III, §. 101, d. Anm. 10. IV, §. 109, c. Anm. 6. Apot. §. 132, c. Anm. 4. 135, a.

Königthum Chrifti. Bebr. §. 120,c. f. übrigens unter: Herr, und: Reich.

Lamm (Baffahlamm). Act. §. 38, d. Betr. §. 49, a.d. (Anm. 6.) Plus. II, §. 80, c. Anm. 11. Apot. §. 134, a. (Anm. 2.) Joh. S. 148, b.

Leben. Ev. S. 34, b. Act. S. 40, d. Betr. §. 50, c. Jac. §. 57, d. Plus. I, §. 64, d. II, §. 65, d. 96, c.d. III, §. 101, c. 104, c. IV, §. 108, a. Hebr. §. 126, c. Petr. II, §. 128, a. Apof. §. 132, d. (Anm. 6.) 135, a. Anm. 3. c. Joh.

→§. 146. 148, c.d. 157, c.

Lebenbigfeit Gottes. Plus. II, §. 65, d. IV, §. 110, d. Apot. §. 133, a. Joh. §. 146, b. Unm. 4. Bum Begriff ber Lebendigfeit val. noch Betr. §. 46, a. 51, d. Hebr. §. 116, c.

Lehre. Pins. I, §. 62, c. III, §. 106, a. Anm. 4. IV, §. 107. Leib Chrifti. Pins II, §. 85, c. 92, a.

III. §. 105, a.

Leiden Chrifti f. Tod Chrifti.

Seiben ber Christen. Eb. S. 30, a. Betr.
S. 46, d. 47, d. 51, b. Jac. S. 55, c.
Blus. I, S. 62, b. II, S. 86, c. III,
S. 101, b. IV, S. 108, c. Hebr. S. 114, c.
Upot. S. 130, c. Joh. S. 156, c.

Letzte Tage f. Tage.

Libertinismus f. Freiheit.

Licht. Betr. §. 45, b. Plus. III, §. 102.a.

Anm. 1. d. Anm. 5. 104, d. IV, §. 110,

d. Joh. §. 147. Liebe Gottes. Plus. II, §. 75, c. 83, a. 88, a. III, §. 100, d. 101, d. Petr. II, §. 127, a. Anm. 3. Joh. §. 147, c.

Liebe zu Gott. Ev. S. 25, b. Anm. 1. Jac. S. 54, a. 55, a. Plus. II, S. 88, c. Joh. S. 143, c. 151, b.

Nächsten Liebe zum (Bruderliebe. Feindesliebe). Ev. §. 25. Act. §. 41, b. Betr. §. 47, a.d. Plus. I, §. 62, b. II, §. 93, b. IV, §. 108, d. Anm. 10. Hebr. §. 124, a. (Unm. 2.) Petr. II, §. 128, c. Apof. §. 135, a. Unm. 3. Joh. §. 151, a. 156, b.

Logos. Plus. II, §. 79, a. Anm. 3. III, §. 103. d. Anm. 9. Bebr. §. 118, c.d. (Apof. §. 134, d. Anm. 5.) Joh. §. 145, b.

Lohn. Ev. S. 32, a—c. Petr. S. 51, d. Plus. II, S. 98, d. Anm. 6. III, S. 101, c. IV, §. 108, d. Hebr. §. 126, a. Apof. §. 132, b. Joh. 151, d. Mann und Weib. Plus. II, §. 94, c.d.

Menichensohn. Ev. S. 16. Apot. S. 134, b.

Joh. S. 145, c.d. Messias. Ev. S. 13, c.d. 18, a. Act. S. 38. 39, a.b. Petr. S. 48, a. 50, a. Blus. I, §. 61, a. II, §. 77, a. III, \$. 105,b. \$\text{ febr. } \\$. 118,a.b. \$119,a. \\
120,c.d. \$\text{ Upot. } \\$. 134,b. \$\text{ GV. } \\
\$. 136,a.b. \$137,a. \$\text{ Unm. } 2. \$\text{ Joh. } \\
\$. 143,a. \$145,a. \$152,b. \$\text{ Upot. } \\
\$. 110,b. \$\text{ Sum. } 2. \$\text{ Joh. } \\
\$. 110,b. \$\text{ Upot. } \\
\$. 127,b. \$\text{ Upot. } \\
\$. 137,a. \$\text{ Upot. } \

Mittler. IV, §. 110, b. Anm. 3. Sebr. §. 119, a.

Mufterien. Plus. II, §. 75, a. 92, c. Anm. 9. III, §. 100, c. 102, b. c. IV, §. 107, c.

Nahen zu Gott. Petr. §. 45, c. Plus. III, §. 104, d. Hebr. §. 123, d. Ev. II. §. 136, a.

Mamen Jefu. Ev. §. 29, b. Act. §. 40, c. 41, a. (Anm. 1.) Petr. §. 48, a. Anm. 1. Jac. §. 52, c. Anm. 4. Plus. I. §. 61, a. (Anm. 1. 2.) II, §. 76, a. (Anm. 1. 2.) III, §. 100, c. Anm. 7. IV, §. 110, b. Anm. 3. Hebr. §. 118, a. Anm. 1. Petr. II, §. 127, c. Anm. 5. Apot. §. 134, a. Anm. 1. (§. 135, b.) Ev. II, §. 136, b. 138, a. Anm. 1. Joh. §. 145, a. Anm. 1. (§. 149, a. Anm. 2.)

Reufchöpfung f. Wiedergeburt.

voos. Plus. II, §. 68, c. 86, b. III, §. 100, a. IV, §. 108, a. Anm. 1. Apof. §. 135, d. Anm. 10.

Dbrigfeit. Ev. §. 19,b. Betr. §. 47,b. Blus. I, §. 63.d. II, §. 94, a. IV, §. 110, a. Anm. 2.

Offenbarung. Ev. S. 20, a. Plus. II, S. 71, b. 75, a. 89, b. III, §. 102, c. Sebr. §. 116, b. Apof. §. 130, a.

135, d. Joh. §. 143, d. 146, c.d. 147, b.c. 152.

Opfer Christi. Ev. §. 22, c. Plus. II, §. 80, c. III, §. 100, c. (Anm. 8.) Sebr. §. 121. Joh. §. 148, b.

Opfer der Chriften. Betr. §. 45, c. Blus. III, §. 105, d. Hebr. §. 123, d. Paraflet. Joh. §. 148, b. 155. (j. Geift

Gottes.) Parufie f. Wiederfunft. Paffahlamm f. Lamm.

Bilgrimschaft f. Fremblingschaft. Prädestination f. Erwählung.

Braerifteng Chrifti. Betr. §. 48, a.b. Plus. II, §. 79. III, §. 103, a.b. IV, §. 110, c. Hebr. §. 118, b—d. Apot. §. 134, d. Fob. §. 144, a.b.

Brafcieng f. Borberertennen.

Priefterthum Chrifti. Bebr. §. 119. 120. Apot. §. 134, a. Joh. §. 148, b.

Priesterthum ber Gläubigen. Betr. §. 45, c. Hebr. §. 123, d. Anm. 7. Apok. §. 130, c. Anm. 4. 132, a. c. Anm. 4. Bropheten. Plus. II, §. 92, b. III, §. 106,

a. IV, §. 108, c. 109, d. Anm. 10. Betr. II, §. 127, b. Anm. 4. d. Anm. 7. Apol. §. 135, d. Joh. §. 152, a, b.

Brüfungen f. Leiden.

Rechtfertigung. Jac. §. 53, c. Plus. II, §. 65, c. 82, a. b. III, §. 100, d. IV, §. 108, b.c. Anm. 7. (Hebr. §. 125, c. Anm. 6.) Apol. §. 132, b. Anm. 3. Сv. П, §. 139.а.

Ev. §. 13, a.b. 14, a. Reich Gottes. 15. 34, a. Act. §. 42, c. Anm. 3. Petr. S. 50, c. Fac. §. 57, d. Phus. I, §. 64, d.
II, §. 97, d. 99, c. III, §. 101, c. Hebr.
§. 126, d. Apot. §. 132, c. Ev. II,
§. 138, c. Foh. §. 146, a. (157, d.)
Reich Christi. Phus. II, §. 99, b. III,
§. 103, c. (vgl. §. 104, b. Ann. 6.)

iv, §. 110,b. Hebr. §. 120,c. Betr. II, §. 129,d. Apot. §. 132,a. Ev. II. §. 138,c. Joh. §. 146,a. Anm. 1. Reighthum. Ev. §. 26,a.b. Jac. §. 55,a.

Blus. IV, §. 107, c. Anm. 5. Ev. II,

§. 137,b.

Reinigung. Plus. III, §. 101, a. Hebr. §. 122, a. 123, a. Petr. II, §. 127, c. Apot. S. 134, a. Joh. S. 146, d. Anm. 7. 148, b. Anm. 3.

Sanfimuth. Ev. S. 25, c. Petr. S. 47, a. Jac. §. 56, d. Plus. II, §. 93, a. III,

§. 106, b.

Satan. Ev. S. 23, a. Petr. S. 46, d. Anm. 6. Jac. §. 55, b. (Anm. 2.) Plus. III, §. 104, b. IV, §. 109, b. Hebr. §. 122, d. Petr. II, §. 128, d. Apol. §. 133, c.d. Ev. II, §. 138, d. Joh. §. 153. 156, c. Schauen Gottes. Ev. §. 34, b. Plus. II, §. 99, b. Hebr. §. 126, d. Apof. §. 132, d. Joh. §. 144, a. 146, b.c. 157, d.

Schriftgebrauch. Blus. II, §. 74. 87, d. IV, §. 107, a. Anm. 3. Sebr. §. 116, c. Betr. II, §. 127, b. Anm. 4. Apof. §. 130, c. Anm. 3. Ev. II, §. 136, b. (Anm. 5.) Joh. §. 152,b. (Anm. 4.) Schwachheitsfünden f. Sünde wider

den heiligen Geift.

Seele. Ev. §. 27, b. Plus. I, §. 62, a. Anm. 1. II, §. 67.d. 68, b.c. Sebr. §. 126, c. Anm. 6. Petr. II, §. 128, d. Anm. 5.

Seele Christi. Plus. II. §. 78, c. Anm. 5.

Joh. §. 145, c. (Anm. 12.)

Seligkeit (owrypia) f. Errettung. Apof. §. 132, d.

Sieger. Apof. S. 134, a. Anm. 3. 135, b. Joh. §. 153, d.

Sinnesanderung (petávoca). Eb. §. 21. Act. §. 40, b. Plus. II, §. 86, d. Anm. 8. IV, §. 107, d. Anm. 7. Hebr. §. 124, c. Betr. II, §. 129, c. Apof. §. 135, a.

Sklavenstand. Petr. §. 47,c. Plus. II. §. 93, b. III, §. 106, d. IV, §. 109, c.

Anm. 8.

Sohn Davids. Ev. §. 19, a.b. Act. §. 39, a. Anm. 1. Plus. II, §. 78, a.b. Anm. 4. IV, §. 110, c. Apot. §. 134, a. Ev. II, §. 136, b.

Sohn Gottes. Ev. §. 17. Act. §. 39, b. Anm. 2. Petr. §. 50, a. Anm. 1. Plus. I, §. 61, a. II, §. 77. III, §. 103, a. Sebr. §. 118, a.b. Apof. §. 134, b. Ev. II, §. 136, a. 137, a. Ann. 2. Joh. §. 143. 145 a.

Stellvertretung. Ev. §. 22, c. Petr. §. 49, b. Blus. II, §. 80, b. III, §. 100, c. IV, §. 108, b. Hebr. §. 122, c. Joh. §. 148, c.

Stephanus' Rebe. Act. §. 42,d.

στοιχεία τοῦ κόσμου. βίμε. II, §. 70, b. 72, c. III, §. 102, c. 106, c. Bgi. Gebr. §. 124, d. Betr. II, §. 129, b.

Strafe. Ev. §. 32, d. 34, c.d. Jac. §. 57, d. Plus. I, Ş. 61, a. 64, b. II, Ş. 98, d. Anm. 6. Hebr. Ş. 126, b. Petr. II, Ş. 129, a. Joh. Ş. 151, d. Sühne. Plus. II, Ş. 80, c. Hebr. Ş. 122, b.

Joh. §. 148, b.

ibe. Ev. §. 21,a. Petr. §. 46,b. Jac. §. 56. Plus. II, §. 66,b.c. Sünde. Sebr. §. 115, b. Joh. §. 148, a. 151, a. Anm. 1, c.

Sünde mider ben heiligen Geift (Todfünde). Ev. §. 22, b. Act. §. 42, b. Betr. §. 44, c. 50, d. Bebr. §. 115, b. 125, d. Joh. §. 151, c. 154, d.

Sündetragen f. Tragen.

Sündenvergebung f. Bergebung.

Sündlosigkeit Chrifti. Ev. §. 21, d. Act. §. 38, b. Betr. §. 49, a. Plus. II, §. 78, b. III, §. 103, c. Hebr. §. 119, b. Joh. S. 143, c. 144, d. 147, b.

Tag des Herrn. Ev. §. 33, c. Act. §. 40, d. Plus. I, §. 64, b. II, §. 98, b. III, §. 101, c. Hebr. §. 126, b. Petr. II, §. 129, a. Apot. §. 131, d.

Lette Tage. Act. §. 40, a.d. Petr. §. 48, a. 51, b. Plus. IV, §. 110, a. Hebr. §. 117, c. Petr. II, §. 129, c. Joh.

- §. 157, c. (vgl. not. b.)

Taufe. Ev. S. 21, b. Act. S. 41, a. Betr. §. 44, b. Bius. I, §. 61, c. II, §. 84. III, §. 101, a. IV, §. 108, c. Hebr. §. 124, b. Ev. II, §. 139, d. Ann. 8. (Joh. §. 155, a. 156, a. Anm. 3.)

Taufe Jefu. Ev. §. 18, a. Act. §. 38, b.

Retr. §. 48,b. Ev. II, §. 138,a. Anm. 4. Joh. §. 145,d. 1pel. Ev. §. 24,d. Petr. §. 45,a. Blus. II, §. 71,c. 92,a. III, §. 106,a. Ev. II, §. 136, c. Joh. §. 152, c.

Teufel f. Satan.

Teufelskinder. Joh. &. 153,c. Tob. Ev. §. 34, c. Petr. §. 49, b. 50, d. Jac. §. 57, d. Plus. II, §. 66, d. 67, c. 96, d. 99, b. (vgl. §. 72, b. III, §. 104, c. Anm. 9.) Hebr. §. 122, d. 126, b. Apof.

§. 132, b. Joh. §. 148, a. Anm. 1. - 157, c.

Tob Jefu. Ev. §. 22, c. Act. §. 38, c.d.

Betr. §. 48. Blus. II, §. 80. (vgl. §. 87, a.) III, §. 100, c. 104, b. 105, c. IV, §. 108, b. Hebr. §. 122. Apot. §. 134, a. Joh. §. 148, b.c.

Tobfünde f. Gunde.

Tragen ber Sünde. Betr. §. 49, b. Bebr.

§. 122, c. Joh. §. 148, b. Thous. Plus. II, §. 73, c. III, §. 105, d. Hebr. §. 115, d. 116, c. Ann. 6.

Bater (von Gott). Ev. §. 17, b. Act. §. 39, b. Anm. 2. Betr. §. 50, a. Anm. 1. Plus. I, §. 61, a. II, §. 77, c. III, §. 103, a. IV, §. 110, d. Petr. II, §. 127, c. Anm. 5. Joh. §. 143. 145, a. Bater ber Gläubigen. Ev. §. 20, b.

Petr. §. 45, d. Jac. §. 54, c. Plus. I, §. 61, b. II, §. 83, a, III, §. 100, d. Anm. 11. IV, §. 108, a. Anm. 3. (Bebr. §. 124, a. Anm. 2. 3.) Jud. §. 127, a. Anm. 3. Joh. §. 147, c.

Berberben. Ev. §. 34, c. (Anm. 5.) Act. §. 40, d. Jac. §. 57, d. Plus. I, §. 64, b. II, §. 66, d, 99, b. III, §. 101, c. IV, §. 108, a. Bebr. §. 126, b. Betr. §. 129,

a.b. Apol. §. 132,b. Joh. §. 148,a. Bergebung ber Sünden. Eb. §. 22,a.b. Act. §. 40, a. Petr. §. 44 b. Jac. §. 54, d. Plus. II, §. 82, a. III, §. 100, d. Sebr. §. 122, b. Ev. II, §. 139, a. Joh. §. 148, b.

Bergeltung. Ev. §. 32. Petr. §. 51, d. Jac. §. 57. Plus. I, §. 64, b. II, §. 98, c.d. III, §. 101, c. IV, §. 108, d. Sebr. \$. 126, a. Petr. II, \$. 129, d. Apoř. \$. 132, b. Ev. II, \$. 138, c. Annt. 9. Joh. \$. 151, d. 157, d. heißung. Plus. II, \$. 72, d. III, \$. 100, b. 105, b. IV, \$. 108, a. Hebr. \$. 115a. 116, a. 126, a. Petr. II,

Berheißung.

§. 127,b. 30h. §. 152,b. Berklärung Jefu. Bett. II, §. 127,b. Ev. II, §. 136,a. 138,a.

Berföhnung. Plus. II, §. 80, d. III,

§. 100, c. 104, a.c.

Berftodung. Ev. §. 29, d. Plus. II, §. 88, b. 91, c. Hebr. §. 125, d. Anm. 10. Joh. §. 153, c.

Berfuchung Jefu. Ev. §. 23, c. Sebr. §. 119,a. Ev. II, §. 136, a. Anm. 1.

138, a. (Anm. 4.)

Bolf Gottes. Betr. S. 45, a. Jac. S. 54, b. Pius. II, §. 71,a. IV, §. 109,b. Anm. 2. Hebr. §. 124,a. Petr. II, §. 128,d. Anm. 6. Apol. §. 130,c. 132, c.

Bollendung (redeiwoic). Hebr. §. 115, c.

119, b. Anm. 6. 123, c.

Borbilblichfeit Jesu. Ev. §. 21, d. Petr. §. 46, c. Plus. I, §. 62, b. II, §. 78, b. (86, c. 87, c.) III, §. 101, b. IV, §. 110, c. Unm. 4. Sebr. §. 119, b. Ann. 5. Apol. §. 135, b. Joh. §. 147,

Borhererfennen Gottes. Betr. S. 44, a. Plus. II, §. 88, c. IV, §. 109, a. Anm. 1. b.

Wachsamkeit. Ev. S. 30, b. Betr. S. 46, b. Plus. I, §. 62, b. III, §. 106, c. Anm. 8.

Apol. §. 135, a. Anm. 3. Bahrheit. Petr. §. 46, b. Jac. §. 52, a. Plus. II, §. 62, b. III, §. 100, a. 102, d. IV, §. 107, a. Petr. II, §. 127, a. Anm. 1. 3oh. §. 147, b.

Weib f. Mann und Weib, und: Che. Weisheit. Jac. §. 52, b. (Anm. 2.) 56, d.

Bins. III, §. 102. Beissagung. Ev. §. 13. 15. 19, a.b. Act. §. 38. 39, a.b. Petr. §. 46, a. (Anm. 1.) 48, a. Plus. II, §. 73. III, §. 101, c. Sebr. §. 116, a. 118, b. Anm. 5. c. Petr. II, §. 127, b. Apof. §. 135, d. Joh. §. 155, c.

Weiffagung Jesu. Ev. §. 18, c. 19, c. d. 33. Ev. II, §. 136, a. Anm. 3. Joh.

§. 145, a. Anm. 4.

Welt (κόσμος). Petr. §. 46, b. Anm. 3. Jac. §. 55, a. Plus. II, §. 67, a. III. §. 100, a. IV, §. 110, c. Petr. II, §. 128, b. Anm. 1. Ev. II, §. 138, c. Anm. 7. Joh. S. 153, a. d. 156, c. d.

Weltalter. Plus. II, §. 67, a. III, §. 100, a. IV, §. 110, a. Hebr. §. 117, c. Ev. II, §. 138, c. Anm. 7.

Weltuntergang (Weltumwandlung), Ev. §. 33, c. Blus. II, §. 99, b. Hebr. §. 126, b. Petr. II, §. 129, b.d. Apof. §. 132, b.c. Ev. II, §. 138 c. Anm. 7. Joh. §. 157, d. Anm. 9.

Weltziel. Plus. II, §. 99, d. III, §. 103,

b. Hebr. §. 120, d.

Berke. Jac. §. 53. Plus. II, §. 66,b. 82,c. 98,b. III, §. 101,b. IV, §. 108, d. Anm. 10. Apol. §. 135,a. Biebergeburt (Neufchöpfung, Geburt

aus Gott). Betr. §. 46, a. Jac. §. 52, b. Blus. II, §. 84, d. III, §. 101, a. 104, c. IV, §. 108, c. (Anm. 7.) Betr. II, §. 128,

a. Joh. S. 150,c. Biederkunft Chrifti. Ev. S. 19,d. Act. §. 39, d. Betr. §. 50, c. Jac. §. 57, c. Bius. I, §. 63, d. 64, a. II, §. 98, a. III, §. 101, c. IV, §. 110, b. Hebr. §. 126, c. Betr. II, §. 129, c. Apot. §. 130, a. / 131, d. Ev. II, §. 138, c. / Joh. §. 157, a.

Borgeichen ber Wieberfunft. Ev. §. 33, b. Betr. §. 51, b. Plus. I, §. 63. II, §. 98, a. IV, §. 110, a. Betr. II, §. 129,

c. Apof. §. 130, b—d. Ev. II, §. 138, c. 30h. §. 157, b.

Beit der Wiederkunft. Ev. §. 33, a. Petr. §. 51, b. Plus. I, §. 63, d. II, §. 98, a. Hebr. S. 126, c. Anm. 4. Betr. II, §. 129, c. Apof. §. 130, a. 131. Ev. II,

\$. 138, c. 30h. \$. 157, b.

Bort Gottes (bef. als Gnadenmittel). Ev.
\$. 18, c. 21, c. Act. \$. 40, b.c. Petr.
\$. 46, a.c. Jac. \$. 52. Pius. I, \$. 61, b. 62, c.d. II, §. 89, a. III, §. 101, d. IV, §. 107, a. Hebr. §. 116, b. Petr. II, §. 128, b. Anm. 2. Apof. §. 135, d. Ev. II, §. 139, b. Anm. 2. Joh. §. 143, a. Anm. 1. 150, c.

Bunder. Ev. §. 13, c. 18, b. 20, d. Act. §. 38, b. 40, a. Pius. II, §. 89, c. (Anm. 10.) 92, c. Hebr. §. 124, b. Ev. II, §. 136, a.b. (Anm. 4.) 138, a. Joh. §. 143, b.c. 144, c. Anm. 8. 145, a.

Beugniß. Apok. §. 135, b. Anm. 5. d. Joh. §. 149, b. 155, d.

Born Gottes. Plus. II, §. 66, d. 70, d. III, §. 100, b. Joh. §. 157, c. Anm. 8. Burnen, menschliches. Jac. §. 56, c. Bungenreben. Plus. II, §. 92, c. (Ev. II, §. 139, d.)

Bungenfünden. Jac. §. 56, c.

### Stellenregister.

Es find hier nur diejenigen Stellen angeführt, zu welchen ausstührlichere exegetische Erläuterungen ober für deren Berständniß durch die Art ihrer Anführung Binke gegeben sind. Bei den synoptischen Ebangelien ift von den Parallelstellen immer nur die relatid ursprünglichste angesührt.

|         | Evangelium | Matthäi.                                |                                                                                                                  | Seite     |                             | Seite     |
|---------|------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------|-----------|
|         | · ·        | Geite                                   | 16, 17<br>16, 18                                                                                                 | 97        | 10, 40                      | 106       |
| 1,      | 20         | 578                                     | 16, 18                                                                                                           | 102. 13   | 10, 45                      | 75        |
| 4,      | 37         | 62                                      | 16, 19                                                                                                           | 102. 40   | 12, 14—17                   | 66        |
|         | 8-10       | 66                                      | 16, 19<br>18, 3 f.                                                                                               | 94        | 12, 24 ff.                  | 113 f.    |
| 5,      | 3          | 50. 94                                  | 18, 15—18                                                                                                        | 103       | 13, 20. 22                  | 101       |
| 5,      |            | 74                                      | 18, 19 f.                                                                                                        | 104       | 13, 32                      | 58        |
| 5,      | 5          | 112                                     | 18, 23—35                                                                                                        | . 74      | 14, 24                      | 75 f.     |
| 5,      | 9 10       | 70                                      | 19, 10—12                                                                                                        | 88        | 14, 38                      | 77. 99    |
| 5,      | 10         | 94                                      | 19, 28                                                                                                           | 113       | 14, 58                      | 83        |
| 5,      | 16 .       | 72                                      | 20, 1—16                                                                                                         | 106       |                             |           |
| 5,      | 17         | 82                                      | 20, 25—27                                                                                                        | 86        | Evangelium g                | Encă.     |
| 5,      | 17—47      | 80 ff.<br>87. 115                       | 21, 37                                                                                                           | 60        |                             |           |
| Ð,      | 29 f.      | 87. 115                                 | 22, 11—13                                                                                                        | 79 f.     | 1, 35                       | 579       |
| Ð,      | 37         | 77                                      | 22, 14                                                                                                           |           | 3, 23. 38                   | 579       |
| 0,<br>e | 40. 40     | 72. 84                                  | 22, 36—39                                                                                                        | 84 f.     | 4, 39                       | 582       |
|         | 1          | 88                                      | 23, 32-36                                                                                                        | 110       | 7, 47<br>10, 8<br>10, 22    | 74        |
|         | 12<br>13   | 74<br>77                                | 23, 34                                                                                                           | 101       | 10, 8                       | 573       |
|         | 21         | 88                                      | 23, 39                                                                                                           | 113       | 10, 22                      | 58        |
|         | 24         | 87                                      | 24 11 f.                                                                                                         | 570       | 10, 29—37                   | 85        |
|         | 12         | 85                                      | 24 20                                                                                                            | 100<br>56 | 11, 33—36                   | 69<br>585 |
|         | , 28       | 88<br>74<br>77<br>88<br>87<br>85<br>115 | 24 11 f.<br>24, 20<br>24, 30<br>24, 36                                                                           | 577       | 12, 5                       | 585       |
|         | , 38       | 99                                      |                                                                                                                  | 111       | 12, 10—12                   | 969<br>74 |
|         | , 41 f.    | 106                                     | 28, 19                                                                                                           | 111       | 12, 58 f.<br>13, 1—5        | 107       |
|         | , 3—6      | 48. 50                                  | 100, 10                                                                                                          | 102 f.    | 10, 1-0                     | 51        |
|         | , 5        | 46                                      |                                                                                                                  |           | 13, 18—21<br>13, 30         | 572       |
|         | , 10       | 63                                      | Evangelium                                                                                                       | Marci.    | 16, 1—9                     | 87        |
|         |            |                                         |                                                                                                                  | 567       | 16 8                        | 69        |
|         | , 19       | 97                                      | 1, 15                                                                                                            | AG 4      | 16, 8<br>16, 15<br>17, 7—10 | 582       |
| 11      | , 25       | 94                                      | 2, 21 f.                                                                                                         | 83        | 17 7-10                     | 105 f.    |
| 11      | , 27       | 58 f. 68                                | 2, 27 f.                                                                                                         | 55 f.     | 17, 20 f.                   | 50        |
| 11      | , 28       | 72. 94                                  | 4,11                                                                                                             | 98        | 18, 14                      | 582       |
| 12      | , 8        | 82                                      | 4, 26-29                                                                                                         | 51        | 22, 66. 70                  | 59        |
|         | , 26 f.    | 77 f.                                   | 8, 36 f.                                                                                                         | 88        | 24, 39. 42 f. 51            |           |
|         | , 28       | 48. 61                                  | 9, 2                                                                                                             | 578       | ~ 1 00. 10   O1             | 0.0       |
| 12      | , 29       | 78                                      | 9, 33—37                                                                                                         | 86        | 401 10 00                   |           |
| 12      | , 31 f.    | 74                                      | 2, 21 f.<br>2, 27 f.<br>4,11<br>4, 26—29<br>8, 36 f.<br>9, 2<br>9, 33—37<br>9, 38 ff.<br>10, 14 f.<br>10, 25, 27 | 97        | Evangelium Jo               | hannis.   |
| 13      | , 3—9      | 50                                      | 10, 14 f.                                                                                                        | 94        | 1, 1 ff.                    | 610 f.    |
|         | , 24-30    | 51                                      | 10, 18                                                                                                           | 73        | 1, 4                        | 619       |
|         | , 3133     | 109                                     | 10, 25, 27                                                                                                       | 98<br>99  |                             | 611. 47   |
| 13      | , 41       | 570                                     | 10, 38                                                                                                           | 99        | 1, 13                       |           |
|         |            |                                         |                                                                                                                  |           |                             |           |

| 1, 14 1, 15. 30 1, 17 1, 17 f. 1, 29 1, 32 f. 1, 52 3, 3. 7 3, 6 3, 11 ff. 3, 16. 18 3, 16. 18 3, 16. 18 3, 16. 18 3, 34 4, 10. 14 4, 23 f. 5, 27 5, 28 f. 5, 27 5, 28 f. 5, 37 40 5, 33 56 6, 64 66, 50 f. 57 f. 66, 53 56 6, 65 6, 66 6, 64 66, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6, 65 6 | ~          |            | ~                  |                    | Seite        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|--------------------|--------------------|--------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seite      | 44.00      | Seite              | 417 AO 94          | 014 8        |
| 1, 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 608. 12    | 14, 27.    | 665 7.             | 17, 22-31          | 543<br>514 l |
| 1, 15, 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 603 f.     | 14, 6      | 600                | 17 26 5            | 957          |
| 1, 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 646        | 14, 7-10   | 656                | 17 21              | 214          |
| 1, 17 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 620        | 14, 15 7.  | 660                | 21 21              | 349          |
| 1, 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 624        | 14, 17     | 600                | 21, 21             | 147          |
| 1, 52 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 014        | 14, 19 7.  | 001                | 21, 20             | 581          |
| 1, 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 600. 14    | 14, 20     | 606                | 21, 20             | . 001        |
| 5, 5. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 000.       | 15 4 6     | 632                |                    |              |
| 0, 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 613        | 15 9995    | 650                | Fak                | tobus.       |
| 2 11 #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 613        | 15, 26 f   | 661                | 1. 9               | 191          |
| 2 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 603 05     | 16 7       | 657                | 1. 12              | 191          |
| 3 16 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 599        | 16. 13 ff. | 658 f.             | 1. 13 ff.          | 196          |
| 2 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 604. 43    | 16 16-22   | 655                | 1, 17              | 192          |
| 3 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 614        | 16. 26 f.  | 656                | 1, 18              | 184. 86. 91  |
| 4. 10. 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 630        | 16. 27 f.  | 604                | 1, 19 f.           | 197 f.       |
| 4. 23 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 622        | 16, 33     | 651                | 1, 21              | 198          |
| 5, 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 645        | 17, 3      | 616                | 1, 21—25           | 188          |
| 5, 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 600        | 17. 5      | 603                | 1, 25              | 184. 88      |
| 5, 24, 26 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 667 f.     | 17, 9      | 663                | 1, 27              | 183. 92. 94  |
| 5, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 604 f.     | 17, 11     | 621                | 2, 4               | 195          |
| 5, 28 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 667        | 17, 11 f.  | 654                | 2, 5               | 190 %        |
| 5, 37-40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 643        | 17, 19     | 624                | 2, 8—11            | 100          |
| 5, 45 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 668        | 17, 21 f.  | 601                | 2, 12              | 109          |
| 6, 33—58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 604        | 17, 22     | 654                | 2, 13              | 197 f        |
| 6, 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 603        | 17, 24     | 603                | 2, 14   .          | 189          |
| 6, 50 f. 57 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 630        | 17, 25     | 615                | 2, 14-20<br>2 17 f | 187          |
| 6, 51-55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 620 1.     | 18, 36     | 624                | 2 22               | 187, 89      |
| 6, 53-56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 600. 65    | 19, 00     | 655                | 2, 19, 23          | 185          |
| 6, 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 601. 17    | 20, 17     | 657 f.             | 2. 20              | 188          |
| 6, 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 613 18     | 20, 28     | 607 f.             | 2. 21              | 188 f.       |
| 6 64 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 653        | 20, 31     | 607                | 2, 23              | 189          |
| 7 19 22 f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 645        | 21, 15-17  | 662                | 2, 26              | 187          |
| 7 38 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 661        | 21. 18-23  | 666                | 3, 1—10            | 197          |
| 7. 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 657. 59    | ,          |                    | 3, 6               | 195. 97      |
| 8. 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 613        | Inafte     | laefdidite.        | 3, 9               | 197          |
| 8, 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 631        | Scholin    | effect end control | 3, 17              | 109          |
| 8, 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 620        | 1, 6       | 142 1.             | 3, 18              | 197          |
| 8, 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 647        | 2, 4-11    | 989<br>199         | 4, 1               | 193          |
| 8, 37. 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 647        | 2, 17      | 100                | 4, 6               | 192          |
| 8, 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 649        | 2, 24—32   | 191                | 4 17               | 199          |
| 8, 56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 644        | 2, 50      | 145                | 5. 1—9             | 200          |
| 8, 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 610        | 2 16       | 134 f.             | 5. 14              | 193          |
| 9, 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 613<br>643 | 2 17       | 142                | 5, 20              | 192          |
| 10, 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 647 65     | 3 19 ff.   | 141                | - '                |              |
| 10, 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 602        | 3. 24 f.   | 142                | т                  | Metri.       |
| 10, 20 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 599, 614   | 3, 25 f.   | 141. 45            | _                  | denotes.     |
| 10, 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 601 f      | 4, 27      | 128                | 1, 1 f.            | 101 †.       |
| 11 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 666        | 5, 31 f.   | 131 f.             | 1, 2               | 175          |
| 11, 24 ff.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 667        | 5, 32      | 134                | 1, 2               | 180          |
| 11, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 617        | 6, 2. 4    | 139                | 1, 6 ff.           | 156          |
| 11, 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 645        | 6, 15      | 581                | 1, 10—13           | 167          |
| 12, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 668        | 7, 2-00    | 140                | 1 51 55            | 157          |
| 12, 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 665        | 10, 43     | 135<br>258         |                    | 173          |
| 12, 37 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 650        | 14, 17     | 146 F              | 1, 14—17           | 157 f.       |
| 12, 49 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 618        | 15, 7—26   | 140 [              | 1, 17              | 157          |
| 14, 1 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 627        | 15, 23     | 7.1                | 1 -1               |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |            |                    |                    |              |

| C -11                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . 1                                                                                                                                                                                     |             | ~ .:.          | . 1                                                                                                                                                           | ~                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 66       1, 18     153. 60. 7       1, 19     17       1, 20 f.     16       1, 21     151. 7       1, 22     152. 6       1, 23     15       1, 23 f.     15       1, 24 f.     15       2, 2 f.     16       2, 4 ff.     15       2, 5 —9     15       2, 6 f.     18       2, 7 f.     15 | 2 1 5 7                                                                                                                                                                                 |             | Seite<br>619 f | - 14 f                                                                                                                                                        | Seite<br>520        |
| 1, 19                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1. 7-9                                                                                                                                                                                  |             | 624            | v. 14 f.<br>v. 19<br>v. 20<br>v. 23. 25                                                                                                                       | 535                 |
| 1, 20 f. 16                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3 1, 9                                                                                                                                                                                  |             | 621            | v. 20                                                                                                                                                         | 532. 34             |
| 1, 21 151. 73<br>1, 22 152. 6                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5 2, 1 f.                                                                                                                                                                               |             | 624            | v. 23. 25                                                                                                                                                     | 537                 |
| 1, 22<br>1, 22—25<br>152. 6                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3 2, 5                                                                                                                                                                                  |             | 639            |                                                                                                                                                               |                     |
| 1. 23                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2. 15 ff.                                                                                                                                                                               |             | 648            | Römer.                                                                                                                                                        |                     |
| 1, 23 155<br>1, 24 f. 155<br>2, 2 f. 166                                                                                                                                                                                                                                                      | 2, 16                                                                                                                                                                                   |             | 613            | 1, 3 f. 29<br>1, 5<br>1, 17                                                                                                                                   | 39 f. <b>94</b> ff. |
| 2, 2 f. 160                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2, 18                                                                                                                                                                                   |             | 666 f.         | 1, 5                                                                                                                                                          | 284                 |
| 2, 4 η. 151<br>9 5 155 cs                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2, 20                                                                                                                                                                                   |             | 621            | 1, 17                                                                                                                                                         |                     |
| 2, 5—9 155. of                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2, 27                                                                                                                                                                                   |             | 659 f.         | 1, 18<br>1, 19 ff.                                                                                                                                            | 241. 57<br>257      |
| 2, 6 f. 181                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 2 f.                                                                                                                                                                                 |             | 669            | 1, 20 f.                                                                                                                                                      | OK A                |
| 2, 7 f. 155                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3, 4                                                                                                                                                                                    |             | 638            | 1, 21 ff.                                                                                                                                                     | 258                 |
| 2, 9 t. 155. 57<br>2, 11 f. 165                                                                                                                                                                                                                                                               | 3, 5 f.                                                                                                                                                                                 |             | 624            | 1, 21-28                                                                                                                                                      | 263                 |
| 2. 13 ff. 164                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3. 9                                                                                                                                                                                    |             | 649<br>635     | 1, 20 ;<br>1, 21 ff.<br>1, 21—28<br>1, 25<br>1, 27<br>1, 28 257<br>1, 32                                                                                      | 263                 |
| 2, 15                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3, 19 f.                                                                                                                                                                                |             | 640            | 1, 28 257                                                                                                                                                     | . 59 f. 63          |
| 2, 19 f. 156. 64                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3, 21 f.                                                                                                                                                                                |             | 656            | 1, 32                                                                                                                                                         | 241                 |
| 2, 24 171 †<br>2, 25 155                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4, 1-3                                                                                                                                                                                  |             | 666            | 2, 1. 5                                                                                                                                                       | 241                 |
| 3, 1—6                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4. 8-19                                                                                                                                                                                 |             | 634<br>639     | 2, 4 H.<br>2, 14 f                                                                                                                                            | 257                 |
| 3, 16                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4, 10                                                                                                                                                                                   |             | 624            | 2, 18                                                                                                                                                         | 265                 |
| 3, 17 f. 169                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4, 15                                                                                                                                                                                   |             | 634            | 2, 27 ff.                                                                                                                                                     | 267                 |
| 1, 24 f. 153 2, 2 f. 160 2, 4 ff. 155 2, 5 155. 6i 2, 5 -9 155 2, 6 f. 181 2, 7 f. 155 2, 9 f. 155. 57 2, 11 f. 165 2, 13 ff. 164 2, 19 f. 156. 64 2, 19 f. 156. 64 2, 24 171 f 2, 25 155 3, 16 164 3, 16 161 3, 17 f. 169 3, 18 157. 67 f. 70 3, 19 168 3, 20 f. 152                         | 4, 16 17.                                                                                                                                                                               |             | 641            | 2, 28 f.                                                                                                                                                      | 266                 |
| 3, 20 f. 152                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5, 2                                                                                                                                                                                    |             | 639            | 3, 3 ff.                                                                                                                                                      | 200<br>272          |
| 3, 21 f. 177                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5, 6                                                                                                                                                                                    |             | 612            | 3, 4 f.                                                                                                                                                       | 234 f.              |
| 4, 1 f. 162                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5, 6 f.                                                                                                                                                                                 |             | 659            | 3, 9                                                                                                                                                          | 264                 |
| 4, 3 160<br>4, 6 176 f.                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2, 27<br>3, 2 f.<br>3, 2 f.<br>3, 8<br>3, 9<br>3, 19 f.<br>3, 8<br>3, 19 f.<br>4, 1—3<br>4, 10<br>4, 16 ff.<br>5, 2<br>5, 6 f.<br>5, 7 ff.<br>5, 16 f.<br>5, 17 f.<br>5, 18 f.<br>5, 20 |             | 629            | 1, 26 257<br>1, 32 2, 1. 5<br>2, 1. 5<br>2, 14 f.<br>2, 18 2, 27 ff.<br>2, 28 f.<br>3, 2 5<br>3, 3 ff.<br>3, 4 f.<br>3, 9 3<br>3, 20 3, 21 3, 24 ff.<br>3, 27 | 270                 |
| 4, 8                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5, 16 f.                                                                                                                                                                                |             | 640            | 3. 24 ff.                                                                                                                                                     | 308 #               |
| 4, 11 161. 75                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5, 17                                                                                                                                                                                   |             | 638            | 3, 27                                                                                                                                                         | 320                 |
| 4, 12 f. 161<br>4, 15 165                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5, 18 f.                                                                                                                                                                                |             | 652            | 3, 28                                                                                                                                                         | 237                 |
| 4, 17 f. 179                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5, 20                                                                                                                                                                                   | О           | 09. 17         | 3, 29 †.<br>  3   31                                                                                                                                          | 364<br>319          |
| 5, 2 f. 163                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                         | Sohannis.   |                | 4. 2                                                                                                                                                          | 237                 |
| 3, 19 3, 20 f. 3, 20 f. 152 3, 21 f. 177 4, 1 f. 162 4, 3 160 4, 6 176 f. 4, 8 163 4, 11 161. 75 4, 12 f. 165 4, 17 f. 179 5, 2 f. 163 5, 9 161 5, 14                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                         | and million | 000            | 3, 27<br>3, 28<br>3, 29 f.<br>3, 31<br>4, 2<br>4, 4 f.                                                                                                        | 320                 |
| 5, 14 161                                                                                                                                                                                                                                                                                     | v. 1<br>v. 7                                                                                                                                                                            |             | 662            | 4, 9 f. 11 f.                                                                                                                                                 | 366                 |
| 11 Petri.                                                                                                                                                                                                                                                                                     | v. 8                                                                                                                                                                                    |             | 642            | 4, 13                                                                                                                                                         | 271<br>272          |
| 1, 1 531                                                                                                                                                                                                                                                                                      | v. 10 f.                                                                                                                                                                                |             | 664            | 4, 4 †.<br>4, 9 f. 11 f.<br>4, 13<br>4, 14 ff.<br>4, 16 f.                                                                                                    | 367                 |
| 1, 3 f. 530. 33<br>1, 5 ff. 533                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                         | 0.1         |                | 4, 18—20. 24 f.                                                                                                                                               | 321                 |
| <b>1</b> , 8 f. 531                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                         | Sohannis.   |                | 4, 25<br>5, 10                                                                                                                                                | 316                 |
| 1. 9 ff 599                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                         |             | 662<br>662     | 5, 10 f.                                                                                                                                                      | 315<br>310 f.       |
| 1, 19 ff. 530 f.<br>2, 1 531<br>2, 1 ff. 535 f.<br>2, 20 f. 533 f.                                                                                                                                                                                                                            | v. 6. 9 f.<br>v. 11                                                                                                                                                                     |             | 662<br>635     | 5, 12                                                                                                                                                         | 243 ff.             |
| 2, 1 531<br>2, 1 ff. 535 f.<br>2, 20 f. 533 f.                                                                                                                                                                                                                                                | TT Mode                                                                                                                                                                                 |             | 000            | 5, 14                                                                                                                                                         | 297                 |
| 2, 20 f. 533 f.                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                         | Budas.      |                | 5, 16. 18<br>5, 18                                                                                                                                            | 312                 |
| 3, 3 f. 8 ff. 12. 15 538                                                                                                                                                                                                                                                                      | v. 1 f.                                                                                                                                                                                 |             | 530            | 5, 18 f.                                                                                                                                                      | 236<br>354          |
| 0, 0 ft. 527                                                                                                                                                                                                                                                                                  | v. 3 f.                                                                                                                                                                                 |             | 531 f.         | 5, 19                                                                                                                                                         | . 244               |
| 3, 10 537<br>3, 14 ff. 534                                                                                                                                                                                                                                                                    | v. 3. 5<br>v. 4                                                                                                                                                                         |             | 537            | 5, 20                                                                                                                                                         | 269                 |
| 3, 18 530                                                                                                                                                                                                                                                                                     | v. 5                                                                                                                                                                                    |             | 535<br>529     | 6, 4<br>6, 5                                                                                                                                                  | 333<br>314          |
| I Johannis.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | v. 8—10                                                                                                                                                                                 |             | 535            | 66                                                                                                                                                            | 255                 |
| 1, 1 610. 12                                                                                                                                                                                                                                                                                  | v. 9                                                                                                                                                                                    |             | 530            | 6, 7<br>6, 8                                                                                                                                                  | 335                 |
| 1, 1 f. 616 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                | v. 10<br>v. 13                                                                                                                                                                          |             | 537<br>536     | 6, 8                                                                                                                                                          | 322                 |
| - 20                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2.5                                                                                                                                                                                     |             | 000            | 6, 10                                                                                                                                                         | . 313               |

| Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                             | l'                                                                                                                                                                                                                                      | Seite                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                           | Seite                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7, 1—6 348                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2, 13                                                                                                                                                                                                                                   | 360                                                                                                                                                                          | 2. 14 f.                                                                                                                                                  | 420                                                                                                                                                                     |
| 7. 5. 7 ff. 11 f. 268                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2. 16                                                                                                                                                                                                                                   | 253                                                                                                                                                                          | 3. 6                                                                                                                                                      | 269                                                                                                                                                                     |
| 7. 9 f. 270                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3. 3 f.                                                                                                                                                                                                                                 | 250                                                                                                                                                                          | 3. 13                                                                                                                                                     | 271                                                                                                                                                                     |
| 7. 13 270                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5 4 f                                                                                                                                                                                                                                   | 363                                                                                                                                                                          | 3 13 ff                                                                                                                                                   | 370                                                                                                                                                                     |
| 7 14 268                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5 5                                                                                                                                                                                                                                     | 202 25                                                                                                                                                                       | 3 16 5                                                                                                                                                    | 347                                                                                                                                                                     |
| 7 14-25 240                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6 11                                                                                                                                                                                                                                    | 900, 99<br>996                                                                                                                                                               | 2 12                                                                                                                                                      | 289                                                                                                                                                                     |
| Q 1 225                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6 19 8                                                                                                                                                                                                                                  | 990                                                                                                                                                                          | J, 10                                                                                                                                                     | - 988                                                                                                                                                                   |
| 0, T 990                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 6 90 H                                                                                                                                                                                                                                  | 900                                                                                                                                                                          | 4 6                                                                                                                                                       | 190                                                                                                                                                                     |
| 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                           | 0, 20                                                                                                                                                                                                                                   | 000 mee                                                                                                                                                                      | 4, 0                                                                                                                                                      | 3/1                                                                                                                                                                     |
| 6, 5 200. 90. 99. 512 J.                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7 15 6                                                                                                                                                                                                                                  | 333. 87                                                                                                                                                                      | 4, 10 7.                                                                                                                                                  | 9 <del>11</del>                                                                                                                                                         |
| 0, 7                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7, 10 1.                                                                                                                                                                                                                                | 388                                                                                                                                                                          | 4, 13                                                                                                                                                     | 951                                                                                                                                                                     |
| 8, 10 392                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7, 18 1.                                                                                                                                                                                                                                | 348 f.                                                                                                                                                                       | 4, 16                                                                                                                                                     | 200                                                                                                                                                                     |
| 8, 11 395                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7, 19                                                                                                                                                                                                                                   | 232                                                                                                                                                                          | 5, 1 #. 8                                                                                                                                                 | 595                                                                                                                                                                     |
| 8, 14—16 327                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7, 21 f.                                                                                                                                                                                                                                | 383                                                                                                                                                                          | 5, 4                                                                                                                                                      | 403                                                                                                                                                                     |
| 8, 14 f. 343                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7, 23                                                                                                                                                                                                                                   | 308                                                                                                                                                                          | 5, 7                                                                                                                                                      | 322                                                                                                                                                                     |
| 8, 15 324                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7, 36 f.                                                                                                                                                                                                                                | 389                                                                                                                                                                          | 5, 8                                                                                                                                                      | 393                                                                                                                                                                     |
| 8, 20 ff. 404                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7, 39                                                                                                                                                                                                                                   | 387                                                                                                                                                                          | 5, 14 f.                                                                                                                                                  | 306                                                                                                                                                                     |
| 8, 23 324                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8, 3                                                                                                                                                                                                                                    | 356                                                                                                                                                                          | 5, 15                                                                                                                                                     | 313                                                                                                                                                                     |
| 8, 26 343                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8, 6 287                                                                                                                                                                                                                                | 7. 300 f.                                                                                                                                                                    | 5, 16                                                                                                                                                     | 295                                                                                                                                                                     |
| 8, 28 ff. 355 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9, 16 f.                                                                                                                                                                                                                                | 402                                                                                                                                                                          | 5, 19                                                                                                                                                     | 310 f.                                                                                                                                                                  |
| 8, 34 311, 15                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9, 20 f.                                                                                                                                                                                                                                | 349                                                                                                                                                                          | 5, 21                                                                                                                                                     | 305. 17                                                                                                                                                                 |
| 8, 38 429                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9, 24 f.                                                                                                                                                                                                                                | 402                                                                                                                                                                          | 7, 1                                                                                                                                                      | 248                                                                                                                                                                     |
| 9. 4 266                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10. 2                                                                                                                                                                                                                                   | 328                                                                                                                                                                          | 8. 9                                                                                                                                                      | 300                                                                                                                                                                     |
| 9, 5                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10. 3                                                                                                                                                                                                                                   | 337                                                                                                                                                                          | 9. 6. 8-11                                                                                                                                                | 402                                                                                                                                                                     |
| 9 6—12 368 f.                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10. 4                                                                                                                                                                                                                                   | 301                                                                                                                                                                          | 13. 5                                                                                                                                                     | 332                                                                                                                                                                     |
| 9 13 17 354                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10. 9                                                                                                                                                                                                                                   | 301                                                                                                                                                                          | 13. 13                                                                                                                                                    | 283, 330                                                                                                                                                                |
| 9 18 355                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10 10                                                                                                                                                                                                                                   | 430                                                                                                                                                                          | 10, 00                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                         |
| 9 92 f 254 f                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10 11                                                                                                                                                                                                                                   | 281                                                                                                                                                                          | 44                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                         |
| 9 23 355                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10. 16 f.                                                                                                                                                                                                                               | 338 f                                                                                                                                                                        | <b>O</b> Sa                                                                                                                                               | later.                                                                                                                                                                  |
| 0 50 tt 550 t                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10 18                                                                                                                                                                                                                                   | 266                                                                                                                                                                          | 1. 4                                                                                                                                                      | 308                                                                                                                                                                     |
| a, av 11. ava 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 10, 10                                                                                                                                                                                                                                  | 200                                                                                                                                                                          | A1 A                                                                                                                                                      | 0.10                                                                                                                                                                    |
| 0 21 217                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10 20 f                                                                                                                                                                                                                                 | 262                                                                                                                                                                          | 1 6                                                                                                                                                       | 357                                                                                                                                                                     |
| 9, 31 317                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10, 20 f.                                                                                                                                                                                                                               | 262                                                                                                                                                                          | 1, 6                                                                                                                                                      | 357<br>148                                                                                                                                                              |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370                                                                                                                                                                                                                                                                  | 10, 20 f.<br>11, 3                                                                                                                                                                                                                      | 262<br>375                                                                                                                                                                   | 1, 6<br>2, 12—14                                                                                                                                          | 148<br>320                                                                                                                                                              |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357                                                                                                                                                                                                                                                    | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5                                                                                                                                                                                                             | 262<br>375<br>384 f.                                                                                                                                                         | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16                                                                                                                                 | 148<br>320<br>332                                                                                                                                                       |
| 9, 31<br>10, 3—13. 16—20<br>370<br>10, 17<br>357<br>11, 1 f. 371                                                                                                                                                                                                                                  | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7                                                                                                                                                                                                    | 262<br>375<br>384 f.<br>384                                                                                                                                                  | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20                                                                                                                        | 357<br>148<br>320<br>332<br>321                                                                                                                                         |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372                                                                                                                                                                                                                       | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 7                                                                                                                                                                                           | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>384                                                                                                                                           | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b                                                                                                             | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237                                                                                                                                  |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372<br>11, 7—12 370 f.                                                                                                                                                                                                    | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.                                                                                                                                                                         | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.                                                                                                                                        | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21                                                                                                    | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322, 57                                                                                                                       |
| 9, 31<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372<br>11, 7—12 370 f.<br>11, 16 264                                                                                                                                                                                          | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.                                                                                                                                                            | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338                                                                                                                                 | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5                                                                                         | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>2237<br>322. 57                                                                                                                      |
| 9, 31<br>10, 3—13, 16—20<br>370<br>10, 17<br>357<br>11, 1 f.<br>371<br>11, 2<br>372<br>11, 7—12<br>370 f.<br>11, 16<br>264<br>11, 20—29<br>371 f.                                                                                                                                                 | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29                                                                                                                                              | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.                                                                                                                       | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5<br>3, 5—9                                                                               | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367                                                                                                                |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372<br>11, 7—12 370 f.<br>11, 16 264<br>11, 20—29 371 f.<br>11, 28 310                                                                                                                                                    | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29<br>13, 2                                                                                                                                     | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321                                                                                                                | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2, 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14                                                                   | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.                                                                                                      |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 370 f.<br>11, 16 264<br>11, 20—29 371 f.<br>11, 28 310<br>11, 30 ff. 373                                                                                                                                                  | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29<br>13, 2<br>13, 7                                                                                                                            | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321                                                                                                                | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14<br>3, 11                                                          | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239                                                                                               |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372<br>11, 7—12 370 f.<br>11, 16 264<br>11, 20—29 371 f.<br>11, 28 310<br>11, 30 ff. 373<br>11, 31. 33—36 372                                                                                                             | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29<br>13, 2<br>13, 7<br>13, 13                                                                                                                  | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379                                                                                                         | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20<br>2, 20<br>3, 2. 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14<br>3, 11<br>3, 13                                                   | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322, 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.                                                                                     |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 372 11, 7—12 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354                                                                                                                                    | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29<br>13, 2<br>13, 7<br>13, 13<br>14, 6                                                                                                         | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376                                                                                                  | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14<br>3, 11<br>3, 13<br>3, 17 f.                            | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322, 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272                                                                              |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6                                                                                                                                        | 10, 20 f.<br>11, 3<br>11, 5<br>11, 7<br>11, 10 ff.<br>11, 23 f.<br>11, 24 f.<br>11, 27, 29<br>13, 2<br>13, 7<br>13, 13<br>14, 6<br>15, 11                                                                                               | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>337 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315                                                                                           | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14<br>3, 11<br>3, 17 f.<br>3, 19 f.                                  | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269                                                                       |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 372<br>11, 7—12 370 f.<br>11, 16 264<br>11, 20—29 371 f.<br>11, 28 310<br>11, 30 ff. 373<br>11, 31. 33—36 372<br>11, 32 354<br>12, 3. 6 321<br>14, 1 380                                                                  | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f.                                                                                                                         | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395                                                                                    | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 17 f. 3, 19 f. 3, 21                                                             | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236                                                                |
| 9, 31 317 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 320                                                                                                   | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff.                                                                                                              | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404                                                                             | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 13 3, 17 5, 19 5, 21 3, 22 5, 22 5, 22                                           | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.                                                      |
| 9, 31 317<br>10, 3—13. 16—20 370<br>10, 17 357<br>11, 1 f. 371<br>11, 2 370 f.<br>11, 7—12 370 f.<br>11, 16 264<br>11, 20—29 371 f.<br>11, 28 310<br>11, 30 ff. 373<br>11, 31. 33—36 372<br>11, 32 354<br>12, 3. 6 321<br>14, 1 380<br>14, 1 f. 22 f. 321<br>14, 1—23 380 f.                      | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 23 f.                                                                                                              | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>337 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399                                                                      | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 b 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 13 3, 17 f 3, 21 3, 22 f 3, 26—29                                              | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.<br>327                                               |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 372 11, 7—12 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 f. 380 f. 14, 1 f. 22 f. 380 f. 14, 9 313                                                                   | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 f.                                                                                          | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430                                                        | 1, 6<br>2, 12—14<br>2, 16<br>2, 20<br>2, 20 b<br>2, 21<br>3, 2. 5<br>3, 5—9<br>3, 10—14<br>3, 11<br>3, 17 f<br>3, 17 f<br>3, 22 f<br>3, 26—29<br>3, 28 f  | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>366 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.<br>327<br>367                                               |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 380 f. 14, 9 313 15, 8                                                                                    | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 f.                                                                                | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287                                                        | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 13 3, 17 f. 3, 19 f. 3, 22 f. 3, 26—29 3, 28 f. 4, 1 ff.                               | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>366 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.<br>327<br>366<br>271                                        |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 321 14, 9 313 15, 8 278 15. 10                                                                            | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 -28                                                                                         | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405                                                 | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 17 f 3, 19 f 3, 22 f 3, 22 f 3, 28 f 4, 1 ff 4, 3                                | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>366<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.<br>327<br>366<br>271<br>261                                    |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 321 14, 1—23 380 f. 14, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16. 26                                                 | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 23 f. 15, 24 f. 15, 24 — 28 15, 40 f.                                                                    | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288                                          | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 13 3, 17 f. 3, 19 f. 3, 22 f. 3, 26—29 3, 26—29 3, 28 f. 4, 1 ff. 4, 3 4, 4      | 357 148 320 332 321 237 322. 57 367 306 f. 239 306 f. 272 269 236 269 f. 327 366 271 261 294. 99                                                                        |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 321 14, 1—23 380 f. 314, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16, 26                                                | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 23 f. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 42 f.                                                  | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288                                          | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 13 3, 17 5, 19 5, 21 3, 22 5, 22 5, 28 5, 4, 1 11 4, 4 4, 4 5                    | 357 148 320 332 321 237 322. 57 367 306 f. 239 306 f. 272 269 236 269 f. 327 366 271 261 294. 99 347                                                                    |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 372 11, 7—12 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 380 f. 14, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16, 26  I forinther.                                   | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 23 f. 15, 24 f. 15, 24 -28 15, 24 -28 15, 40 f. 15, 44 ff.                                               | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>337 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288                                          | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 13 3, 17 f 3, 21 f 3, 22 f 3, 26—29 3, 28 f 4, 1 ff 4, 8 4, 4 4, 6               | 357<br>148<br>320<br>332<br>321<br>237<br>322. 57<br>367<br>306 f.<br>239<br>306 f.<br>272<br>269<br>236<br>269 f.<br>327<br>366<br>271<br>261<br>294. 99<br>347<br>326 |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 372 11, 7—12 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 f. 380 f. 14, 1 f. 22 f. 380 f. 14, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16, 26  1 for in ther. 1. 2                  | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 -28 15, 40 f. 15, 42 ff. 15, 45 15, 45 15, 45 15, 44 15, 45                       | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288<br>396 f.                         | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 13 3, 17 f 3, 21 3, 22 f 3, 26—29 3, 28 f 4, 1 ff 4, 3 4, 4 4, 4 4, 4 7, 9             | 357 148 320 332 321 237 322. 57 366 239 306 f. 272 269 236 269 f. 327 366 271 261 294. 99 347 326 261. 71. 356                                                          |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 380 f. 14, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16, 26  I formither.  1, 2 353 1. 8 f. 353                          | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 42 ff. 15, 44 f. 15, 45 15, 47 | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288<br>396 f.<br>297 f.                      | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 13 3, 17 f 3, 21 3, 22 f 3, 26—29 3, 28 f 4, 1 ff 4, 8 4, 4 4, 4 4, 9 4, 24            | 357 148 320 332 321 237 322. 57 366 272 269 236 269 266 271 261 294. 99 347 326 261. 71. 356 276                                                                        |
| 1, 2 353<br>1, 8 f. 353                                                                                                                                                                                                                                                                           | 10, 20 f. 11, 3 11, 5 11, 7 11, 10 ff. 11, 23 f. 11, 24 f. 11, 27, 29 13, 2 13, 7 13, 13 14, 6 15, 11 15, 21 f. 15, 22 ff. 15, 24 f. 15, 24 f. 15, 24 -28 15, 40 f. 15, 42 ff. 15, 42 ff. 15, 44 15, 45 15, 47 15, 51 f.                | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288<br>396<br>288<br>396<br>297 f.<br>297 f. | 1, 6 2, 12—14 2, 16 2, 20 2, 20 b 2, 21 3, 2. 5 3, 5—9 3, 10—14 3, 11 3, 17 f. 3, 19 f. 3, 22 f. 3, 22 f. 3, 28 f. 4, 4 4, 4 4, 4 f. 4, 6 4, 9 4, 24 5, 4 |                                                                                                                                                                         |
| 9, 31 10, 3—13. 16—20 370 10, 17 357 11, 1 f. 371 11, 2 370 f. 11, 16 264 11, 20—29 371 f. 11, 28 310 11, 30 ff. 373 11, 31. 33—36 372 11, 32 354 12, 3. 6 321 14, 1 380 14, 1 f. 22 f. 321 14, 9 313 15, 8 273 15, 10 278 16, 26   I forinther.  1, 2 353 1, 8 f. 353 1, 9 292 1, 20 f. 265, 419 | 19' 97 1'                                                                                                                                                                                                                               | 262<br>375<br>384 f.<br>384<br>387 f.<br>338<br>339 f.<br>321<br>379<br>376<br>315<br>395<br>404<br>399<br>430<br>287<br>405<br>288<br>396 f.<br>297 f.<br>398<br>242. 69    | 5, 5                                                                                                                                                      | 319                                                                                                                                                                     |
| 1, 9<br>1, 20 f. 265. 419                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15, 56                                                                                                                                                                                                                                  | 242. 69                                                                                                                                                                      | 5, 5<br>5, 6                                                                                                                                              | 319<br>333                                                                                                                                                              |
| 1, 9<br>1, 20 f. 265. 419                                                                                                                                                                                                                                                                         | 19' 97 1'                                                                                                                                                                                                                               | 242. 69                                                                                                                                                                      | 5, 5<br>5, 6<br>5, 8                                                                                                                                      | 319<br>333<br>357                                                                                                                                                       |
| 1, 9<br>1, 20 f. 265. 419                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15, 56 15.<br>15, 56 II Korinther.                                                                                                                                                                                                      | 242. 69<br>. 344                                                                                                                                                             | 5, 5<br>5, 6<br>5, 8<br>5, 11                                                                                                                             | 319<br>333<br>357<br>349 f.                                                                                                                                             |
| 1, 9 295<br>1, 20 f. 265. 419<br>1, 30 307<br>2, 4 f. 357. 59<br>2, 9 279                                                                                                                                                                                                                         | 15, 56 T. Korinther.                                                                                                                                                                                                                    | 242. 69<br>. 344                                                                                                                                                             | 5, 5<br>5, 6                                                                                                                                              | 319<br>333<br>357                                                                                                                                                       |

|                                                                                                                                                       | Seite        |                                                                                              | Seite            | 2 The Salo             | nicher.                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------|-------------------------------------------|
| 6, 7 f.                                                                                                                                               | 401          | 3, 11                                                                                        | 417              |                        | Seite                                     |
| 6, 17                                                                                                                                                 | 344          | 3, 18                                                                                        | 435<br>427       | 1, 5-8<br>1, 11        | 228<br>218                                |
| <b>E</b> pt                                                                                                                                           | nefer        | 3, 21<br>4, 6                                                                                | 409              | 1, 12                  | 216                                       |
|                                                                                                                                                       |              | <b>±</b> , 0                                                                                 | 200              | 2. 3 f.                | 224 f.                                    |
| 1, 3 f.<br>1, 9 f.                                                                                                                                    | 423<br>410   | Kolosfer                                                                                     |                  | 2, 7<br>2, 8 f.        | 224                                       |
| 1, 9 y.<br>1, 10                                                                                                                                      | 425. 34      |                                                                                              | 423              | 2, 8 f.                | 226                                       |
| î, îî f.                                                                                                                                              | 435 f.       | 1, 9 f.                                                                                      | 422              | 2, 11 f.               | 218<br>222                                |
| 1 12 6                                                                                                                                                | 126          | 1, 12                                                                                        | 433              | 3, 4                   | 454                                       |
| 1, 17<br>1, 17<br>1, 21<br>1, 23<br>2, 2<br>2, 3<br>2, 5 f.<br>2, 11<br>2, 12<br>2, 14 f.<br>2, 14. 17<br>2, 16<br>2, 20 ff.<br>3, 6<br>3, 9<br>3, 15 | 428          | 1, 13                                                                                        | 431<br>424. 28   | 1 Eimotl               | eum.                                      |
| 1, 21                                                                                                                                                 | 429<br>435   | 1, 15 ff.<br>1, 16                                                                           |                  | 1, 8 ff.               | 446                                       |
| 2, 2                                                                                                                                                  | 431          | 1, 18                                                                                        | 417              | 1. 17                  | 463                                       |
| 2, 3                                                                                                                                                  | 410          | 1, 19                                                                                        | 427              | 1, 19                  | 447                                       |
| 2, 5 f.                                                                                                                                               | 417. 33      | 1, 20                                                                                        | 429. 32          | 2, 1 f.                | 461                                       |
| 2, 11                                                                                                                                                 | 438  <br>436 | 1, 20 ff.<br>1, 21                                                                           | 412              | 2, 6<br>2, 15          | 451<br>457                                |
| 2. 14 f.                                                                                                                                              | 410. 36 f.   | 1 04 00                                                                                      | 409<br>417       | 3, 6 f.                | 457                                       |
| 2, 14. 17                                                                                                                                             | 435          | 1, 24                                                                                        | 415              | 3, 9                   | 445 f.                                    |
| 2, 16                                                                                                                                                 | 412. 32. 37  | 1, 26                                                                                        | 421              | 3, 13                  | 454                                       |
| 2, 20 ff.                                                                                                                                             | 439          | 1, 27                                                                                        | 417              | 3, 15<br>3, 16         | 456<br>462                                |
| 3. 9                                                                                                                                                  | 435<br>423   | 2, 2                                                                                         | 440<br>428       | 4, 3 ff.               | 460                                       |
| 3, 15                                                                                                                                                 | 429. 32      | 2, 2 f. 8                                                                                    | 421              | 4, 10                  | 456                                       |
| 3, 15<br>3, 19<br>4, 3<br>4, 3—6                                                                                                                      | 427. 35      | 1, 21, 25<br>1, 24<br>1, 26<br>1, 27<br>1, 28<br>2, 2<br>2, 2 f. 8<br>2, 9<br>2, 11<br>2, 14 | 427              | 4, 14                  | 459                                       |
| 4, 3                                                                                                                                                  | 415. 17. 40  | 2, 11                                                                                        | 408 f.           | 5, 3—16                | 459                                       |
| 4, 5—6<br>4, 5                                                                                                                                        | 439<br>413   | 2, 14                                                                                        | 411 f. 36<br>431 | 5, 21<br>6, 3          | 455<br>445. 48                            |
| 4, 6                                                                                                                                                  | 413. 35      | 2. 14 f.<br>2, 16<br>2, 18<br>2, 20<br>2, 23                                                 | 437              | 6, 12 f.               | 462                                       |
| 4, 8                                                                                                                                                  | 431          | 2, 18                                                                                        | 409              | 6, 15 f.               | 463                                       |
| 4, 8 ff.                                                                                                                                              | 425          | 2, 20                                                                                        | 436              | 6, 19                  | 454                                       |
| 4, 11<br>4, 12 ff.                                                                                                                                    | 439<br>440   | 2, 23                                                                                        | 409              | 9 Wimai                | hann                                      |
| 4, 13                                                                                                                                                 | 435          | 3, 3 f.<br>3, 5                                                                              | 417. 33<br>433   |                        |                                           |
| 4, 15 f.                                                                                                                                              | 434 f.       | 3, 10                                                                                        | 432              | 1, 9                   | 455                                       |
| 4, 17 f.                                                                                                                                              | 409          | 3, 10. 12                                                                                    | 433              | 1, 10                  | $\begin{array}{c} 451 \\ 462 \end{array}$ |
| 4, 18<br>4, 19                                                                                                                                        | 432          | 3, 11                                                                                        | 437              | 2, 10                  | 455                                       |
| 4, 23                                                                                                                                                 | 410<br>409   | 3, 14<br>3, 15                                                                               | 440<br>438       | 2, 8<br>2, 10<br>2, 17 | 448                                       |
| 5, 2                                                                                                                                                  | 412          | 0, 10                                                                                        | 200              | 2, 19 f.               | 456                                       |
| 5, 26                                                                                                                                                 | 414          | 1 Theffalon                                                                                  | icher.           | Orta                   |                                           |
| 5, 31 f.                                                                                                                                              | 434          | 1. 9 f.                                                                                      | 215              | Eitu                   |                                           |
| 6, 12                                                                                                                                                 | 431          | 1, 9 f.<br>2, 6<br>2, 12<br>2, 14<br>2, 16<br>3, 8<br>3, 12 f.<br>3, 13<br>4, 7              | 363              | 1, 1                   | 455                                       |
| Phi                                                                                                                                                   | lipper.      | 2, 12<br>2, 14                                                                               | 217              | 1, 15 f.<br>2, 14      | 449<br>451                                |
| 1, 9                                                                                                                                                  | 422          | 2, 14                                                                                        | 222<br>224       | 3, 3                   | 449                                       |
| 1, 19 f.                                                                                                                                              | 417          | 3, 8                                                                                         | 222              | 3, 5 ff.               | 450 f.                                    |
| 1, 19 f.<br>2, 5<br>2, 6 f.<br>2, 9 ff.                                                                                                               | 428          | 3, 12 f.                                                                                     | 220              | 3, 10                  | 446                                       |
| 2, 6 f.                                                                                                                                               | 425 f.       | 3, 13                                                                                        | 217              |                        |                                           |
| 2, 9 H.<br>2, 10                                                                                                                                      | 427          |                                                                                              |                  | Philen                 | ton.                                      |
| 2, 12 f.                                                                                                                                              | 432<br>416   | 4, 8                                                                                         | 222<br>229       | v. 5                   | 440                                       |
| 2, 15 f.                                                                                                                                              | 432          | 4, 15, 17                                                                                    | 227. 29          | v. 10                  | 443                                       |
| 3, 6                                                                                                                                                  | 408          | 4, 16                                                                                        | 222              | ₹. 16                  | 408                                       |
| 3, 7 f.                                                                                                                                               | 438          | 5, 12                                                                                        | 222              | Hebri                  | ier.                                      |
| 2, 9 ff.<br>2, 10<br>2, 12 f.<br>2, 15 f.<br>3, 6<br>3, 7 f.<br>3, 8<br>3, 9 f.                                                                       | 421<br>412   | 5, 23 5, 24                                                                                  | 219<br>217       |                        | 494                                       |
| 3, 10 f.                                                                                                                                              |              | 5, 27                                                                                        | 217              |                        | 493 f.                                    |
|                                                                                                                                                       |              |                                                                                              |                  |                        |                                           |

| 4 0                                          | Geite !                       |                                          | Seite   |                                             | Seite      |
|----------------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------|---------|---------------------------------------------|------------|
| 1, 6                                         | 491                           | 9. 11                                    | 500     | 3, 14                                       | 560        |
| 1, 8 f.                                      | 490                           | 9, 12                                    | 501     | 4, 4 ff.                                    | 554 f.     |
| 1, 10                                        | 494                           | 9, 13 f.                                 | 512     | 4, 5                                        | 565        |
| 2, 9                                         | 487 f. 510. 16                | 9, 14 480. 99.                           | 505. 12 | 4, 4 ff.<br>4, 5<br>5, 6                    | 560. 65    |
| 2, 10                                        | 497                           | 9, 15                                    | 510     | 5, 6. 12                                    | 558        |
| 2, 11                                        | 492                           | 9, 22                                    | 172     | 6, 1-77                                     | 541        |
| 2, 14                                        | 496. 511<br>492               | 9, 22 f.                                 | 508 f.  | 7, 1—3<br>7, 14                             | 555        |
| 3, 2                                         | 492                           | 9, 28                                    | 510     | 7, 14                                       | 558        |
| 3, 3 f.                                      | 494 f.                        | 10, 5                                    | 495     | 8, 6—13                                     | 541        |
| 3, 6                                         | 521                           | 10, 11. 14. 18                           | 514     | 9, 1-12                                     |            |
| 4, 12                                        | 494 f.<br>521<br>484          | 10, 19 f.                                | 514 f.  | 9, 1 f. 11, 14                              | 556        |
| A 15                                         | 107                           | 10, 22                                   | 517 f.  | 11, 1 f.                                    | 543        |
| 5, 1 f.                                      | 496                           | 10 25                                    | 527     | 9, 1 f. 11. 14<br>11, 1 f.<br>11, 8         | 565        |
| 5, 7 f.                                      | 497                           | 11, 1. 6—39                              | 521 f.  | 12. 1 f. 6. 13 1                            | 7 - 542    |
| 5, 9                                         | 487                           | 11, 3                                    | 521     | 12, 3 ff.                                   | 556 f.     |
| 6, 1                                         | 496<br>497<br>487<br>480, 520 | 11, 1. 6—39<br>11, 3<br>11, 26           | 487     | 12, 3 ff.<br>12, 9 ff.                      | 559        |
| 6, 2. 4                                      | 517 j.                        | 11, 39 f.<br>11, 40<br>12, 2 f.<br>12, 9 | 478     | 13, 3—8                                     | 545        |
| 6, 9 f.                                      | 525                           | 11, 40                                   | 514     | 13, 12. 14                                  | 545        |
| 6, 12, 15                                    | 523                           | 12, 2 f.                                 | 497     | 13, 18                                      | 545        |
| 6, 17                                        | 486 f.                        | 12, 9                                    | 517     | 14, 13                                      | 563        |
| 6, 17 ff.                                    | 520                           | 12, 11                                   | 910 J   | 14, 18                                      | 555        |
| 7. 3                                         | 498                           | 12, 14                                   | 513     | 15, 3 f.                                    | 554        |
| 7 11                                         | 480                           | 12, 22                                   | 489     | 16, 12—16                                   | 558        |
| 7, 15 f.                                     | 498 j.<br>189                 | 12, 23                                   | 528     | 17, 1—6                                     | 548        |
| 7, 18                                        | 482                           | 13, 11 f.                                | 507     | 17, 3-11. 16 f.                             | 546 ff.    |
| 7, 15 f.<br>7, 18<br>7, 19<br>7, 24<br>7, 28 | 483. 514                      | 13, 11 f.<br>13, 14                      | 489     | 17, 11-14                                   | 545. 47    |
| 7, 24                                        | 499                           | ~ 110                                    |         |                                             | 565        |
| 7, 28                                        | 478                           | Apokalypse                               | •       | 19, 13                                      | 560<br>548 |
| 8, 4 f.                                      | 501                           | 1, 4                                     | 969     | 19, 17 ff.                                  | 548        |
| 8, 6                                         | 483                           | 1, 5                                     | 558     | 20, 1—10                                    | 549 f. 57  |
| 8, 13                                        | 485                           | 1, 10                                    | 559     | 20, 1—10<br>20, 11—15<br>21, 3 f. 22, 3 ff. | 550 f.     |
| 9, 1                                         | 485                           | 1, 14                                    | 560     | 21, 3 f. 22, 3 ff.                          | 553        |
| 9, 8                                         | 485                           | 2, 20                                    | 562     | 21, 24 17, 22, 2                            | 992        |
| 9, 9                                         | 488                           | 1, 10<br>1, 14<br>2, 20<br>3, 1          | 560     | 22, 14                                      | 558        |

## Wichtige theologische Werke

Perlage von Wilhelm Hert (Gessersche Buchhandlung) in Berlin W.

#### Lehrbuch

ber

### Einleitung in das Neue Testament

bon

D. Bernhard Weiß

Ober - Consistorialrath und Professor ber Theologie.

2. verbefferte Auflage. 41 Bog. gr. 80.

Preis eleg. geh. 11 M., in Halbfranz gebunden 12 M. 50 Pf.

Das vorliegende Werk beabsichtigt, in der Form eines Lehrbuches in das wissenschaftliche Berständniß aller einseitenden Fragen einzusühren, deren Beantwortung die Borbedingung für ein fruchtbringendes Studium des Neuen Testaments ist. Es will nicht nur in gedrängter Zusammenfaffung ein Bild geben von der Weschichte ber Untersuchungen, welche diefe Fragen bervorriefen, von den verschiedenen wiffenschaftlichen Richtungen, nach welchen biefe Arbeit auseinandergegangen ift, sondern es will vor Allem ben quellenmäßigen Thatbestand, welcher zur Entscheidung der verschiedenen Controversen führt, so vollständig wie möglich darlegen und den Weg zu einer un-befangenen tritischen Beurtheilung beffelben zeigen.

Das Bert beginnt baher in ber "Ginleitung" mit einer Geschichte der Einleitungsmiffenschaft. Es zeigt, überall bie Sauptwerke naber befprechend, bie übrigen an ihrer geschichtlichen Stelle einreihend, wie dieselbe auf fatholischem Boden entstand und auf evangelischem aufgenommen wurde, wie der Nationalismus einer freien Kritif des Kanon Bahn brach, wie die Tübinger Schule über den Streit der alteren Kritif und Apologetit hinausführte, aber zugleich tiefere Gegenfate in ber geschichtlichen Auffaffung bes apostolischen Zeitalters hervorrief; es ffiggirt endlich ben gegenwärtigen Stand ber Wiffenschaft durch eine Charakteristik der Sauptvertreter der einzelnen Richtungen und eine Rritif der verschiedenen Auffaffungen von Aufgabe und Methode der Biffen= schaft, §. 1—4).

Der erfte Theil ftellt die Entftehungsgeschichte des Neuteftamentlichen ganon Bum erften Male wird hier versucht, die fritische Untersuchung der einzelnen überlieferten Thatfachen zu dem Bilde einer fortidreitenden geschichtlichen Entwicklung ausaugestalten. Wir feben, wie es junadift nur die herrenworte felbst find, die neben bem Alten Testamente in der Kirche den Kanon bilden, und aus welchen Motiven fich daraus allmählich nach der Mitte des 2. Jahrhunderts die Sammlung der 4 Evangelien als kanon entwickelt (§ 5-7). Bon der daneben hergehenden mundlichen avostolischen Lehrliberlieferung feben wir zuerft die haretischen Richtungen auf die Schriftdenkmaler ber apostolifden Beit gurudgeben und durch ihre Berfalfdung und Kritit berfelben die Rirche nöthigen, auch diefe zu beiligen Schriften neben den Evangelien zu erheben. Go entfteht eine Reutestamentliche Sammlung, wir lernen aber auch die Brunde fennen, weshalb biefelbe am Ende des 2. Jahrhunderts noch zu feiner abgeschloffenen Geftalt gelangen founte (§. 8. 9). Es wird dann gezeigt, wie alle Versuche, einen folden Abschluß prinzipiell zu gewinnen, scheitern und scheitern mußten, bis sich trothem allmählich thatsächlich im Laufe des 4. Jahrhunderts ein einheitlicher Neutestamentlicher Kanon im Morgen- und im Abendlande herausbildet, aber eben damit der Zufunft ein Erbe iberliefert wird, welches nothwendig die Rritif der einzelnen Bestandtheile beffelben herausforbert (§. 10-12).

Der zweite Theil geht nun gur Entstehungsgeschichte der einzelnen Meuteftamentlichen Schriften über. Er fnupft an die Lebensgeschichte des Apostel Baulus an, die zunächst bis zum Beginne seiner schriftstellerischen Thätigkeit fortgeführt wird. Hier fommt die innere Entwicklung des großen Beidenapostels, seine Stellung gu ben Uraposteln, die Grundung feiner macedonisch-griechischen Gemeinden gur Darftellung, und seine schriftstellerische Eigenthümlichkeit wird nach allen Seiten charakterisirt (§. 13-16). Die Abschnitte über die Theffalonicher- und Galaterbriefe zeigen bereits, wie eingehend überall die besprochenen Schriften analyfirt und alle Details der historischen Berhältniffe, auf die fie fich beziehen, erörtert werden, um ein lebensvolles geschichtliches Berständniß alles Einzelnen zu gewinnen (§. 17. 18). Besonders eingehend werden bann bie Corinthischen Birren besprochen, welche in der Ephesinischen Beit des Apostels beginnen; in die Erörterung der verschiedenen Dagnahmen, zu welchen dieselben den Apostel nöthigen, verschlingt fich die Besprechung der beiden Corintherbriefe (§. 20. 21). Wir begleiten bann den Apostel nach Corinth und zu seinen römischen Entwürfen. In die Untersuchung über den Charafter der Gemeinde zu Rom verflicht der Berfaffer die Darftellung der verschiedenen Auffaffungen des Römerbriefes, um die feinige in einer umfassenden Analyse desselben durchzuführen (§. 22. 23). In die Erzählung der letzten Schicksale des Apostels werden die Gefangenschaftsbriefe eingereiht, unter denen der Verfasser namentlich den Zweck des Epheserbriefes lebensvoller, als disher geschehen, geschichtlich zu bestimmen sucht (§. 24—26); und die Untersuchung über das Ende des Paulus bereitet die in alle Details der fritischen Fragen und ihre Geschichte eindringende Erörterung der Bastoralbriefe vor (§. 27-29). Als Anhang zu den Baulinen behandelt der Berfaffer den Hebraerbrief, den er aber feinerseits dem Barnabas gufchreibt. Aus ber Grörterung der Streitfragen über den Berfasser und die Leser geht die positive Darftellung der zeitgeschichtlichen Situation des Briefes hervor, die durch eine fehr ausführliche Analyse besselben erhärtet wird (§. 30-32).

Die 2. Abtheilung beginnt mit den Nachrichten über den Apostel Johannes, aus denen bereits die Absassung der Aposalppse durch ihn bewährt wird. Es wird sodam die ganze Composition derselben so eingehend erörtert, daß hier zugleich der eregetische Schlüssel zum Berständniß eiles Buches gegeben wird, auf Grund dessen dann wieder die Absassung in der Lehrcharakter desselben seizestellt werden kann (s. 33—35). — Die 3. Abtheilung leitet mit der Erörterung der Controversen über die Brüder Jesu Besprechung der Briefe Jacobi und Judae über, von denen namentlich der erste nach seinem Lehrcharakter und seinen geschichtlichen Beziehungen sehr lebensvoll behandelt wird (s. 36—38). Ebenso eröffnet ein Abschnitt über den Apostel Vetrus die Besprechung der beiden Vetrusbriefe, für welche der Bersassung seinen Arbeiten über den petrinischen Lehrbegriff besonders vordereitet war, und in welcher namentlich die Frage nach (s. 39—41). Durchaus neu und eigenthümlich ist die Aussassungen wird sersen Feschiltnis zum Evangelium und zur Aposalppse sehre üngehend behandelt wird, woran sich die Besprechung der beiden seiden serhältnis zum Evangelium und zur Aposalppse sehre üngehend behandelt wird, woran sich die Besprechung der beiden seiden sohannesbriefe anreiht (s. 42. 43).

In der 4. Abtheitung, welche die geschichtlichen Bücher behandelt, bewegt sich der Berfasser auf einem von ihm seit lange viel bearbeiteten Gebiete. Das zeigt sofort die geschichtliche Darstellung der "ihnoptischen Frage", welche ein durchsichtiges Bild von der Entstehung und Entwickung der verschiedenen Hypothesen über das Berwandtschaftsverbältnis der deriene Svangelien giedt. Derselben folgt die wissenschaftliche Reconstruction der ätesten Duelle, von deren Entstehung und Beschaftsneit der Berfasser ein lebensvolles Bild zu geben versucht, das sich dann durch die fritische Analyse unsver drei dieselbe bereits voraussehenden Evangelien bewährt (§. 44—48). An das Lucasedangelium schließt sich die Erörterung über die Apostelgeschichte, in welcher namentlich auf die Quellenfrage genauer, als es disher irgendwo geschehen, eingegangen wird (§. 49. 50). Dann folgt die Unalyse des Johannesevangeliums, in welcher bereits alse Fragen, die sich auf seine Echtheit beziehen, positiv erledigt werden, und daran schließt sich die geschichtliche Darstellung der "johanneischen Frage", die den Weg zur endgültigen Lösung derselben zu zeigen such (§. 51. 52).

Die Neutestamentliche Tertgeschichte, die der Verfasser prinzipiell von der Einsleitungswiffenschaft ausschließt und der Hermeneutik zuweist, hat er trotzdem, weil ihre Behandlung in den Einleitungen hergebracht ist, übersichtlich in einem Anhange behandelt. Es werden die Hauptdaten über die Erhaltung des Textes, über die Handschriften, die Uebersetzungen als Textquellen, über die Textausgaben und die Textfritik, sowie über

die philologische Bearbeitung des Tertes furz erörtert, und hier, wie im ganzen Werke, die einschlagende Literatur in reichstem Umfange zusammengestellt. Wir glauben somit ein Lehrbuch der Sinleitung in das Neue Testament zu bringen, welches dem Studirenden nicht nur, sondern jedem, der sich eingehender mit dem Neuen Testamente beschäftigen will, einen ebenso lehrreichen als handlichen Wegweiser zu demselben darbietet.

## Das Leben Jesu

bon

#### Bernhard Weiß

Ober-Consistorialrath und Professor der Theologie zu Berlin.

In zwei Banden.

Dritte Auflage. 1888.

Elegant geheftet 18 M. In Halbfranz gebunden 21 M.

Die vorliegende Darstellung des Lebens Jesu hat, wie der rasche Absatz der früheren Auflagen zeigt, einem offenbaren Bedürfniß entsprochen. Bom Boden der firchlich-gläubigen Unichauung ausgehend, fucht der Berfaffer die Burgichaft für die wesentliche Geschichtlichkeit unserer evangelischen leberlieferung nicht in einer dogmatischen Boraussetzung über die Entstehungsart unserer Evangelien, welche alle historische Aritik ausschließt, sondern in den Resultaten einer geschichtlichen Untersuchung über den Urfprung und die Berwandtichaftsverhältniffe derfelben, welche jene Kritik fordern aber auch normiren. Zum ersten Nase wird hier also eine Darstellung des Ledens Jesu geboten, welche den wissenschaftlichen Ansprüchen der Gegenwart genügt, weil sie in methodischer Weise aus den kritisch geprüften Duellen gewonnen ist, und dennoch in allen wesentlichen Punkten zu der kirchlich-gläubigen Aussassung der Verson Jesu, wie der wunderbaren Thatsadjen seines Lebens und ihrer Beilsbedeutung gelangt. and wo der Berfaffer im Einzelnen nach eingehender Prüfung der Grunde für und wider von ihr abweicht oder an der evangelischen Darftellung Kritif zu üben fich genöthigt fieht, gewährt die alles durchdringende religiöfe Barme und Glaubensfreudigkeit, wie die nirgends verleugnete Ehrfurcht vor der heiligen Schrift den wohlthuenden Einbrudt, daß felbft die auf diesem Standpunkte gurudbleibenden Differengen dem tiefften religiösen Intereffe des Glaubens feinen Abbruch thun. Die den munderbaren Charafter ber Weschichte Jesu, wie die Glaubwürdigfeit der Evangelien leugnende Kritif wird in all ihren verschiedenen Gestalten in der eingehendsten Weise widerlegt.

Das Buch ist nicht nur für Theologen geschrieben, sondern sucht durchweg auch dem Nichttheologen die Orientirung in den Fragen, welche sich auf den Ursprung und den Duellenwerth unserer Evangelien beziehen, und die Bildung eines eigenen Urtheils in allen die Aufsassing der evangelischen Geschichte betreffenden prinzipiellen Fragen zu ermöglichen. Der Verfasser konnte das, weil er in zwanzigiähriger Arbeit die Octailbegründung seines historisch-kritischen Standpunktes in einer Reihe umfassender wissen-dasstlicher Spezialarbeiten niedergelegt hat und nun nur die Resultate derselben zusammensunsassen und jedem Gebildeten zugänglich zu machen brauchte. Die zweite Auflage sucht in noch umfassenderen Maße als die erste, wo es sich nicht um die Erörterung der großen prinzipiellen Fragen handelt, alle Octailbegründung und alle Auseinandersetzungen mit abweichenden Aufsassingen in die Anmerkungen zu verweisen, so daß die Lettüre des Textes auch dem, der, ohne in dies Details einzugehen, sich zumächst ein Gesammtbild der Resultate des Verfassers verschaffen will, eine fruchtbare und befrie-

digende Lektüre barbietet.

Auch dadurch wird diese Darstellung des Lebens Jesu eine für weitere Kreise anzichende, daß sie nicht durch umfassende Erörterung der mehr wissenschaftlichen Fragen über den zeitgeschichtlichen und localen Hintergrund der Geschichte Jesu das Interesse von der Hauptsache abzieht, sondern alles für das Verständnis derselben Nothwendige an passender Stelle in farbenreicher Weise mit der Geschichte selbst verslicht. Dagegen

giebt sie allerdings nicht nur eine Reihe geschichtlicher Bilder, sondern sie sucht die dramatische Entwicklung des Lebens Jesu aus dem Kampfe desselben mit den ihm entgegentretenden Mächten auschaulich zu machen und die Schürzung des Knotens, wie das Hereinbrechen der Schluskatastrophe in sebensvoller Weise zu motiviren. Es ist nicht ein Heiligendisch auf Goldgrund, das sie uns vorsährt, sondern eine echt merschliche Geschlichte, deren Entwicklung wir mit Spannung versolgen, ohne daß darüber der tiesste göttliche Grund und die ewige religiöse Bedeutung derselben verleugnet oder verkürzt wird.

Das erste Buch (die Quellen) giebt eine fortlaufende Geschichte der Untersuchungen über den Ursprung und das Verwandtschaftsverhältniß der Evangelien, aus welcher wir die Quellenansicht des Versassers als die Zusammensassung aller Wahrheitsmomente derselben herworgeben sehen. Daran schließt sich eine Erörterung aller prinzipiellen Fragen über den Gesammechanafter und den Inhalt unserer evangelischen Uberlieferung und eine Kritif ihrer verschiedenen Auffassungen, wie sie in dieser eingehenden Beise noch nirgends geboten ist. Das zweite Buch (die Küstzeit) erzählt die Geburts und Ingendgeschichte Jein die zum Beginn seines öffentlichen Auftretens. Das dritte Buch (die Saatzeit) stellt die erste hoffnungsveiche Zeit, besonders seiner galiläischen Wirksam-

feit bar. Damit schließt ber erste Band.

Der zweite Band bringt im vierten Buche (die Zeit der ersten Känpfe) die beginnende dramatische Verwicklung des Lebens Jesu. Wir sehen den Beginn seines Kanupses mit der Phärisäerpartei, wie mit der Hierarchie in Ferusalem und begleiten ihn dis zu dem Abschluß der galitäischen Wirtsamteit durch die Jüngeraussendung. Das fünste Buch (die Zeit der Krisis) zeigt uns Felum auf dem Höhepunkte der Bolksbegeisterung für ihn, es führt uns in lebensvollster Weise den Umschlag der Volkskrimmung in seinen Motiven vor und die sich damit vordereitende Nothwendigkeit des Todesgeichickes Jesu. Das sechste Buch (die Ferusalemische Zeit schlicher das entschenden Kingen Feiu mit der Bevölkerung der Haupsschaft und mit den Bolkshäuptern, das uns dis unmittelbar vor die Katastrophe führt. Diese bricht im siedenten Buche (die Leidenszeit) berein, das mit der Auserschung und mit dem Ausblic auf das Walten des zum Himmel Erhöhten schließt.

# Suftem der driftlichen Glaubenslehre in zwei ganden.

# Christliche Glaubenslehre

pon

3. A. Dorner Ober - Confistorialrath und Brofessor ber Theologie zu Berlin.

Erster Theil: Grundlegung oder Apologetik. 2. durchgesehene Auflage. gr. 8°. 471/2 Bogen. Preis 12 Mark.

Zweiter Theil: Specielle Glaubenslehre. 2. burchgesehene Auflage. gr. 8°. 64 Bogen. Preis 18 Mart.

Preis des gangen Werkes 30 Mark; in halbfrang gebunden 34 Mark 50 Pf.

Der Verfasser bieses Werkes ist ein Vertreter der speculativen Theologie. Da ihm jedoch die Speculation auf den Glauben gegründet ist, so ist er weder der Meinung, daß der christliche Glaube könne andemonstrirt werden, noch daß sich die Theologie mit der Glaubensersahrung für sich begnügen könne. Ihm ist vielnnehr in dem Glauben selbst zugleich ein sundamentales Wissen enthalten, das die spstematische, besser thetische Theologie nur zur wissenschaftlichen Begründung und Darstellung zu bringen hat. Da der Glaube ihm diese Bedeutung hat, zugleich Fundament des Wissens zu sein, so kommt es ihm darauf an, das Wesen dieses Glaubens, sowie die Stusen desselben die

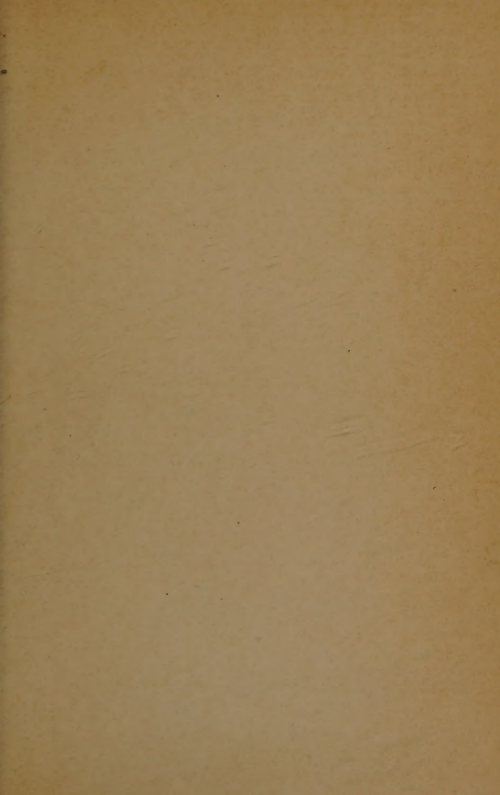
zu dersenigen, welche zugleich ein wahres Wissen und die unmittelbare, religiöse Gewißheit von demselben enthält, zu untersuchen. Sben daher wird hier in phano-menologischer Weise eine Lehre vom Werden des Glaubens und der Glaubensgewißheit vorausgeschicft, Bisteologie. Ist nun der Glaube nach seinen fittlichen und religiösen Motiven sowie an sich beschrieben, so kommt es darauf an, wissenschaftlich den Inhalt desselben zur Darstellung zu bringen, und im Interesse Glaubens selbst für den Gläubigen wenigstens - als die absolute Bahrheit zu erweisen, welche die Kraft der Selbstbegründung in sich trage. Dieser Erweis fann nach der Ueberzeugung des Verfassers nur gelingen, wenn Alles auf das letzte sich selbst der gläubigen Vernunft als Wahrheit erweisende Princip gurudgeführt wird, auf Gott. Daher nimmt die Gotteslehre dem Berfaffer die grundlegende Stellung im Suftem ein. Er hofft insbefondere ben Beweis zu erbringen, daß ber driftlich trinitarische ethische Gottesbegriff, welcher freilich ohne den driftlichen Glauben nicht kann gefunden werden, die Gotteslehre, wie fie von der allgemeinen menschlichen Vernunft entwickelt werden fann, erft vollende. Go kann der Chrift ju der Erkenntniß tommen, daß fein allgemein vernunftiges Erfennen und feine driftliche Erfenntniß gufammenftimmen, ja erfteres durch lettere vollendet wird. In der Gotteslehre ift das objektive göttliche Realprinzip des Chriftenthums zu erfennen, das zugleich die schöpferische Kraft und Tendeng gum Geschichtlichwerden enthält. Daber ift, statt vom Menschen, suftematisch auszugeben von Gott, von ihm d. h. von dem ethischen Gott auch der Denfch abzuleiten, und endlich bas Berhältniß Gottes und des Menschen, wie es in der Religion (Offenbarung, Infpiration, h. Schrift, Bunder) jur Birflichfeit tommt und in der Idee der Gottmenfch= heit seinen Abschluß findet. Da aber das Chriftenthum nach der Ausfage des Glaubens nicht bloß Idee, sondern Geschichte ift, so ift es zugleich die Aufgabe, ben wesentlichen Bugen nach das historische Christenthum als die Vollendung der Religion dadurch gu erweisen, daß gezeigt wird, wie dasselbe das Wahre aller außerchriftlichen, gleichsam eine große Weissaung auf dasselbe bildenden Religionen in sich aufbewahre und die Idee der Gottmenschheit als Prinzip des Reiches Gottes verwirkliche. Hiemit schließt der erfte Band ab, welcher es mit dem Erweise des Christenthums als der Wahrheit zu thun hat. Ift die chriftliche Gottesidee als die wahre, allein befriedigende aufgezeigt und das in ihr begründete Berhaltniß zwischen Gott und dem Menschen, das in dem Gottmenschen gipfelt, als im Chriftenthum realifirtes von idealer und historischer Seite erwiesen, fo hat die Apologetit oder Fundamentaltheologie ihre Aufgabe erfüllt.

Das Angedeutete weist zugleich darauf bin, daß dieses Werk von dem bergebrachten Gang abweiden muß. Es tann nicht das Chriftenthum vertheidigen wollen durch Darlegung der Begriffe: Religion, Offenbarung, Bunder, Beiffagung 2c., da diefe alle vielmehr felbft erft ihre lette Begründung in dem oberften Pringip, in Gott finden müffen. Bollends tritt es aber benen entgegen, welche fich gegen eine ausgeführte Gotteslehre nur fleptisch verhalten. Bielmehr sieht der Verfasser in der einseitig anthropologischen ober psuchologischen Begründung bes Christenthums eine Berfäumniß, deren erschütternde Folgen bereits zu Tage liegen, ba in einem Umfang wie nie zuvor in Deutschland die Fundamentalbegriffe der Religion wankend geworden find. Die sich lediglich in die Burg des frommen Gefühls einschließen, sehen nach der Meinung des Berfaffers die unabwendbare Belagerung nicht nahen, welche namentlich Seitens der Naturwiffenschaften droht, sehen nicht, daß wenn Gotteserkenntniß uns versagt sein soll, weil die Idee des absoluten Befens unlösbare Widersprüche enthalte, wir in einen Biderfpruch zwischen Berftand und Gemuth gerathen, in einen Dualismus, bei bem man Riemanden auf die Dauer festhalten fann. Der Berfaffer will bem gegenüber vielmehr nachweisen, wie in dem driftlichen Gottesbegriffe als dem Realprinzipe des Chriftenthums die Einheit von Gott und dem Menschen, von Jdealem und hiftorischem, von Ethischem und Physischem, von Geift und Natur begründet fei und will eben badurch Glauben und Wiffen verföhnen. Sat der erfte Theil die Apologetik, wie angedeutet, das driftliche Pringip in seiner Gelbftbegrundung aufgezeigt, fo hat es der zweite Theil mit der Entfaltung dieses Prinzipes zu den einzelnen driftlichen Dogmen

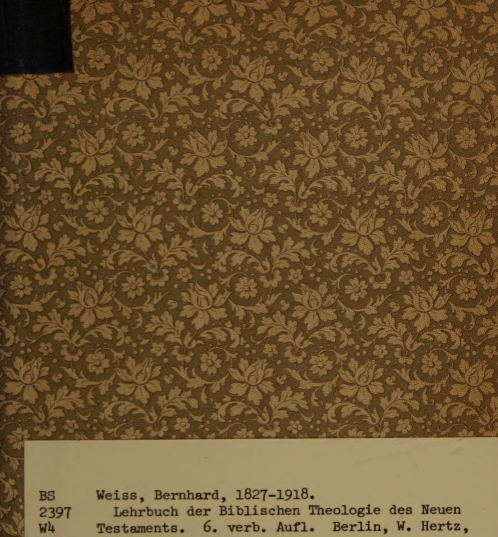
zu thun.

Drud bon G. Buchbinber in Reu-Ruppin.

MONT, CALIF.







1895

1895.

viii, 688p. 24cm.

1. Bible. N.T .-- Theology.



CCSC/mmb

